
Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Máté-Tóth András
ORCID: 0000-0002-2709-1411
az MTA doktora, SZTE BTK Vallástudományi Tanszék 

Modernitás és vallási  
sebességkorlátozás

Absztrakt

A modernitás egyik fő jellemzője számos szerző szerint a gyorsulás. Az utóbbi 
időben Hartmut Rosa német szociológus hangsúlyozta ezt a jellegzetességet.  
A gyorsuló idő növekvő sebessége elfeledteti a lassú embert. A vallási hagyomá-
nyok és alapállások ezzel szemben az időről és a sebességről úgy gondolkodnak, 
hogy az megőrzi az ember emberhez méltó tempóját és ritmusát.

Kulcsszavak: modernitás, sebesség, Kelet-Közép-Európa, sebzettség, vallás

Abstract

According to many authors, one of the main characteristics of modernity is in-
creasing speed. German sociologist Hartmut Rosa has recently emphasized this 
characteristic. The increasing speed of accelerating time makes slow people for-
gotten. In contrast, religious traditions and fundamental positions think of time 
and speed in terms of preserving the pace and rhythm that is appropriate for 
human beings.

Keywords: modernity, speed, Central and Eastern Europe, vulnerability, religion

Hadd kezdjem előadásomat egy zsidó viccel. Az öreg, erősen csípőficamos Áron 
bácsi a budapesti gettóval szemben, az utca másik oldalán meglátja az Uránia 
hirdetését: 9-11 éves kislányokat keresnek a Hattyúk tava előadáshoz. Áron bá-
csi átbiceg, odaáll a portás elé, kissé alulról, hunyorogva megkérdezi: itt keresik 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.15



Máté-Tóth András

316

a kislányokat a Hattyúk tavához? Igen, válaszol a portás, még a héten lehet je-
lentkezni. Hát kérem szépen, mondja Áron bácsi, rám ne számítsanak. A kortárs 
viszonyok közötti performanszok balettjében az elaggott, csípőficamos vallások 
fellépni nem tudnak, megsértődni annál inkább.

Minden jó viccben van valami igazság. Ez a vicc viszonylag pontosan leírja a 
vallás és a modern világ viszonyát. Legalábbis akkor, ha a modernséget a szeku-
láris viszonyok erősödésével és terjedésével azonosítjuk, és akkor, ha a vallásokat 
ebben a szekularizációs elméleti keretben értelmezzük. Amint az EU himnuszá-
ban, énekeljük Friedrich Schiller szép sorát: “was die Mode streng geteilt”. De mi 
a Mode, a maiság, a modern? Rónay György fordítása a ’Mode’-t zord erkölccsel 
adja vissza, Jankovics Ferenc szokással, Mezei Balázs filozófus pedig ádáz idővel. 
A fordítói szabadság és kreativitás mellett is annyi igaz marad, hogy a modern 
maiságot jelent, a Mode akár divatot is. Igen, a maiság megengedő mosollyal te-
kint az éppen feléje sántikáló Áron bácsira, az ábrahámi vallásokra.

De nézzük csak meg közelebbről, hogy ez a közismert – és untig ismételt – 
evidencia valóban olyan magától értődő és egyetemes érvényű-e. Hogyan állunk 
a modernitással és annak a vallással való kapcsolatával?

A modernitás egyik fő jellemzője az, hogy a jelen időt föléje rendeli a múlt 
időnek, továbbá az, hogy a múlt meghaladásának folyamatát értéknek és köte-
lezettségnek tekinti.   Ez a korszellemhez kapcsolódó leírás, illetve kritérium a 
modernitást összekapcsolja a haladás, a meghaladás sürgetésével. Hagyjuk el a 
múltat, ami azért válik múlttá, mert a jelenből tekintünk rá vissza, a jelen pedig 
azáltal válik jelenné, hogy szembe állítjuk azzal, ami már elmúlt, amit elmúlttá 
nyilvánítottunk. Számos filozófust, szociológust és teológust is idézhetnék itt, 
akik – miközben a modernt a múlt meghaladásaként fogták fel, ugyanazzal a 
lélegzetvétellel annak veszélyeire, akár lehetetlenségére is felhívták a figyelmet. 
És megint másokat is, akik védelmébe vették a modernitást, mint például Hans 
Blumenberg, vagy akik a posztmodernnel szembeni kritikájukat azzal fogalmaz-
ták meg, hogy amíg a modern házi feladatát nem oldotta meg a gazdag világ, ad-
dig ne tegyen úgy, mintha már túl lenne rajta, már átlépett volna a posztmodern 
állapotba.

A szerzők ismertetése helyett inkább egy regényről szeretnék most beszélni, 
amelyet a Nobel-díjas Olga Tokarczuk írt, és melynek magyar címe: Nyughatat-
lanok. A mai viszonyainkról szóló mű az óhitűek (старовéрцы) nevű orosz-or-
todox eretnek mozgalom teológiai alapállását gondolja tovább, és érvényesíti a 
jelen korunkra. A mozgalom hitvallása az volt, hogy csak úgy kerülhető el a Sá-



Modernitás és vallási sebességkorlátozás

317

tán, ha az ember állandó mozgásban van, soha meg nem pihen, ha semmihez nem 
kötődik, ha mindent képes maga mögött hagyni, mindent meghaladni. A halál 
és a kárhozat maga a pihenés, a megállás, a lassulás pedig a pokolba vezető út.

Himbálóddz, mozdulj meg, mozogj! Csak így menekülsz meg előle. 
Annak, aki a világot kormányozza, nincs hatalma a mozgáson, és tud-
ja, hogy mozgásban lévő testünk szent, csak akkor menekülsz meg 
tőle, ha mozdulsz. Ő pedig azon gyakorol hatalmat, ami mozdulat-
lan és tehetetlen, azon, ami tétlen és erőtlen. (Nyughatatlanok. 246.)

Tokarczuk regénye az állandóan és kényszeresen mozgásban lévő emberiség élet- 
és társadalomfelfogása elé tart tükröt. Ebben a tükörben a modern világ való-
jában nem a fejlődés világa, hanem a menekülésé. Menekülni a múlttól, folya-
matosan múlttá degradálni mindent, miközben haladunk előre, kényszeresen 
elérendő célokat kitűzve. Rajta, haladjunk, haladjunk. Áldott, aki meg nem áll. 
Ez a modernitás jelszava Tokarczuk regénye szerint.

Hartmut Rosa a 20 évvel ezelőtt megjelent elemzésében behatóan tárgyal-
ja, hogy az idő struktúrái a modern viszonyai között radikálisan megváltoztak, 
mégpedig a felgyorsulás irányába. (Beschleunigung. Die Veränderung der Zeit
strukturen in der Moderne) Megkülönbözteti a technikai gyorsulást, amelyben 
egyre több termék állítható elő egyre kevesebb idő alatt; a társadalmi gyorsu-
lástól, amelyben egyre több élményre lehet szert tenni egyre kevesebb idő alatt; 
valamint a személyes gyorsulástól, amely során az elvárási tér egyre inkább egybe-
esik az élmény térrel. Egy vágyott könyv megrendelése és az olvasás megkezdése 
között, az online könyvek esetén, már alig 1-2 perc telik el, míg korábban akár 
heteket is kellett várni egy tengeren túl megjelent könyv kézhezvételére.

A gyorsulás egyben a modernitás drámája is. Miközben mindent egyre gyor-
sabban megoldhatunk és megszerezhetünk, nem nyerünk időt a megállásra, mert 
a gyorsulás feltételeit időbe telik megteremteni. A folyamatos haladás kényszeré-
nek engedelmeskedve az ember, az emberi közösség maga mögött hagyja a múlt-
ját, mielőtt abban rendet teremtett volna. Mint az egyszeri egyetemi hallgató, aki 
ahelyett, hogy kitakarította volna az albérletét, mindig tovább költözött egy má-
sikba. Maga mögött hagyta a rendetlenséget abban a reményben, hogy rendetlen 
önmaga is a hátrahagyott albérletben marad. Nem lett így. A következő lakások-
ban is ugyan úgy viselkedett. Teljes önbecsapás volt az élete. Ebben az önbecsa-
pásban él az ember – legalábbis ebben a gazdag modern világában. Nem vállalja a 



Máté-Tóth András

318

megállás kockázatát, még a lassításét sem. Amikor pedig a folyamatos haladástól 
kimerülten összeroskad, Freud díványára dől, hogy feldolgozza a múltját, ami 
mégis végig vele volt.

A múlt elrendezése a szociológiában a múltbéli társadalmi viszonyok kritikus 
elemzését jelenti, valamint az öröklött, áthagyományozott tudásoknak a reflexió-
ját. Mindkét tisztázó irány óhatatlanul érinti a vallás dimenzióit is. Marx például a 
kapitalista társadalmi rendszer igazságtalanságait világosan kimutatta, miközben 
elemezte a termelőeszközök tulajdonviszonyait és a proletariátus kiszolgáltatott-
ságát, a munka elidegenítő jellegét. Amikor azonban arra kereste a választ, hogy 
milyen gondolkodásmód tartja fenn ezeket az igazságtalanság-struktúrákat, akkor 
a vallás, az Isten faktorára talált rá. A vallás abban az értelemben a nép ópiuma, 
hogy lebénítja a kritikus gondolkodást és cselekvést, megakadályozza a proletárok 
lázadását és a modernebb igazságosabb társadalmi rendszer kialakulását.

A modernitás – amennyiben szoros összefüggésben értjük a haladással – egy 
sokkal mélyebb, alapvetőbb kérdést is fölvet, amit számomra Robert Bellah szig-
nalizált meggyőző módon. Azzal érvelt, hogy az ember és az emberiség történe-
te 12 000 évig nem mutatott fel olyan alapvető változást, mint amilyet a gőzgép 
forgalomba hozása ( James Watt, 1774) óta eltelt 250 évben. Az ember biológiai 
és társas természete azonban nem képes követni ezt a lenyűgöző és egyben rette-
netes fejlődést és változást. Szükség van bizonyos plafon megállapítására, amely 
azt garantálja, hogy a fejlődés az ember számára elviselhető sebességű legyen, amit 
nem nehéz belátni. Arra azonban sokkal nehezebb választ találni, hogy milyen 
instancia lenne képes meghatározni a plafonértéket, és milyen forrásból fakadhat 
annak a szándéka, hogy a gazdaság és a politika be is tartsa a kijelölt sebességet.  
A felvilágosodásig a világ nagy kultúráiban a vallás jelentette és garantálta az elvisel-
hető tempót. Vajon ma releváns e még a vallási motiváltságú sebességkorlátozás? Il-
letve hogyan lehet a vallási pluralizmus és a vallással szembeni ellenállás és érdekte-
lenség világában biztosítani, felfedezni vagy érvényesíteni a vallás konstitutív erejét?

Talán úgy, hogy a vallás garantálja a személy méltóságát, amelyet nem tehe-
tünk kockára a modern felgyorsult folyamataiban. Hans Joas a Sakralität der Per-
son című könyvében fejti ki, hogy a személy szentségének a tudata, szakralitása 
mélyen beágyazott a nagy világvallások tanításaiban. Elég csak a T’nakhra gon-
dolni, a teremtéstörténetre, amelyben az áll, hogy a Mindenható az embert a sa-
ját képére és hasonlatosságára teremtette. Az embernek úgy adott lelket, hogy a 
saját lelkét fújta bele az orron át. Bármilyen szakralitással is rendelkezik a személy 
ezekben az évezredes hagyományokkal rendelkező kultúrákban, ugyanakkor 



Modernitás és vallási sebességkorlátozás

319

nem sikerült megakadályozni, hogy az emberek többsége embertelen körülmé-
nyek között éljen. Ez kétségtelen, ha csak a vallásilag tolerált rabszolgatartásra 
gondolunk. Ezzel együtt azonban ezekben a nagy kultúrákban sikerült megala-
pozni azokat a gondolatmeneteket és filozófiákat, melyek elvezettek az emberi 
méltóság, a személy szakralizációjának intézményesítéséhez, amely az emberi 
jogok deklarációjában öltött testet. Bár a végső megfogalmazás Roosevelt elnök-
höz kapcsolódik, a szöveg kialakításában jelentős szerepet játszottak a távol-keleti 
kultúrák jeles képviselői. A két modernizációs folyamat egymással párhuzamosan 
haladt a gőzgép felfedezése által elindult rapid gazdasági fejlődés és társadalmi át-
alakulás, valamint az emberi méltóság tudatának intézményesülése.

A vallási dimenzió tehát szervesen hozzátartozik a modernizáció kulturális 
folyamatához. A személy vallásilag megalapozott szakralitása lényegében sebes-
ségkorlátozási imperatívuszt jelent, amelyre a modernizáció kezeléséhez szükség 
van. A személy méltóságának normativitását az emberi jogok garantálják. Plaka-
tíve úgy is összefoglalhatjuk a modernizáció megzabolázásának problematikáját, 
hogy minél szekularizáltabb az emberről való gondolkodás – vagyis minél kevés-
bé tekinti az emberi személyt szakrálisnak –, annál kevésbé képes korlátozni vagy 
ellensúlyozni a modernitás gyorshajtásának destruktivitását.

De térjünk vissza Tokarczuk felvetéséhez, a menekülő modernitáshoz, ame-
lyik mögött a Sátántól való félelem munkál. Ha a modernitás és a vallás össze-
függéseinél maradunk, akkor esetleg lecserélhetjük a Sátánt, akitől rettegni kell, 
Istenre, akiben bízni kell, illetve lehet (fides fiducialis). Ha a menekülés, amely 
sürget és félelemből fakad, okafogyottá válik, mert csökken vagy netán elmúlik a 
félelem, hiszen az Isten – a zsidóké, keresztényeké és muzulmánoké – nem fenye-
gető, hanem irgalmas, akkor lehetővé válik a lassítás és a valósággal való meditatív 
találkozás, amit Joseph Piper a Muße kifejezéssel írt le.

Aki lassabban jár, közelebb kerül ahhoz az úthoz, amelyen közlekedik. Föltá-
rulnak számára azok az ellentmondásos aspektusok, amelyek akár ki is kezdik az 
útvonal helyességére vonatkozó bizonyosságokat. Az irgalmas szamaritánus bib-
liai példázata pontosan arra hívja föl a figyelmet, hogy ketten az úton közlekedők 
közül siettek, és nem álltak meg a sebesültet látván. Csak egy állt meg és fordult 
oda az út mentén fekvő áldozathoz.

Mielőtt – akár hevesen is – tiltakoznánk az ellen, hogy régiónkra nézve a mo-
dernitást valaminek az ellenkezőjeként fogjuk föl, emlékeztetni szeretnék Shmu-
el Eisenstadt multiple modernities elméletére. Az elmélet azért fontos építőeleme 
az érvelésemnek, mert általa elkerülhető a vagy/vagy gondolkodás a moderni-



Máté-Tóth András

320

tásról. Az, hogy egy bizonyos folyamatot, jellegzetességet vagy társadalmat vagy 
modernnek vagy nem modernnek tekintsünk, amely nem teszi lehetővé az ár-
nyalt értelmezéseket. Eisenstadt álláspontja szerint nem egyféle modernitás léte-
zik, a nyugat-európai, amihez viszonyítva minden más kultúrkör nem vagy nem 
egészen modern. Szerinte a nagy kultúrrégiókban eltérő modernitások léteznek, 
melyeket nem az észak-atlanti etalonhoz kell mérni, hanem az adott régióra jel-
lemző adottságokhoz és feltételekhez. Ennek értelmében a lassabb modernitás, 
amely képes megállni a regionális traumák által sebzett identitások mellett, nem 
csökevényes, és nem a modernitás tagadása vagy meghaladása, hanem az adott 
regionális kontextusban zajló modernitás. Innen érthető, hogy az, amit moder-
nitás destruktivitásának tekinthetünk, ebben a régióban a kollektív traumákkal 
szembeni érzéketlenséget jelenti. És innen érthető az is, hogy a modernitás las-
sítását ajánló vallási dimenzió nem ellentéte, hanem regionális jellegzetessége a 
modernitásnak.

Az érv tehát, amit a vallás és a modernitás kelet-közép-európai régiónkra 
vonatkozó összefüggésével kapcsolatban többek között az Az irgalom kultúrája 
című könyvemben igyekeztem kifejteni, röviden így foglalható össze: a sebzett 
kollektív identitással jellemezhető régiónkhoz a lassú modernitás illik, melynek 
sebességét a személy szakralitását biztosító és hangsúlyozó vallási források bizto-
sítják.

Az öreg Áronnal kezdtem az előadást, vele szeretném befejezni is. Csípőfi-
cama jelképezi a zsidóság traumáját és annak örökségét. Ennek nemcsak a zsidó 
honfitársaink az érintettjei, hanem maga az európai kultúra, amint azt többek 
között Kertész Imrétől megtanulhattuk. Semmiképpen nem követhetjük a mo-
dernitás múltat meghaladó vagy megtagadó alapállását és dinamikáját. Ebben a 
régióban és egész Európában is ezt a csípőficamot magunkon hordjuk, akár tet-
szik, akár nem. Ám ez a ficam egy másik – éppenséggel bibliás – értelmezést is 
előhív. Mégpedig Jákob harcát az Úr angyalával, aminek következtében Jákobnak 
csípőficama lett. Ám Jákob története itt nem állt meg. Ezzel a ficammal együtt 
kapott új nevet és új missziót. Jákobból Izrael lett, a 12 törzs pátriárkája, akiről 
a népet és sokkal később az államot is elnevezték. (Ter 32, 25-29) Áron, az öreg, 
joggal mondhatja mai utódainak is: abban a modernitásban, amit a traumák 
meghaladásaként képzelünk előtt, rám és ránk ne számítsanak. A modernitás 
valláselméleti modelljei mellett, álláspontom szerint azokat megelőző jelentőség-
gel, régiónkban az öröklött sorssal való, vallási értelemadással zajló megküzdés 
kínálja az elsődleges értelmezési keretet. A modernitás halad, de a bicegés marad.



Modernitás és vallási sebességkorlátozás

321

Irodalom

Bellah, Robert N. – Richard Madsen – William M. Sullivan – Ann Swidler – 
Steven M. Tipton eds.: Challenging Modernity. New York: Columbia 
University Press, 2024.

Blumenberg, Hans: Die Legitimität der Neuzeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 
1996.

Eisenstadt, Shmuel Noah: Multiple Modernities. New Brunswick, N.J.: Transac-
tion Publishers, 2002.

Joas, Hans: Die Sakralität Der Person: Eine Neue Genealogie Der Menschenrechte. 
Berlin: Suhrkamp, 2011.

Máté-Tóth András: Az irgalom kultúrája. Konvivencia Kelet-Közép-Európában. 
Budapest: Gondolat Kiadó, 2024

Pieper, Josef: Muße und Kult. München: Kösel, 2007.
Rosa, Hartmut: Beschleunigung: Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Mo-

derne. Berlin: Suhrkamp Verlag, 2017.
Tokarczuk, Olga: Nyughatatlnok. Ford. Hermann Péter. Világszép irodalom. 

Budapest: L’Harmattan, 2021.


