
Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Vajda Júlia
ORCID: 0000-0002-7265-5212
Egyetemi tanár, az MTA doktora,  
az ELTE Társadalomtudományi Kar Szociológia Tanszékének tudományos főmunkatársa

Találkozás, szembenézés, megbékélés

Absztrakt

Az írás azt a kérdést feszegeti, hogy lehetséges-e „Auschwitz után” megbocsátás. 
Illetve azt állítja, hogy nem lehetséges, sőt, nem is szükséges, ellenben lehetséges, 
és szükséges is, hogy legyen megbékélés a vétlen, de a múlt terhét hordozó utód-
nemzedékek tagjai között. Azok az encounter csoportok, amelyekben tettesek és 
túlélők leszármazottai találkoznak, hogy közösen dolgozzák fel a rájuk hagyott 
nehéz örökséget, ahhoz járulnak hozzá, hogy ez létrejöjjön.

Kulcsszavak: soá, megbocsátás, megbékélés, encounter csoport

Abstract

The paper raises the question whether forgiveness is possible “after Auschwitz”. 
Or rather, it argues that it is not possible, or even necessary, but that it is possible 
and necessary for there to be reconciliation between the innocent generations of 
descendants that are burdened of the past. The encounter groups in which the 
children (and other offsprings) of the perpetrators and of the survivors meet to 
work through the difficult legacy they have left behind contribute to making this 
happen.

Keywords: Shoah, forgivness, reconciliation, encounter group

Amikor nekikezdtem annak az előadásszövegnek, amely a jelen írás előzménye volt, 
s amelyben azon tétova kísérletekről szerettem volna szólni, amelyek így, lassan 
nyolcvan évvel Auschwitz után esetleg egyszer majd hozzájárulhatnak ahhoz, 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.12



Vajda Júlia

254

hogy lehessen „újra verset írni”, azaz amelyek talán aprócska lépések ahhoz, hogy 
egyszer lyukat fúrjunk, rést vágjunk az Auschwitz teremtette falba, s ezen keresz-
tül lassan el tudjanak kezdeni a fal két oldalán állók újra kommunikálni, azaz, hogy 
egyszer talán túl lehessen lépni a vészkorszak teremtette megosztottságon, még 
október 7-e előtt voltunk. Még nem tűnt feltétlenül kincstári optimizmusnak, 
hogy ha lassan is, de egyszer majd elérhetünk egy ilyen állapothoz. Október 7-e 
óta – s ennek lassan már két éve – ez ismét sokkal nehezebbé vált. Mindazonáltal, 
amiről beszélni szerettem volna akkor, beszélni szeretnék most, talán nem vált 
mégsem teljesen lehetetlenné.

Eredetileg arról kezdtem írni, hogy valamikor öt-tíz évvel ezelőtt egy tanítvá-
nyom felhívta a figyelmemet arra a világhálón elérhető interjúra, amelyben egy 
akkor nyolcvan körüli idős túlélő arról beszél, hogy megbocsátott korábbi üldö-
zőiknek, köztük Mengelének is, és felidéztem azt az emlékemet, hogy annak ide-
jén az interjút látva – hogy ilyen köznyelvien fejezzem ki magam – frászt kaptam. 
Háborogtam, hogy ugyan miért is kellene megbocsátanunk a tömeggyilkosok-
nak. Miért is kellene megbocsátanunk az Endlösung kigondolóinak, s azoknak, 
akik szerencsére csak részleges sikert értek el e terv megvalósításában? Persze, ha 
valakinek attól könnyebb, hogy ő megbocsát, ám tegye. Ki vagyok én, hogy meg-
ítéljem őt ezért? Másfelől viszont, az ilyen megbocsátók szerencsére nincsenek 
olyan sokan, hogy a megbocsátást tegyék normává. És nyilván részben zsidó elfo-
gultság részemről, ha azt mondom, remélem, nem is lesznek soha. Pszichológus 
énem ugyanakkor rögtön azt kezdte firtatni, hogy mi lehet az oka annak, ha egy 
túlélőnek ettől válik könnyebbé az élete, s nem igazán tudtam másra gondolni, 
mint egyfajta zsidó öngyűlöletre, amelynek a perspektívájából érthetővé válnak 
az antiszemiták, érthetővé válik a zsidókkal szembeni gyűlölet is – no de persze 
nem az a mértéke, amely a tömeggyilkosságig is elvezet.

Most azonban, amikor az előadást elkezdtem írássá átformálni, újra meg
hallgatva az akkor irritáló interjút, meglepetve tapasztaltam, hogy talán másról 
van szó, ráadásul, hogy most már megértem, amit a Szilágyságban 1934-ben 
született Mózes Éva – aki csak azért élte túl Auschwitzot, mert ikertestvérével 
együtt bekerültek, ahogy ő fogalmaz, Mengele „kísérleti nyulai” közé – képvisel. 
Azaz, helyenként csak elmond magáról, máskor a többi túlélőknek is tanácsol: 
„Bocsássatok meg azoknak, akik megsértettek. Ez belül gyógyít titeket és szabad-



Találkozás, szembenézés, megbékélés

255

dá tesz”1, mert, ahogy egy másik interjúban fogalmaz, azután, hogy a náci orvos2, 
amikor együtt visszatértek Auschwitzba, tanúsította a gázkamrák létét, ő pedig 
írásba adta, hogy megbocsát neki, „azt éreztem, hogy ez megváltoztatta az élete-
met. Rájöttem, hogy hatalmamban áll megbocsátani. Hogy én, aki ötven évig az 
auschwitzi halál angyalának a kísérleti nyula voltam, áldozat ötven éven át, soha 
nem gondoltam volna, hogy uralhatom a saját életemet. És ekkor szabadnak érez-
tem magam. Szabadnak Auschwitztól, szabadnak Mengelétől.”3 

Ugyanakkor persze a soá és a pharrajimos rengeteg jogos haragot és bűntuda-
tot, s ezekből eredő gyűlöletet hagyott ránk, hisz az elkövetőkkel szembeni harag 
még akkor is jogos, ha lehet igazság abban is, amit Kor Mózes Éva állít, hogy „a 
gyűlölet többet árt annak, akiben ez az érzés van, mint annak, akire irányul”4, 
ahogy az a bűntudat is nyilvánvalóan jogos, amelyet a később esetleg jobb belá-
tásra tért elkövetők, illetve a tétlenségük miatt esetlegesen bűntudatot megélő 
tétlen szemtanúk – akikről ugyanakkor nem nagyon hallunk5 – hurcolnak. Sok 
olyan harag és bűntudat is megjelenik Auschwitz kapcsán, amely nyilvánvalóan 
inadekvát. Inadekvát, de mégis létezik, s meghatározza, meghatározta sokak életét.  
Az 1935-ben Lipcsétől nem messze lévő Leuna nevű kisvárosban született, rész-
ben Svájcban, részben Kanadában felnőtt, s később is ott élő Martin Rumscheidt 
református lelkész, mint a Samson Mann szervezte encounter csoportban6 való 
személyes találkozásunk során magam is tapasztaltam, számos más tettesgyerek-
hez hasonlóan egy életen át tettesnek élte meg magát, bár nem ő maga dolgozott 
az IG Farben azon részlegében, amely részt vett a Zyklon-B kifejlesztésében és 
előállításában, hanem az apja, ő viszont egy életen át próbálta többek között a 
saját apját és egyes testvéreit rávenni a múlttal való szembenézésre. Egy inter-
júban úgy fogalmaz, hogy „[é]n egy gyógyulófélben lévő antiszemita vagyok.” 

1 Eva Mozes Kor: A megbocsátás hatalmat ad a „Halál Angyala” fölött. Madocsai Bea interjúja. 
SZEMlélek blog, 2019. július 07, letöltve 2025.06.08. 
2 Hans Wilhelm Münch (1911–2001) náci orvos, az egyetlen, aki Auschwitzban megtagadta a 

„szelekcióban” való részvételt, s ugyan részt vett ottani orvosi kísérletekben, s van szemtanú, aki 
kételkedik a róla mondottak hitelességében, az 1947-es Auschwitz-perben nem találták az ottani 
vádakban bűnösnek, s felmentették. 
3 https://www.facebook.com/watch/?v=962218284519605 (letöltve 2025.06.08.), angol nyelvű 
interjú Eva Mozes Korral. A részletet a saját fordításomban idézem. (V. J.)
4 Eva Mozes Kor.: A megbocsátás hatalmat ad… 2019.
5 A fentebb említett dr. Hans Münch Mózes Éva beszámolója alapán ilyennek tűnik, de van róla 
más tapasztalat is, hogy ui. idős korában ennek ellentmondó kijelentéseket tett, amelyeket ugyan-
akkor megint mások az időskori demencia számlájára írnak.
6 A csoportról a későbbiekben még bővebben lesz szó.



Vajda Júlia

256

Ezt ugyanakkor ellentételezi azzal, hogy „[e]z egy teher, amit viselek, de ami – 
köszönhetően a sok zsidó barátomnak, akik hívnak, hogy dolgozzam velünk az 
antiszemitizmus ellen – nem pusztít el. Ha felhagynék ezzel a tevékenységgel, 
azzal cserbenhagynám őket. Tagja vagyok egy nemzetközi holokausztkutató cso-
portnak. Tavaly elmentünk együtt Auschwitzba. Amikor a kivégzőfalhoz értünk, 
ahol sorba állították az embereket, és lelőtték őket, a zsidó kollégáink kippát tet-
tek fejükre és letérdeltek, mire az egyik zsidó kollégám odaszólt nekem, hogy 
»gyere, Martin, csatlakozz hozzánk«. Amikor pedig egy zsidó nő odamehet egy 
német férfihoz, és ezt mondhatja, akkor hirtelen megértem, hogy mi az, hogy 
feltámadás.” Természetesen sem Rumscheidt, sem a többi elkövetőgyerek – kü-
lönösen azok, akik szembenéznek szüleik tetteivel – nem bűnö, s nemcsak nekik 
nincs okuk bűntudatra, de az üldözötteknek s az ő leszármazottaiknak sincsen 
okuk haragudni rájuk. Mégis, ez a bűntudat s ez a harag is létezik. Olyannyira, 
hogy vannak olyan elkövető-leszármazottak – bizonyos értelemben ugyanazon 
képtelen előítélet talaján, hogy egyes csoportoknak a vérében van a lopás, vagy 
akár a mások kizsákmányolása – nem csupán nem hoznak gyermeket a világra, 
de – mint a Göring testvérpár tette – még sterilizáltatják is magukat, nehogy 

„véletlenül” mégis továbbadhassák génjeiket.7 
Hasonlóképp, a túlélők többségének is sokszor van bűntudata: ahogy Primo 

Levi fogalmaz, „Szégyelli magát, mert valaki más helyett maradt életben. Ez nem 
több mint egy feltételezés. Valójában a gyanú árnyéka: hogy minden ember a 
testvére Kainja, hogy mindegyikünk elbitorolta a szomszédja helyét, és helyette 
élt. Csak egy feltételezés, de megemészt minket; mélyen belénk fészkelte magát, 
mint egy féreg; bár kívülről nem látható, de emészt és kapar belülről.”8 S hogy 
ráadásul „Utólag ráébredtünk, hogy semmit sem, vagy csak igen keveset tettünk 
az ellen a rendszer ellen, amely magába szippantott bennünket”, s azért, is mert 

„A túlélő hol tudatosan, hol ösztönösen magyarázkodásra, védekezésre szoruló 
vádlottnak, elítéltnek érzi magát.”9

A jelenségek, dolgok, amikről én leggyakrabban beszélek, olyasmik, amiket 
ma határterületinek él meg a tudományos közösség, illetve a világ: mindezek leg-
inkább a pszichológia és a szociológia határán helyezkednek el, de sok vonatko-
zásban kapcsolódnak a társadalomtörténethez, meg bizonyos pontokon a nyel-

7 Dusty Sklar: The Descendants of Nazis. https://jewishcurrents.org/the-descendants-of-nazis, 
2016. december 16, letöltve 2025.06.08.
8 Primo Levi: Akik odavesztek és akik megmenekültek. 1990. 93. 
9 Uo. 95.



Találkozás, szembenézés, megbékélés

257

vészethez is. Másfelől persze azt gondolom, hogy az, hogy ma oly sok mindent 
élünk meg „határterületinek”, az annak a modernitásban kialakult – véleményem 
szerint elhibázott – törekvésünknek, illetve működésünknek, gondolkodásmó-
dunknak az eredménye, hogy minél szűkebb tudományterületeket határoljunk 
le. S ez ma, a 21. században, de valamelyest már a 20.-ban is, nem csupán a társa-
dalomtudományokra igaz, hanem például az orvostudományra is: szemben a 19. 
század orvosaival, akik az egész embert kezelték, ma a legtöbb orvos már csupán 

– ahogy egyszer ezen szakma valamely német képviselője apámnak mondta – csak 
bizonyos testrészek szakavatott szerelőjének tekinthető.

De kanyarodjunk vissza a soához. A soához, amellyel a társadalomtudományi 
diszciplínák közül oly sok foglalkozik. 

Magam a narratív interjúk módszerével gyűjtöttem róla információkat – 
mind magának a soát megélt nemzedéknek, mind az utódnemzedékeknek a vo-
natkozásában. A módszer „kifejlesztői” – a két német szociológus/pszichológus 
Fritz Schütze10 és Gabriele Rosenthal11 – már a módszer kidolgozásának pillana-
tában megélték azt, hogy az interjúkészítés, s az elkészült interjúk hermeneutikai 
elemzésének módszere önmagában is a fentebb említett tudományterületek 
határán mozog. Később, a módszerük segítségével kutatva, a módszer használói 
mind megéltünk valami pluszt is ahhoz képest, amiért az interjúkat készítettük. 
Nevezetesen, hogy miközben társadalomtudósként azért készítünk interjúkat, 
hogy azután azokat elemezve elmondhassunk valamit interjúalanyainkról, illet-
ve a társadalomról, interjúalanyaink az interjút komolyan megköszönve búcsúz-
nak el tőlünk. Mondhatnám, alig engedik meg, hogy mi köszönjük meg nekik, 
hogy segítettek nekünk azzal, hogy elmesélték nekünk élettörténetüket, s ezzel 
tanúságot tettek esetünkben arról, amit a soában, illetve soát túléltek családjában 
felnőve megéltek. Nem igazán engedik meg, mert úgy érzik, ők tartoznak nekünk 
hálával. Méghozzá azért, mert bár nem azért találkoztunk, hogy őket terápiába 
vegyük, mégis úgy érzik, valami olyasmi történt velük – még akkor is, ha az 
interjút készítő személy nem volt képzett terapeuta, sőt, pszichológus sem –, 
ami általában pszichoterápiás helyzetben szokott történni. Nevezetesen, hogy 
azáltal, hogy úgy mesélték végig az élettörténetüket, hogy azt valaki más, anélkül, 

10 Fritz Schütze (1944, Augsburg) német szociológus, filozófus, nyelvész, a narratív interjús mód-
szer kidolgozója
11 Gabriele Rosenthal (1954, Schwenningen am Neckar) német szociológus és pszichológus, a 
narratív interjúk hermeneutikai elemzési módszerének kidolgozója, aki éveken keresztül kutatta 
többek között a német társadalmat, illetve az első és a második világháború német narratíváit.



Vajda Júlia

258

hogy félbeszakította volna őket, értő figyelemmel hallgatta, nemcsak hogy meg-
könnyebbültek, de azt is megélték, hogy az elbeszélés és az azon keresztül való 
újraélés révén újra tudták rendezni a történetükhöz való viszonyukat. Tehát, az 
interjú egyszerre állt a „tudós adatgyűjtésének” szolgálatában, s vált bizonyos ér-
telemben pszichoterápiává.

Miközben a szintúgy a hetvenes években létrejött narratív terápia12, illetve an-
nak különböző irányzatai nem hivatkoznak a narratív interjúval kutató, magukat 
jobbára szociológusként beazonosító tudósokra, s vica versa, a módszer tulajdon-
képpen ugyanezen az alapon működik, bár képviselői részben a történetek írásos 
elmeséltetésével dolgoznak. 

Dan Bar-On izraeli pszichológus, pszichoterapeuta 1938-ban született Hai-
fán, hamburgi német-zsidó szülők gyermekeként. Egy kibucban élt 25 évig, ahol 
kezdetben a mezőgazdasági munkákban is részt vett, meg tanított, és aztán el-
ment egyetemre pszichológiát tanulni, majd pszichoterapeuta képzésbe is járt.  
A kibuc kórházában kezdett pszichoterapeutaként dolgozni, s itt kezdett el 
kutatni is. Hozzám hasonlóan ő is a Gabriele Rosenthaltól tanult narratív inter-
jús technikával készített interjúkat holokauszttúlélők gyermekeivel.

A nyolcvanas évek közepén azután Németországba utazott, és náci elkövetők 
gyermekeivel beszélgetett. Ezekből az interjúkból született meg „A hallgatás 
öröksége: találkozások a Harmadik Birodalom gyermekeivel” című, magyarul 
tudtommal ki nem adott könyve13. Ezek a találkozások indították arra is, hogy 
létrehozzon számukra egy önsegítő csoportot. Ugyanakkor tudta, hogy Ame-
rikában léteznek hasonló önsegítő csoportok, amelyben túlélők gyerekei talál-
koznak. Ezek után 1992-ben az az ötlete támadt, hogy összehozza a két oldalt, s 
létrehozott „To Reflect and Trust” néven egy párbeszédcsoportot, amelyben a 
holokauszt elkövetőinek és áldozatainak gyermekei találkoztak Izraelben. 

A beszélgetéseket Dan Bar-On nem vezette: az ún. encounter módszert 
alkalmazta, amelynek esetében a csoporttagok elvben mindenféle vezetés és 
moderálás nélkül összeülnek, s a dologból kijön valami: általában az, hogy 
elmesélik egymásnak a történeteiket. Azt, hogy milyen nehézségekkel járt az 
egyik vagy a másik oldal gyerekeként felnőni. Persze, a vezetés nélküliség nem 
száz százalékig igaz: hiszen a helyzet megkonstruálása, az időtartam – az eredeti 

12 James W. Pennebaker: Rejtett érzelmeink, valódi önmagunk. Az őszinte beszéd és írás gyógyító 
ereje. 2005.
13 Dan Bar-On: Legacy of Silence: Encounters with Children of the Third Reich. 1989.



Találkozás, szembenézés, megbékélés

259

csoport esetében egy egész hét –, illetve az, hogy az interjúer illetve terapeuta el-
mondta, , hogy a csoporttagok azért vannak együtt, hogy beszélgessenek a múlt-
jukról, s hogy az egy alapelv, vagy talán az az egyetlen alapelv, hogy arra ügyel-
ni kell, hogy mindenki zavartalanul elmondhassa azt, amit szeretne, mégiscsak 
hordoz valamiféle instrukciót. De valóban, meglehetősen keveset ahhoz képest, 
amennyit az egyéb terápiás csoportokban alkalmazni szoktak.

A dolog működött: a kb. 15-20 fős német-amerikai-izraeli tagokból álló cso-
portról, amelyben a német oldalon több komoly háborús bűnös, valódi tömeg�-
gyilkos gyereke mellett pl. a lelkésszé lett ifjabb Martin Bormann is részt vett, több 
filmet is készített a BBC. Ezekben mélyen megindító történeteket hallhatunk, il-
letve jeleneteket láthatunk arról, ahogy a csoport nevében is említett szembenézés 
révén fokozatosan megszületik a két csoport tagjai között az a bizalom, amelyet 
kezdetben tulajdonképpen elképzelni sem tudtak volna. A résztvevők körében – 
nem meglepő módon – jelentősen felülreprezentáltak voltak a pszichoterapeuták, 
s mellettük az egyéb társadalomtudósok, hiszen ők azok, akik szakmájuknál fogva 
amúgy is hisznek a múlttal való szembenézés gyógyító hatásában.

Dan Bar-On azután, mondhatnánk, vérszemet kapott, s leültetett egy cso-
portba Izraelen belül zsidókat és palesztinokat. Mindezek alapján később számos 
könyvet publikált a konfliktushelyzetekben folytatott párbeszéd témájában. Azt 
képviselte, hogy ezek a csoportok elősegítik e konfliktusban élő közösségek, tár-
sadalmi csoportok között a megértést, s a Körber Stiftung segítségével egy prog-
ramot is indított, amelynek az volt a célja, hogy olyan közvetítő szakértőket ké-
pezzen, akik olyan csoportokat tudnak létrehozni, amelyek ezzel a módszerrel 
dolgozva elősegítik a kultúrák közötti párbeszédet. Emellett egy palesztin peda-
gógussal és szociológussal, Sami Adwannal együtt izraeli és palesztin tanárok be-
vonásával megpróbálkoztak egy olyan történelemkönyv elkészítésével, amely az 
izraeli–palesztin történelmet mindkét fél számára elfogadható módon tudja be-
mutatni azáltal, hogy párhuzamosan meséli el az eseményeket izraeli és palesztin 
nézőpontból.

Mindezekért Nobel-békedíjat is kapott.
Jómagam, bár nagyon tiszteletreméltónak és fontosnak gondolom az általa 

végzett munkát, abban kevéssé hiszek, hogy ezek a csoportok a társadalmi folya-
matokra – azaz a kultúrák közötti megbékélésre – komoly hatással lennének. De 
abban hiszek, hogy ezek a saját történetek elmesélésére, illetve a történeteknek a 
mindenkori „másik oldallal” való megosztására létrehozott csoportok – hason-
lóan a narratív interjúkhoz – legalább a résztvevő egyének szintjén – bár nem te-



Vajda Júlia

260

kintik magukat terápiás csoportnak, terápiás hatással bírnak. Hisz a csoporttagok 
most nem egy interjúertől, hanem egy egész csoporttól kapnak értő figyelmet s 
megzavarás nélküli lehetőséget a történetük elmesélésére. Ez pedig ebben a for-
mában is gyógyít. Sőt, felszabadító az, hogy a „másik csoporttal”, annak tagjaival 
való találkozás esetenként azt az érzést is adja, hogy azok, akiktől azt vártuk volna, 
hogy ha nem is a szó szoros értelmében, de átvitt értelemben, leköpnek bennünket, 
el tudnak fogadni bennünket, mi több, megértik azt, hogy a történelem öröksé-
geként milyen nehéz teher az, amit a szüleink történetéből magunkkal hurcolunk.

Magam Gabriele Rosenthal révén már a kilencvenes években kapcsolatba 
kerültem Dan Bar-Onnal, s megszerveztem, hogy előadást tartson Budapesten 
a tettesek gyermekei körében végzett munkájáról. Később az ő révén kerültem 
fel egy olyan levelezőlistára, amelynek révén 2015-ben – amikor ő már nem 
élt – értesültem egy olyan találkozóról, amelyen az első csoportjának tagjai és 
egy Samson Munn14 nevű „tanítványa” által indított osztrák csoport tagjai talál-
koztak Bécsben. A találkozó résztvevőinek egy része elindított egy új csoportot, 
amelynek azóta magam is tagja vagyok.

Ugyanakkor már akkor is biztos voltam benne, hogy Magyarországon is szük-
ség lenne ilyen csoport indítására. Tudjuk, a német „Vergangenheitsbewältigung” 
jóval előbbre jár, mint más országoké. Nyilván amiatt, hogy (Nyugat)németország, 
s a (nyugat)németek, szemben más, saját országuk zsidóságát a náci Németország-
gal karöltve üldöző, illetve kiirtani szándékozó országokkal, illetve annak polgárai-
val, már nem tudták továbbhárítani az elkövetett emberiesség elleni bűntett, illetve 
genocídium felelősségét, s így mind állami, mind egyéni szinten jobban rákénysze-
rültek a szembenézésre. (S ez a német újraegyesítés után is igaz maradt, még akkor 
is, ha a volt DDR, illetve annak polgárai nem is jeleskednek a szembenézésben.)

Magyarországon viszont ez a felelősségvállalás és szembenézés politikai szin-
ten mind a mai napig elmaradt. És bár az ilyen kis létszámú csoportok szintjén 
való szembenézésnek és „megbékélésnek” az állami emlékezetpolitikára gyakorolt 
hatása, ha egyáltalán van, nyilván csekély, illetve nagyon lassú, megélve a csopor-
toknak az egyénekre gyakorolt gyógyító hatását, azt gondoltam, ez is elegendő 
indok arra, hogy megpróbáljak létrehozni egy ilyen csoportot Magyarországon. 

Dan Bar-On, s Samson Munn is megbékélésről beszélnek ezen csoportok 
kapcsán. Mintha abban gondolkodnának, üldözők és üldözöttek gyermekei is 

14 Samson Munn (1952, New York), radiológus, Fulbright Specialist in Peace and Reconciliation 
Studies.



Találkozás, szembenézés, megbékélés

261

feltétlenül konfliktusban vannak egymással. Mintha evidens lenne számukra, 
hogy a szembenállás öröklődik. Bizonyos értelemben persze igazuk is van: ember 
voltunkhoz mintha hozzátartozna a felmenőinkkel való azonosulás, legalábbis 
az a vágy, hogy azonosulhassunk velük. A Dan Bar-On első csoportjáról a BBC 
által készített dokumentumfilmben15 ennek tanúi is lehetünk: látjuk, hogy a 
túlélők leszármazottai a találkozás előtt el nem tudták volna képzelni magukról, 
hogy együtt tudjanak érezni az üldözők gyerekeivel, s maguk voltak a legjobban 
megdöbbenve, amikor ez az érzés mégis megszületett bennük. Az üldözők gyere-
kei meg természetesen féltek a másik csoport visszautasításától, s bennük a végül 
mégis megélt elfogdás keltett döbbenetet. 

Amikor én elszántam magam a magyarországi csoport létrehozására, a 
csoportot előkészítendő Samson Munnal – aki egy ösztöndíjjal itt járt – vetíté-
seket szerveztem a Dan Bar-On csoportjáról szóló filmnek, amelyek után beszél-
getés is volt. Amikor itt megemlítettem a csoport tervét, páran rögtön jelezték, 
hogy szívesen részt vennének benne. Aztán Samsonnal hirdettük is a csoportot 
a „nemzetközben” – onnan is mutatkozott valamelyest érdeklődés. Majd, ami-
kor a Covid okozta szünet után eljutottam a csoport tényleges megszervezéséig, 
megfogalmazódott bennem, hogy bizonyos értelemben más módon működő 
csoportot szeretnék. Az eredeti encounter csoport elvein alapuló csoportban 
ugyanis – összhangban azzal, ahogy Dan Bar-On is dolgozott – az évente egyszer 
pár napra összejövő csoportok úgy működtek, hogy az egybegyűltek – részben 
a szervezési elv, részben a csoportösszetétel állandó változása okán – minden év-
ben újra és újra az élettörténetüket mesélték el. S bár a történetek természetesen 

– ahogy a bennünket érő egyéb hatások, illetve a történetünk belső feldolgozása 
alakul – változnak, az évek múlásával azt éreztem, a találkozók ellaposodnak, il-
letve időnként az egymást ismerő, és a hétköznapokban is találkozó csoporttagok 
közötti „külső konfliktusok” – hisz itt, lévén nem terápiás csoportról van szó, 
szigorú „összeférhetetlenségi” szabályok nincsenek – uralják el a terepet. Ráadá-
sul előfordul, hogy egyesek aránytalanul sok figyelmet követelnek ki maguknak 
a csoporttól, míg mások meglehetősen kevéssé kapnak hangot. Ennek folyomá-
nyaként volt is olyan csoporthelyzet, amelyben a tagság egy része – éppen ezen 
visszáságok okán – elkezdte azt képviselni, hogy szükség lenne módszertani vál-
tozásra, a beszélgetések erősebb strukturálására. 

15 Children of the Third Reich. Timewatch series, Season 12, Episode 12, 1993.



Vajda Júlia

262

Mindezek miatt azt határoztam el, hogy ha nekem sikerül összehoznom a 
megálmodott csoportot, akkor ott lesznek átlátható keretek, és a csoporttagok 
által kidolgozott, átbeszélt és elfogadott szabályok. 

Emellett, hiszen itt Magyarországon a történelmi múltnak nem a soá az 
egyetlen fel nem dolgozott eleme, olyan csoportot akartam létrehozni, amelyben 
a szocialista-kommunista rendszer tetteseinek gyerekei is teret kapnak a megszó-
lalásra. Már csak azért is, mert a világ nem fekete és fehér, az egyes ember nem jó 
vagy rossz, az, akit az egyik rendszer üldöz, lehet a másik rendszerben üldöző, sőt, 
ugyanabban a történelmi korszakban is előfordul – én is találkoztam ilyen esettel 

–, hogy ugyanaz a személy mindkét szerepbe belekerült. 
A csoport megszervezésével kapcsolatban a legfőbb félelemem az volt, hogy 

az üldözött zsidók leszármazottait könnyen elérem, s közülük nyilván sokan 
akarnak majd mesélni a történetükről – hiszen e csoport ma felnőtt nemzedéké-
nek tagjai között sokan vállalják a (család)történetüket –, de hogy hogyan talá-
lom, illetve szólítom meg a „másik oldal” leszármazottait, illetve veszem őket rá 
arra, hogy vegyenek részt a csoportban, azt nem tudtam elképzelni sem.

Hogy meg tudjam őrizni a csoporttagok névtelenségét, ehelyütt nem mondok 
személyesen köszönetet azoknak, akik bizonyos emberekkel a kapcsolat megte-
remtésében segítségemre voltak, s azon szerencsés véletleneket sem sorolom most 
el, amelyek végül ahhoz vezettek, hogy sikerült létrehoznom egy ilyen csoportot, 
amelyben kicsit nagyobb arányban vannak a soában üldözöttek leszármazottai, 
mint azok, akiknek a szülei valamelyik rendszerben az üldözők közé tartoztak. 
S bár a soá időszak üldözői a létrejött csoportban nem Magyarországon, hanem 
Németországban, az ottani emlékezetkultúrában nőttek fel, „tárgyalásban állok” 
olyan tettesleszármazottal is arról, hogy esetleg belép a csoportba, aki maga itt 
nőtt fel, s vállalta fel különböző helyzetekben származását. Emellett sikerült a 
szocializmus korszakának tettesei között is találnom olyat, aki a csoporthelyzet-
ben vállalja származását.

Az általam létrehozott csoport annyiban ugyanolyan volt, mint az „elődeimé”, 
hogy itt is azt mondtuk ki, hogy ez se nem „kutatási”, se nem „terápiás” csoport, 
de megbeszéltük, hogy strukturáljuk a beszélgetést: bevezettük, hogy vannak 
időbeli limitek, s a kezdeti bemutatkozási, szabadon elbeszélt élettörténeti témák 
után egyéb konkrét témák mentén strukturálódnak a beszélgetéseink. Hogy en-
nek köszönhetően-e vagy sem, nyilván nem tudható, de a csoport a korábbiak-
tól eltérően stabil összetételben működik, zártan – bár felmerült, hogy egy-két 
új taggal esetleg bővíthetjük. Azt meg persze szintén nem tudhatom, hogy az 



Találkozás, szembenézés, megbékélés

263

időkeretek kijelölése vagy más ok áll a mögött, hogy ebben a csoportban eddig 
sohasem volt gond azzal, hogy egyesek túl sok időt, figyelmet követeltek volna 
maguknak.

Bár talán bele van a helyzetbe kódolva, s talán a Dan Bar-On féle első 
csoportban is volt rá példa, megrendítő látni, hogy túl azon, amit már említet-
tem, hogy mintha mára a túlélők gyerekei között – bár ez persze nem jellemző 
mindenkire, mégis – egyre többen lennének azok, akik merik vállalni a családi 
múltat, még ha annak hatásáról mesélniük nem is könnyű, a tettesek leszárma-
zottainak a családtörténet felvállalása igencsak nehéz, egyfajta verseny alakult ki 
a „két oldal” között. De nem a tekintetben – ahogy soá-túlélők egymás között ké-
pesek versengeni –, hogy „kinek a terhe a súlyosabb”, hanem abban, hogy „ki érzi 
nagyobbnak a másik terhét a sajátjáénál”. A csoport németországi tagjai, akiknek 
a felmenői között a magyarországi zsidóság üldözésében fontos funkciókat betöl-
tő családtagok vannak, majdhogynem könnyekig meg vannak hatva attól, hogy 
a túlélők gyermekei nem pusztán elfogadják őket, de mindezt empátiával, az ő 
szenvedésük megértésével teszik.

A csoportban elhangzó dolgokat persze kutatni is lehetne. Hisz előfordul, 
hogy valamely résztvevő története – mint ahogy azt én ezen a nyáron megéltem 
valakivel, akit már majd’ tíz éve ismerek, s akinek történetét azóta a legkülönfélébb 
összetételű csoportokban s helyszíneken majd’ minden évben meghallgattam – 
hirtelen radikális változáson esik át. Eleddig mindig arról beszélt, hogy mekkora 
teher rajta, hogy az apjának a faüzemében két vagy három zsidó kényszermunkás 
dolgozott a soá idején, s hogy ő ezért mennyire utálja az apját, idén – ki tudja, 
hogy miért – az apja történetéről egyáltalán nem is beszélt, csak arról, hogy ő és 
a férje milyen fontos soá emlékhelyeket látogattak meg az idén. Mintha hirtelen 
csökkent volna a súly, amelyet az apa vélt vagy valós tettei raktak rá. S nyilván jó 
volna tudni, mi okozta ezt a radikális változást.

Miközben a csoport úgy van meghirdetve, hogy hangsúly van azon, hogy az, 
ami itt zajlik, az sem nem tudomány, sem nem terápia, „csak” beszélgetés, ami 
történik, az mégis mindkettő: valami igazi posztmodern, amiben összeérnek, 
vagy inkább összefolynak, keverednek a különféle diszciplínák. Bár nem terápia 
folyik, van terápiás hatás, s bár nem végzünk társadalomkutatást, ha elemeznénk 
a beszélgetéseket, egyszerre járnánk a szociológia, az emlékezettudomány, a tár-
sadalomtörténet, s még sorolhatnám a diszciplínákat, terepén. 

Méghozzá úgy, hogy a találkozások révén létrejövő közös szembenézés révén 
a hamis megbocsátás helyett valami más történik. Hisz annak ellenére, hogy, 



Vajda Júlia

264

amint írtam, megértem Mózes Évát, számomra, aki a következő nemzedék gyer-
meke vagyok, a tetteseknek való megbocsátás nem csak inadekvátnak, de valójá-
ban lehetetlennek tűnik. De létezhet, sőt, fontos is, hogy létezzék a megbocsátás 
helyett megbékélés. Megbékélés – de természetesen az utódok körében. Megbé-
kélés a saját történetünkkel, illetve a másikkal, a másik történetével, és azzal, hogy 
mindannyian ugyanannak vagyunk az áldozatai. Áldozatai annak a tehernek, 
amelyet a történelem rakott ránk.

Annak a tehernek, amellyel sokan, nagyon sokan – igazából többen, mint pár 
éve magam is gondoltam –, még mindig nem tudnak, nem mernek szembenézni 
ma Magyarországon. Mint például az a férfi sem, akiről az elmúlt félében egy 
hallgatóm mesélt az OR-ZSE szociális munkás szakán tartott holokauszttrauma-
órámon. Miután elmesélte, hogy saját családja azok közé tartozik, akik még min-
dig hallgatni igyekeznek a család zsidó múltjáról, felidézte harsány neonáci szom-
szédja történetét. Azt, hogy amikor a férfi szülei halála után úgy döntött, felújítja 
a megöröklött családi házat, a fűtésrendszer felújításakor – kinyitva a kaminlyuk 
ajtaját – rátalált a család zsidó múltjára. Iratokra, amelyek révén azzal szembe-
sült, hogy valójában ők is zsidók. De, nyilván, mert a mai magyar társadalom-
ban ez igencsak nehéz, mindez nem indította el a szembenézés útján. Mintha mi 
sem történt volna, azóta is neonáci zenét bömböltet naphosszat. S bár elmesélte 
szomszédainak, hogy mi volt a kéményében – amit akár szimbolikusnak is ne-
vezhetnénk –, nem volt bátorsága rákérdezni arra, hogy vajon nem a család zsi-
dó múltját, a soá azzal járó terhét próbálja-e eltörölni a neonáci pálfordulással. 
Hogy nem ugyanaz történt-e vele, mint korábban Szegedi Csanáddal, aki a zsi-
dó múlt, a zsidó származás terhétől – tudattalanul – szabadulni vágyva maga is 
szélsőjobboldalivá vált, de aki, szemben ezzel a „szomszéddal”, amikor beengedte 
saját tudatába a családi múltat, a zsidósághoz való visszatérésben, az élettörténete 
ennek megfelelő újraírásában kereste a megnyugvást, hisz az, amit ekkor meg-
élt – Tengelyivel szólva – sorseseménnyé16 vált számára. Egy interjúban tulajdon-
képpen ezt fogalmazta meg: „A saját történetem megtapasztalása persze azt is 
megtanította velem, hogy mennyire abszurd embereket a származásuk alapján 
megítélni”17. Ugyanakkor az, hogy ezen megnyilatkozásának őszinteségével so-

16 Tengelyi László sorseseménynek nevezi azokat az eseményeket, amelyek az azokat átélőket 
élettörténetük újraírására, újraértelmezésére kényszerítik; vö. Tengelyi László: Élettörténet és 
sorsesemény. 1998.
17 Szegedi Csanád a múltjáról és zsidó származásáról. Vári György interjúja, Magyar Narancs, 
2013. aug. 3.



Találkozás, szembenézés, megbékélés

265

kakban kételyek élnek, nyilvánvalóan szintén azt tükrözi, hogy milyen nehéz a 
már egyszer felépült fal lebontása.

Hasonlónak lehetünk tanúi ma Németországban is, ahol, úgy tűnt, a már év-
tizedekkel ezelőtt megkezdődött lassú szembenézési folyamat a 2023. október 
7-i Hamász támadás hatására látványosan megtorpant. Azok közül a német ér-
telmiségiek közül, akik, úgy tűnt, úgy élik meg, már nem ütköznek nap mint nap 
ebbe a falba, a zsidók újra félnek vállalni származásukat, ugyanakkor meg a nem 
zsidók félnek kritizálni Netanjahut és az izraeli politikát: mindketten a megítél-
tetéstől, a kirekesztődéstől félnek. A témában az elmúlt évben megjelent rengeteg 
könyv közül a Trotzdem sprechen18, azaz a „Mindenek ellenére beszélnünk kell” 
fülszövege is arról beszél, hogy „A Hamász izraeli mészárlása, majd a gázai övezet 
bombázása és az azt követő humanitárius katasztrófa óta a német társadalom 
minden részében az emberek az elszigeteltség, sőt a félelem új állapotába kerültek. 
Nyílt levelek, rendezvények lemondása és a feltételekről szóló viták a véglegesség 
hangján halmozódnak. Régóta fennálló szövetségek felbomlanak, a beszélgetések 
elapadnak”, s azzal próbálja a lelkekben lebombázott hidakat legalább elkezdeni 
újraépíteni, hogy olyan szövegeket gyűjt össze, amelyeknek a szerzői „kitartanak 
a párbeszéd mellett, bármilyen nehéz is az.”

A bemutatott encounter csoportok, ahol egy hasonló párbeszéd időről időre 
személyesen is újra meg tud történni, az egyéni „mellékes” terápiás hatás mel-
lett talán – mert hiszek, legalábbis igyekszem hinni, a pillangóhatásban – van 
társadalmi hatása is. Nem hiszem, hogy ez lesz az a kavics, amiből végül a lavina 
lesz, hogy egy másik képhez forduljak, de egyrészt talán valamelyest hozzájárul 
ahhoz, hogy több legyen az olyan család, amelyben – s ez ma, a tanúk korának vé-
gén különös jelentőséggel bír – az utódnemzedék kíváncsisága, ha már máshogy 
nem lehet, de legalább levéltári kutatások alapján megtöri a hallgatást, s ahhoz is, 
hogy elinduljon Magyarországon is lassan egy – illetve két, hisz két totalitárius 
rendszer vonatkozásában is biztosan szükség lenne rá – szembenézési folyamat, 
amelyre igencsak szükség lenne. Egy olyan folyamat, amelyben megváltozna a 
hivatalos emlékezetpolitika, ami azután – visszahatva az individuális szintre – 
újabb egyéneket – köztük talán tanítványom szomszédját is – segíthetne hozzá 
ahhoz, hogy szembe tudjanak nézni történelmi örökségükkel. És azt remélem, 
tulajdonképpen Dan Bar-Onnal és Samson Munnal együtt haladva, hogy az ok-

18 Gorelik–Schellbach–Mirjam szerk.: Trotzdem sprechen. 2024. (Az idézetet magam fordítottam 
– V. J.)



Vajda Júlia

266

tóber 7-e (újra)teremtette megosztottság enyhítéséhez is – ha kis léptékben is –, 
hozzájárulhatnak majd az ilyen találkozások, ha sor tud kerülni rájuk.

Irodalom

Bar-On, Dan: Legacy of Silence: Encounters with Children of the Third Reich. 
Harvard University Press, 1989.

Children of the Third Reich. Timewatch series, Season 12, Episode 12, Producer: 
Clay, Catrine, narrátor: Hyks, Veronika. BBC, 1993.

Gorelik, Lena – Miryam Schellbach – Mirjam Zadoff szerk.: Trotzdem sprechen. 
Berlin: Ullstein, 2024.

Kor Mozes, Eva: A megbocsátás hatalmat ad a „Halál Angyala” fölött. Madocsai 
Bea interjúja. SZEMlélek blog, 2019. július 07., letöltve 2025.06.08.

Levi, Primo: Akik odavesztek és akik megmenekültek. Ford. Betlen János. Budapest: 
Európa, 1990.

Pennebaker, James W.: Rejtett érzelmeink, valódi önmagunk. Az őszinte beszéd és 
írás gyógyító ereje. Ford. Ehmann Bea. Budapest: Háttér, 2005.

Sklar, Dusty: The Descendants of Nazis. https://jewishcurrents.org/the-descen-
dants-of-nazis, 2016. december 16., letöltve 2025.06.08.

Tengelyi László: Élettörténet és sorsesemény. Budapest: Atlantisz, 1998.
Vári György: „Kirekesztőből kirekesztett lettem” – Szegedi Csanád a múltjáról 

és zsidó származásáról. Interjú Szegedi Csanáddal. Magyar Narancs, 2013. 
aug. 3.


