
Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Papp Richárd
ORCID: 0000-0002-6134-5171 
ELTE Társadalomtudományi Kar Társadalmi Kapcsolatok Intézete –  
intézetigazgató, egyetemi docens 

„Annyi volt róla szó,  
hogy ilyen is történt, lapozzunk”

A holokauszt emlékezete magyarországi fiatalok körében

Absztrakt

Tanulmányom a Visegrad Fund által támogatott, általam vezetett Research on 
transgenerational Holocaust memory in Central Europe 2022–2024 kutatáshoz és 
a Zsidók Győri Gyökerei Közhasznú Alapítvány társadalmi kirekesztés témakö-
rére épülő projekt tapasztalataihoz kapcsolódik. Az említett két kutatás többek 
között negyedik generációs zsidó és nem zsidó fiatalok körében vizsgálta a helyi 
holokausztemlékezet és az antiszemitizmus kérdéseit Magyarországon. A ma-
gyarországi fiatalok körében eddig kellőképpen nem feltárt narratíváknak a meg-
értése elengedhetetlen ahhoz, hogy értelmezően és talán alakítóan készüljünk fel 
a közeljövőre, amikor a most felnővő nemzedék fogja alakítani a soá emlékeze-
tének tovább élését vagy feledésbe merülését. Írásom ehhez kíván hozzájárulni.

Kulcsszavak: holokauszt, transzgenerációs emlékezet, fiatalok, Magyarország, 
empirikus társadalomtudományi kutatásmódszertan

Abstract

My study is related to the Research on transgenerational Holocaust memory in 
Central Europe 2022–2024 project, supported by the Visegrad Fund and led 
by me, as well as to the experiences of the project of the Jewish Roots in Győr 
Foundation, which focuses on the topic of social exclusion. Among others, these 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.11



Papp Richárd

230

two research projects examined issues of local Holocaust memory and anti-Semi-
tism among fourth-generation Jewish and non-Jewish young people in Hungary. 
Understanding the narratives that have not yet been sufficiently explored among 
young people in Hungary is essential in order to prepare ourselves interpretively 
for the near future, when the current generation of young people will shape the 
survival or oblivion of the memory of the Shoah. My paper aims to contribute 
to this.

Keywords: Holocaust, transgenerational memory, young people, Hungary, em-
pirical social science research methods

Bevezetés

Egy dunántúli középiskola tizedikes osztályában beszélgetünk a holokauszt em-
lékezetéről nemzsidó diákokkal. A diákok nyitottak a beszélgetésre, bár kissé bi-
zonytalanok, hiszen most beszélgetnek velük először erről a témáról úgy, hogy 
kizárólag az ő gondolataikra kíváncsiak az őket kérdezők. Egyikük különösen 
zavarban van, amikor arról kérdezzük a csoportot, hogy volt-e szó a családban 
a zsidóságról és a holokausztról. Testbeszéde is árulkodik zavaráról. Félig rádől 
padjára, sokat mozog, kezével hol a hajába túr, hol megvakarja alsó karjait, ese-
tenként eltakarja az arcát. Ugyanakkor láthatólag fontos, hogy megossza emlé-
keit: meg-meg akadva, de folyamatosan mesél. Elmondja, hogy nagyszüleitől 
többször hallotta, amikor ők vigyáztak rá, hogy „hányszor kell még bocsánatot 
kérni a zsidóktól?”1 és „hasonló dolgokat”, valamint „több zsidó viccet is meséltek” a 
jelenlétében. Tíz éves volt ekkor. Szülei „nagyon nem örültek”, amikor elmesélte 
nekik a nagyszülőktől hallott antiszemita vicceket. Ugyanakkor, ebben az idő-
ben horogkereszteket rajzolgatott az egyik füzetébe „úgy díszítésül”. Amikor ezt 
édesanyja észrevette, a kezébe adta „a Radnótit, a Bori noteszt, hogy olvassam el. 
Tízéves voltam.” – osztotta meg velünk beszélgetőtársunk, majd hozzátette, hogy 
„utána nem rajzolgattam több horogkeresztet a füzetembe”. Mindezt „jó példának” 
értékeli utólag, viszont azt is hozzáfűzi ehhez, hogy „azért sokkoló volt kisgyerek-
ként Radnótit olvasni”. A beszélgetés későbbi szakaszában kiderül, hogy egyrészt 
megérti azokat a nem zsidókat, akik a deportálások után beköltöztek az elhurcolt 

1 A tanulmányban idézőjelben és dőlt betűvel írtak beszélgetőtársainktól származó idézetek.



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

231

zsidó családok lakásaiba, mert „kibombázták őket, vagy jöttek az oroszok és biz-
tonságban akartak lenni”, és azt is megérti, ha nem akarták később visszaengedni 
ingatlanjaikba a túlélőket, másrészt viszont nagyon érdekli a zsidóság és héberül 
is elkezdett tanulni…

Ezeket a sorokat terepmunkanaplómból idéztem fel, mivel kutatásunk olyan 
szituációjaként maradt meg bennem ez a beszélgetés, amely drámaian mutat rá 
terepmunkánk folyamatosan visszatérő jellemzőjére, a fiatal beszélgetőtársaink 
narratíváiból megmutatkozó zavartság és zavarodottság megnyilvánulásaira a soá 
emlékeztéhez kapcsolódóan. Mindez arra utal, hogy a holokauszt után nyolcvan 
évvel sem történt meg Magyarországon a borzalmakkal való nyílt és egyértelmű 
társadalmi szembenézés, és hogy a negyedik generáció körében zavarodottság, 
homály, ellentmondások és akár egy családon belül is egymásnak ellentmondó 
transzgenerációs emlékezetminták élnek tovább.

Felmerül tehát a kérdés: Mit és hogyan látnak a múlt ködén át a negyedik ge-
neráció tagjai a zsidóságról és a holokauszt borzalmairól a mai Magyarországon? 
Jelen tanulmány erre próbál példákkal és válaszlehetőségekkel szolgálni.

A kutatásról

Tanulmányom a Visegrad Fund által támogatott, általam vezetett Research on 
transgenerational Holocaust memory in Central Europe 2022–2024 kutatáshoz és 
a Zsidók Győri Gyökerei Közhasznú Alapítvány társadalmi kirekesztés témakörére 
épülő projekt tapasztalataihoz kapcsolódik. Az említett két kutatás többek között 
negyedik generációs zsidó és nem zsidó fiatalok körében vizsgálta a helyi holo-
kausztemlékezet és az antiszemitizmus kérdéseit Magyarországon. A fiatalok kö-
rében végzett kutatást továbbra is folytatjuk Sükösd Anikó társadalomkutatóval. 
Ezek eredményeiről a későbbiekben fogunk beszámolni. Jelen tanulmány azok-
nak a beszélgetéseknek és interjúknak az elemzése, amelyeket a Csepeli György 
és általam írt Kiáltó csend. A holokauszt helyi emlékezete Magyarországon című 
könyv mögött álló kutatásban készítettünk el.2

Kutatásaink Budapestre, három megyeközpontra, öt városra és öt falura ter-
jedtek ki eddig. Ezeken a településeken több mint 150, tizenhat–harminc éves 
fiatallal készítettünk fókuszcsoportos és egyéni interjúkat. Interjúpartnereink 

2 Csepeli–Papp: Kiáltó csend. A holokauszt helyi emlékezete Magyarországon. 2025.



Papp Richárd

232

között zsidó és nem zsidó beszélgetőtársak is voltak. Az interjúpartnerek többsé-
ge nem zsidó fiatal volt.

Kutatásunk módszertana a kulturális antropológia résztvevő megfigyelésére 
épült. A résztvevő megfigyelés lényege, hogy a kutató megpróbálja a lehetséges 
legtöbb időt a kutatni kívánt csoport körében tölteni. Az antropológus, miközben 
részt vesz a kutatott csoport tagjainak mindennapi életében és interakcióiban, meg-
osztja velük kutatási kérdéseit, és ezekről beszélgetve, velük együtt próbálja megér-
teni gondolataikat a felvetett kérdésekről. Ennek fényében nem róluk, hanem velük 
együtt próbál meg gondolkodni a kutatás során felmerült kérdésekről. Ugyanakkor 
a recens társadalmi emlékezettel foglalkozó kutatásokhoz hasonlóan kutatásunk a 
résztvevő megfigyelés mellett olyan „hibrid”, interdiszciplináris módszertani tech-
nikákat is alkalmazott, mint a lokális terek és szimbólumok elemzése, félig struk-
turált személyes mélyinterjúk és fókuszcsoportos interjúk készítése, helytörténeti 
dokumentumok és fotók elemzése, valamint az interjúk vizuális dokumentációja.3

Módszertanunkban kiemelt szerepet kapott a fókuszcsoportos interjútechni-
ka alkalmazása.

A fókuszcsoportos vizsgálat a kvalitatív kutatási módszerek leggyakoribb for-
mája. A vizsgálat célja, hogy a résztvevők véleménye mellett feltárja érzéseiket, 
attitűdjeiket, motivációikat a kutatási témával kapcsolatban. A beszélgetésben 
általában 8-10 személy vesz részt, akik a kutatás tárgyával kapcsolatos kérdések-
re válaszolva, egymásra is reagálva, elmondják korábbi tapasztalataikat, megfo-
galmazzák véleményeiket, érzéseiket, hangot adnak értékeiknek. A beszélgetést 
moderátor vezeti. A fókuszcsoportos beszélgetés olyan félig strukturált interjú 
formájában zajlik, ami a válaszadók számára meglehetős szabadságot biztosít a 
válaszadásban. A beszélgetést témavázlat alapján a moderátor irányítja. A vála-
szok elemzése arra alkalmas, hogy képet kapjunk a kutatási tárgyban lehetséges 
megismerési minták gondolati és érzelmi összetevőről a társadalmi diskurzusban.4

A fókuszcsoportos interjúk alkalmazása a fent említetteken kívül azért is volt 
kiemelten fontos számunkra, mert kapcsolódik kutatásaink társadalmi célkitűzé-
séhez. A fókuszcsoportos beszélgetések ugyanis, ha mikroszinten is, de lehetősé-
get adtak a holokauszthoz kapcsolódó közös diskurzus és az egymásra való reflek-
tálás megvalósulására. 

3 Cattel–Climo: Introduction: Meaning in Social Memory and History: Anthropological Perspectives. 
2022. 1–39.
4 Síklaki: Vélemények mélyén. A fókuszcsoport módszer, a kvalitatív közvélemény-kutatás alapmód-
szere. 2006.



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

233

A fókuszcsoportos interjúk során való egymásra figyelés, közös gondolkodás, 
vagy akár vita, azaz az interjúk idejében létrejövő diskurzus, fontos új értelmezési 
lehetőségeket is előhozott a fókuszcsoportos interjúk alkalmával. 

Az interjúk során interjúpartnereinkkel a holokauszt helyi emlékezetéről való 
tudásuk és gondolataik mellett beszélgettünk arról is, hogy mit gondolnak arról, 
kik a zsidók, mikor és milyen kontextusban hallották a „zsidó” szót először és 
azóta, mik lehettek az üldöztetések és mik a mai napig társadalmunkban jelen 
lévő antiszemitizmus okai.

A nem zsidó fiatal beszélgetőtársaink által velünk megosztott gondolatok és 
tapasztalatok rendkívül elgondolkodtatóak, magukban foglalják a nemzedéke-
ken átívelő és családokban tovább öröklődő antiszemita nézeteket, a zsidóság 

„másként-idegenként” való megjelölését, az interneten terjedő gyűlölködés hatá-
sait, az október 7-i terrorcselekmények által kiváltott Izrael- és zsidóellenességet, 
ugyanakkor a zsidósággal kapcsolatos zavarodottság, érdeklődés, valamint a ho-
lokausztemlékezet megreformálásának igényét is.

Úgy vélem, hogy mindezeknek az eddig kellőképpen nem feltárt narratívák-
nak a megértése elengedhetetlen ahhoz, hogy értelmezően és talán alakítóan 
készüljünk fel a közeljövőre, amikor a most fiatal, felnővő nemzedék fogja alakí-
tani a soá emlékezetének tovább élését vagy feledésbe merülését. Ettől elválaszt-
hatatlanul pedig fontos elgondolkodnunk azon, hogy a következő évtizedekben 
milyen társadalmi légkörben fogjuk megélni és továbbadni zsidóságunkat. Jelen 
írás ehhez kíván hozzájárulni.

Az emlékezet és felejtés társadalmi kontextusa a mai Magyarországon

Kutatásaink tapasztalatait a bizalmatlanság atmoszférája itatta át. Mindezt nem 
csupán kutatásunk témája váltotta ki, inkább „járulékosan” mozgósította a mai 
Magyarországon tapasztalható bizalmatlanság társadalmi attitűdjét irántunk is.

A bizalmatlansággal és bizalommal kapcsolatos kutatások száma megsokszo-
rozódott az elmúlt évtizedekben. Az egyik ilyen, Magyarországra is vonatkozó 
átfogó kutatás a piacgazdaság rendszerváltások utáni sajátosságait vizsgálta Ke-
let-Európában, ugyanakkor érzékletesen mutatott rá a bizalmatlanság tágabb tár-
sadalmi problémáira is térségünkben. A kutatók arra a következtetésre jutottak, 
hogy Magyarországon az „egyéni erőfeszítésbe” és „személyes érdembe” fektetett 



Papp Richárd

234

bizalom szemben áll a „külső tényezők”, azaz a „külső és igazságtalan viszonyok” 
iránt érzett bizalmatlansággal.5

A magyarországi társadalom irányába megfogalmazódó bizalmatlanságra mu-
tat rá Dupcsik Csaba és Tóth Olga familizmusról szóló tanulmánya is. Szerintük 
a „familizmus” mint társadalmi állapot fogalmával „olyan társadalmak írhatók le, 
amelyekben a bizalom általános szintje alacsony”, s amelyekben – éppen ezért – 

„a családi kapcsolatok maradtak az egyedüliek, amelyekre az egyének építhetnek”.6 
Meglátásaik szerint ez nem azt jelenti, hogy Magyarországon a családi kohézió 
különleges módon erős lenne, hanem inkább a „társadalomba” vetett bizalmat-
lanságból ered, „amennyiben az egyéb társadalmi kapcsolatok gyengék, ritkák, 
igen gyakran kényszeren alapulnak, és a résztvevők kölcsönös bizalmatlanságából 
következően a destabilizáció állandó veszélyének vannak kitéve”.7 A szerzők úgy 
látják, hogy mindez Magyarországon többek között abból fakad, hogy a husza-
dik század óta a „politikai élet egymást követő traumái folyamatosan rombolták 
a társadalmi bizalmat”.8

Mindez közelebb visz minket a kutatásunk során tapasztalt bizalmatlanság 
atmoszférájának közelebbi megértéséhez. A bizalmatlanság társadalmi okai (tár-
sadalomtörténeti, illetve szociológiai kontextusaival együtt) többek között abból 
erednek, hogy a fent említett múltbéli „politikai”, társadalmi traumák mind a 
mai napig nem kerültek feldolgozásra a magyarországi társadalmi nyilvánosság-
ban. A makrotársadalmi kontextusban meglévő és abból fakadó bizalmatlanság 
összekapcsolódik a nyílt és bizalomra épülő társadalmi kommunikáció, valamint 
az ezen alapuló társadalmi kapcsolatok hiányával, amely szintén elválaszthatatlan 
a kölcsönös társadalmi emlékezetet övező csendtől. 

Ehhez kapcsolódóan úgy tapasztaltuk, hogy Magyarországon mikroszinten is 
érezhető a holokauszthoz kapcsolódó „rossz közérzet” az emlékezetkultúrában.9

A kutatásunk során tapasztalt bizalmatlanság társadalomtörténeti, társadalmi 
kontextusát témánkhoz legközelebb álló módon Kovács Éva és Vajda Júlia Mu-
tatkozás. Zsidó Identitás Történetek című könyvének segítségével próbálhatjuk 
megvilágítani.10

5 Csepeli et al.: Bizalom és gyanakvás. 2004. 3–35.
6 Dupcsik–Tóth: Feminizmus helyett familizmus. 2008. 307–328.
7 Uo. 309.
8 Uo. 311.
9 Aleida Assmann: Rossz közérzet az emlékezetkultúrában. 2016.
10 Kovács–Vajda: Mutatkozás. Zsidó identitástörténetek. 2002.



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

235

A szerzők szerint a soából visszatértek számára életük újrakezdését „súlyosan 
terhelte az a tapasztalat, hogy az együttélés bármikor felmondható: a korábbi 
bizalom helyét a gyanakvás, a bizonytalanság érzése váltotta fel”.11 Az államszo-
cializmus évtizedeiben akadályozott nyílt társadalmi párbeszéd is jelentősen 
hozzájárult a „bizonytalanság érzésének” fennmaradásához. A soá után született 
generációk tagjai is gyakran „megörökölték” ezért a „korábbi bizalmat felváltó 
bizonytalanság érzését” a többségi, nem zsidó társadalom iránt.12

Az alábbi, általunk készített interjúban megszólaló két miskolci másodgene-
rációs túlélő beszélgetőtársunk így látja mindezt:

„A mai világban pedig a zsigereiben benne van az embereknek, ez nem 
lett kibeszélve Magyarországon. Abszolút nem lett kibeszélve, hogy 
mennyi család teljesen elpusztult, vagy egy-két ember jött haza, és 
volt, aki nem is mert itt maradni. Elment. ’56-ban is, nem tudom, mi, 
én egy olyan helyen laktam, ahol egy zsidó család lakott, akiknek én 
együtt jártam iskolába a gyerekeikkel. Szinte a 75%-uk felült a teher-
autóra és elment, és itt maradtunk mi, kevesen. És mindig az a borzal-
mas félelem volt bennünk, hogy ez újra megtörténik. És valahol van 
benne igazság, hogy lehet, hogy megtörténik. Én így érzem.”

„Én úgy gondolom, hogy a magyar társadalom nem jutott el odáig, 
hogy feldolgozza ezt a traumát. Egyrészt a nem zsidó emberek részére, 
másrészt pedig, úgy gondolom, a zsidó emberek sem képesek igazából 
feldolgozni a történteket, illetve olyan mértékben tudatosítani ma-
gunkban azt, hogy valaha ez nem fog megtörténni, mert gyakorlati-
lag bennünk él az, hogy bármikor, esetleg valamilyen ok folyamán ez 
a történet létre jöhet.”

Az „állandóan felmondható együttélésből” fakadó bizalmatlanság tehát egy olyan 
folyamat, ami átível az egymást követő generációkon, és – ahogy látni fogjuk – a 
mai fiatal generáció emlékezetkultúrájára is jelentős hatással van.

Ezt táplálja továbbá az antiszemitizmus személyes megtapasztalása a fiatalok 
körében. Egy korábbi kutatásom során azt tapasztaltam például, hogy egy pesti 

11 Lásd 10. jegyzet, 40.
12 Uo. 50.



Papp Richárd

236

zsinagóga fiatal tagjai is, többek között az általuk megtapasztalt antiszemita at-
rocitások miatt, a „saját kultúra biztonságos környezeteként” jellemezték városuk 

„zsidó helyeit”, azaz a zsinagógákat és azokat a kulturális és ifjúsági tereket, amelyek 
a zsidó társas eseményeknek adnak otthont.13 Jelen kutatásunk során pedig fia-
tal nem zsidó beszélgetőtársaink többsége arról számolt be, hogy a „zsidó” szóval 
legtöbbször szinte kizárólag antiszemita kontextusban találkoznak az interneten.

Ehhez járul hozzá, hogy a soá emlékezetéhez kapcsoló bizalmatlanság atmoszfé-
rája a teljes magyar társadalmat áthatja. Kovács Éva és Vajda Júlia szerint a soá „köl-
csönös elhallgatása” egy olyan „kettős kommunikációt” eredményezett a magyar-
országi társadalmi diskurzusban, amelyben a soá borzalmaiban érintettek és a nem 
zsidók máshogy beszéltek „maguk között”, mint „egymással”.14

A „máshogyan való beszéd” a túlélők és családjuk irányából abból fakadt, 
hogy nem lehettek „biztosak abban”, hogy az „idegen” nem volt-e „bűnrészes” a 
deportálásokban és/vagy az azt megelőző vagy követő rémtettekben. Továbbá 

„rejtegették [sebüket] amiatt is, mert úgy érezték, szenvedésük megoszthatatlan.15

Ebből következett, hogy „sebeiket még inkább eltakarták” és „gyanakvással”, 
valamint „félelemmel viseltek a nem zsidó irányában”.16

Mindennek transzgenerációs átadását egy harmadgenerációs túlélő beszélge-
tőtársunk „fordított antiszemitizmusként” nevezte meg.

Nem zsidó oldalról az „egymás közötti kommunikációt” magában foglalta 
és foglalhatja máig a közöny, vagy akár a „csendes zsidózás”, ugyanúgy, mint a 

„rejtegetni akart antiszemitizmus” vagy az a narratíva, hogy „Magyarországon 
úgymond nincsenek is zsidók”.17

Utóbbi narratívával, miszerint „Magyarországon már nincsenek is zsidók”, a 
fiatalokkal készített fókuszcsoportos interjúk során mi is találkoztunk.

A szerzőpáros arra is rámutat, hogy a rendszerváltás után megjelent a magyar-
országi társadalmi diskurzusban egy „új beszédmód”, amely a magyarországi zsi-
dóság és nem zsidó többség között, a tragikus múlt és az elhallgatás évtizedeinek 
árnyékából kilépni próbálva, „a kölcsönös megismerésen, elfogadáson, az előíté-
letekkel való közös megbirkózáson, a szorongások leküzdésén alapult”.18

13 Papp Richárd: Van-e zsidó reneszánsz? 2004.
14 Kovács–Vajda: Mutatkozás. 2002. 46.
15 Uo. 49.
16 Uo.
17 Uo..
18 Uo..



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

237

Ugyanakkor sajnos sem 2002-ig, a szerzők által publikált könyv megjelené-
séig, sem azóta nem kapott meghatározó teret és lehetőséget az említett „új be-
szédmód”, amelynek alapvető kritériuma lett volna, és lenne máig, az „áldozatok 
tisztességes és méltányos rehabilitálása”, valamint az „akkori Magyarország fele-
lősségének tisztázása” a teljes és nyilvános magyarországi közéletben a politika 
világán át, a médián keresztül, az oktatásig. Mivel azonban mindez mindmáig 
nem történt meg, ezért elmaradt „a múlttal való szembesülés közös katarzisa is”.19

Terepmunkáink során magunk is azt éreztük, hogy ennek a makrotársadalmi 
folyamatok által fenntartott kontextusnak „köszönhetően” még azok közül a be-
szélgetőtársak közül is, akik hajlandóak voltak részt venni az interjúkban, sokan 

„benne ragadtak” abban a szimplifikált narratívában, amely a „közös nyelv hiányá-
ban” a „mi” és „ők” dichotomizációjára épül a holokausztra való emlékezésben, 

„mintha a kettős kommunikáció szabályai – tudva, vagy tudattalanul, akarva, 
vagy akaratlanul – még mindig uralkodnának a diskurzus fölött”.20

A „kettős kommunikáció”, az „egymás közötti”, a másikat kizáró diskurzus 
további élő mintái terepmunkáink kontextusát, atmoszféráját is meghatározta.

Mindehhez annyit tehetnék még hozzá kutatási tapasztalataink tükrében, 
hogy sok esetben egyáltalán nem is beszéltek a holokausztról „egymás között” 
sem a zsidó vagy a nem zsidó családokban. Beszélgetőtársaink minden helyszí-
nen és minden generációból visszatérően használták a „tabu” szót, amikor arról 
kérdeztük őket, hogy volt-e szó – többek között – a családban a holokausztról. 

Ezzel együtt szintén visszatérően tapasztaltuk meg az említett „kettős kom-
munikáció” hatásait is. Többen azzal utasítottak minket vissza, amikor az inter-
júra hívtuk őket, hogy „ki tudja, ki fogja majd látni” a felvételen őket. Mivel ed-
dig főként csak „maguk között” (vagy egyáltalán nem) beszéltek a holokausztról 
felkért beszélgetőtársaink, bizonytalanok voltak abban, hogy mit fognak monda-
ni és azt ki hogyan fogja értékelni később.

A „kettős kommunikációból”, illetve a „tabu”, azaz a kommunikáció teljes hiá-
nyából következően nincs meg az a „nyelv”, amelyen beszélgetőtársaink biztosan, 
biztonságosan és nyíltan tudtak volna beszélni a holokausztról és annak emlé-
kezetéről. Ezért hiába próbáltuk meg megteremteni azt a légkört a terepmunka 
során (és azt követően az interjúk alkalmain is), amelyben a résztvevők bizton-
ságosan érezhetik magukat (hiszen őszintén kíváncsiak vagyunk a gondolataikra, 

19 Lásd 14. jegyzet, 56.
20 Uo. 57.



Papp Richárd

238

történeteikre, véleményükre), mégsem sikerült a bizalmatlanság falait eltüntet-
nünk a legtöbb esetben, mivel ezek a falak ennyire erőssé váltak a „kettős kommu-
nikáció” és/vagy a hallgatás generációkon átívelő folyamatában.

Felmerül tehát a kérdés, hogy milyen hatással van a bizalmatlanság atmoszfé-
rájának fent vázolt légköre az általunk megkérdezetett, az interjúkban végül részt 
vevő fiatalok holokausztemlékezethez kapcsolódó narratíváira. A következőkben 
erre láthatunk példákat.

„Ilyen is történt, lapozzunk”.  
A holokauszt emlékezete és annak hiánya a fiatalok körében

Interjúkérdéseink egyike a következő volt: Volt-e szó a családban, az iskolában 
és ismerőseik között a holokausztról? Erre a kérdésre fiatal beszélgetőtársaink 
túlnyomó többsége azonnal az általános és középiskolai történelemoktatás holo-
kausztra vonatkozó hiányát említették meg. Lássuk most ezekből a legélesebben 
kritikus észrevételeket:

„Igazából bármilyen korosztálybelimre gondolok, szerintem ez ülne 
ki rá így, hogyha mondjuk most beültetnénk őket ide. Persze itt azok-
ról van szó, akik saját kíváncsiságukból eredően ugye nem olvasnak 
utána, tehát amit ugye az oktatásból, tehát amit nekünk így a taná-
rok átadnak, abból most szinte meg se tudnának szólalni. Most én 
is csak azért, mert utánaolvastam, vagy láttam egy-egy filmet, hogy 
elmentem múzeumokba, de egyébként, hogyha ez nem lett volna meg, 
akkor csendben üldögélnék.”

„Háromszor hallgattam meg három különböző történelemtanárnak 
az anyagain keresztül körülbelül azt a három percet, amit – összesen 
akkor kilencet –, amit a holokausztról mondtak, de már komolyan. 
De körülbelül ennyi hangzott el, mint itt a felvetésben is, hogy hát 
igen, akkor Budapest határainál, hogy miért volt így, egy kicsit meg-
állt ez a folyamat, meg hogy 1944, és akkor onnantól már a II. világ-
háború lezárásánál tartottunk. Tehát, hogy igazából szinte semennyi 
információ, ami az oktatásban van. Például van egy-két jegyzet, mert 
akkor irodalom órákon, illetve irodalom órán előkerült, de még ott is 



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

239

egyébként talán, nem tudom, a rímképletek elemzéséhez képest elég-
gé alulértékelt akkor ez az ihlető élmény. Szóval egyáltalán nem, sőt 
kifejezetten alulreprezentált magának a holokausztnak, a magyaror-
szági holokausztnak a tételezése az oktatásban.”

„Nagyon foghíjas nálam a létszám, és így nem nagyon van erről in-
formációm. Középiskolai téren pedig megint csak annyi van, mint 
amit már a többiek is elmondtak. Nekem ez a teljes rendszertelenség, 
a szabálytalanság és a káosz van, meg a félelem és a tudattalanság és 
az indulatok meg az erőszak, ezek a szavak, amik így eszembe jutnak 
erről az évről, amik nekem ezt leg jobban átadják.”

„Visszaemlékszem a középiskolai tanulmányaimra, nem akarom 
abból az irányból megfogni, mert nekem egy ilyen tarsolylemezes, 
nagy-magyarországos pólós tanárom volt emelt törin, és nem nagyon 
volt szó az egésznek erről a részéről.”

„Hát igazából most pont benne vagyok tizenkettedikesként ennek az 
egésznek a tanulásában. Kicsit tényleg meglepő volt a történelemok-
tatás szempontjából, hogy amennyit az előző tananyagokban mindig 
kitértünk néha kicsikét a zsidóságra. A holokausztról összvissz egy lec-
két, összesűrítve a nemzetközi meg a magyar holokausztot.”

Az idézett interjúrészletekből érzékletesen merül fel az az általánosabb társadalmi 
probléma, ami a mai magyarországi közoktatásra is vonatkozik: a holokausztról 
való értelmező tudás és az ehhez kapcsolódó párbeszéd hiánya. Úgy tűnik, a ho-
lokauszt iskolai tanítását segítő könyvek, munkafüzetek, audiovizuális anyagok 
vagy a holokauszt emléknapján való iskolai megemlékezések lehetőségei ellenére 
a gyakorlatban a felejtés intézményesített folyamatával találkozhatunk több fiatal 
beszélgetőtársunk szerint.

A hallgatás és felejtés az iskolában ugyanakkor összefonódik a családi környe-
zetben tapasztaltakkal is fiatal beszélgetőtársaink számára:

„Hát ugye nekem családi hátterem nincs, és én ilyen római katolikus 
általános iskolába jártam, ami úgy nézett ki, hogy én is cirka ilyen 
gimnáziumig, amíg odajutunk az izében, annyi volt róla szó, hogy 



Papp Richárd

240

ilyen is történt, lapozzunk. És így ennyi, körülbelül, mind az iskolá-
ban, mind pedig otthon.”

„Soha nem beszéltek ilyenről. Én először ötödikes koromban talál-
koztam ezzel az iskolában. Műsoron kívül beszélt a tanárnő, azért 
mondom, mert matektanárnő volt, és fontosnak tartotta, hogy ezt 
elmondja, a holokausztot, ilyeneket. És hazamentem, nagyon feldúl-
va, meg egyáltalán, nagyon mélyen érintett, és a szüleim letagadták. 
Igen: Nem, nem így volt”.

Az interjúrészletek tükrében azt láthatjuk, hogy az „ilyen is történt, lapozzunk” 
attitűddel mind az oktatásban, mind otthon találkozni lehet.

A második interjúrészletben két további fontos jelenséggel találkozhatunk. 
Egyfelől azt láthatjuk, hogy beszélgetőtársunknak nem a történelemtanár beszélt 
a holokausztról, hanem a matematikát oktató tanárnő, „műsoron kívül”. Ez arra 
is rámutat, úgy tűnik, a holokauszt oktatásához elkötelezett tanárok egyéni ak-
tivitása kell, hiszen a történelemoktatók között a mai napig találni olyat, aki a 
téma iránt felelős tanárként sem tesz eleget kötelességének. Ugyanakkor azt is 
láthatjuk, hogy az iskolai oktatás akkor sem elegendő a holokausztemlékezet 
átadásához, ha azt – legalább egy tanár – felvállalja, ahogy azt az interjúrészlet 
végén olvashatjuk: amikor beszélgetőtársam hazament „nagyon feldúlva”, a szülei 

„letagadták”, azt mondva neki, hogy „nem, nem így volt” a holokauszt, ahogy arról 
a tanárnő beszélt.

Visszatérve ugyanakkor a matematikatanárnő példájához, több beszélgető-
társunk említett pozitív példákat is a holokausztra vonatkozó oktatás kapcsán. 
Egyik interjúpartnerünk például így emlékezett történelemtanárára:

„Hát ugye a közoktatásban, a történelemórákon s tankönyvekben ír-
tak eléggé le vannak korlátozva, hogy mit tanítanak a tanárok. Én 
úgy gondolom, a tanároknak ez sokszor kényes téma olyan szinten, 
hogy nem merik átadni a tudásukat, vagy nincs akkora tudás a ke-
zükben, vagy nem is akarnak. Én szerencsés voltam, mert nekem egy 
olyan történelemtanárom volt, aki ezekkel így kicsit inkább szembe 
ment. Ő nem feltétlen csak a tankönyvet tanította, sőt, ő nekünk vi-
deókat is lejátszott a holokauszttúlélőkről, illetve szervezett nekünk 
egy lengyelországi kirándulást, ahol az osztállyal szintén elmentünk 



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

241

Auschwitzba és Birkenauba, ott egy magyar idegenvezetővel végig-
mentünk, és ez sokkal jobban megmaradt bennem például, mint a 
történelemóra.”

Az interjúrészletből kitűnik, hogy beszélgetőtársunk tanára a tananyagon túl  
holokauszttúlélőkkel készített „videókat is lejátszott”, és elvitte őket Auschwitz-
Birkenauba. Ugyanakkor azt is megemlíti, hogy az ő esete kivételes („szerencsés 
voltam”), így kritikáját ő is fenntartotta a történelemoktatás általános problé-
mái irányában. Ehhez tartozik, hogy más beszélgetőtársaink is meglátogatták 
Auschwitz-Birkenaut tanáraikkal. Amikor azonban megkérdeztük, hogy tanára-
ik megmutatták-e nekik, hogyan és hol történtek a deportálások településükön, 
városukban, kerületükben, vagy felkerestek-e holokauszt-emléktáblákat, emlék-
helyeket környezetükben, egy budapesti példát leszámítva (amikor a tanár elvitte 
diákjait a Duna partján található cipők emlékhelyéhez) nemmel válaszoltak.

Ennek kapcsán azt láthatjuk, hogy még azok a tanárok sem, akik elkötelezett-
jei a holokausztra való emlékezésnek (olyannyira, hogy szerveznek és vezetnek 
iskolai kiránduláskat is haláltáborok emlékhelyeire), mutatják meg értelmezően 
diákjaiknak, hogy a soá lakóhelyükön, a szomszédos utcákban vagy akár iskolá-
juk épületében is történt. Az oktatás tehát még a legtámogatóbb esetek többségé-
ben is hozzájárul a soá „távoli”, mitizált emlékezetté alakulásához, és ezzel meg-
nehezíti a holokauszt történéseivel való személyes találkozást és szembenézést.

Egy, az oktatáshoz és a családokhoz kapcsolódó további, megdöbbentő példá-
val is találkoztunk Sárréten, amikor egy általános iskolában tanító beszélgetőtár-
sunk oktatói tapasztalatairól beszélgettünk az egyik interjúnk során:

– Az antiszemitizmussal is találkozol az iskolában?
– Igen, igen. Tragédia. Tragédia.
– És mit gondolsz, ezt honnan hozzák?
– Ez[t] érdekes módon […] két kis nagyfiúval találkoztam, aki[k] 
hangoztatja[ák], és látom és érzem azt, hogy félni kell majd talán 
tőlük, ha felnőnek. És az egyik kisfiúnál nagyon érdekes, mert nevelő
apukája van, de nagyon kedves, jó szülei vannak neki, nagyszülei is 
egyszerűek, és egyszerűen nem tudom, honnan hozza, hogy honnan 
kerül gyerekekre rá. Egy másik nagyfiú is, aki horogkereszttel díszítet-
te a húsvéti tojást.

– Most?



Papp Richárd

242

– Igen, és azt mondtam, hogy ezt nem teheti meg, és azt mondta, hogy 
akkor szívecskékből fog ja kirakni, akkor tetszeni fog nekem, és kirakta 
szívecskékből, és én megkérdeztem az igazgatóhelyettestől, hogy ebben 
az esetben én mit csináljak, ha ő szépen rajzolta le azt a horogkeresz-
tet, és az a munka, ha nem éppen az lenne, akár ötös is lehetne, de 
nem bírálhatom el egyessel.

– És mi lett végül?
– Nem kapott rá osztályzatot, de mert egyest nem adhattam rá, jó csa-
ládból származó kis nagyfiú, talán a nagypapa az, akinek a hatása 
miatt.

Az idézett beszélgetés rámutat arra, hogy az antiszemitizmus megjelenésével az 
általános iskolában is lehet találkozni. Láthatjuk azt a bizonytalanságot és zavart 
is, amit mindez kiváltott az oktatóból, hiszen az említett fiú „jó családból” szár-
mazik. Vélhetően azonban a „nagypapa hatása” erősebbnek bizonyult ebben az 
esetben, mint a húsvéti tojást horogkereszttel díszítő fiú tanárainak szellemisége.

Jellemző a leírt eset „megoldása” is, a fiú végül nem kapott osztályzatot, így 
nem szembesülhetett azzal, amit csinált, nem kapta meg a lehetőséget arra, hogy 
reflektáljon arra, amit nagy valószínűséggel nem is fogott fel igazán. Tanulságos 
továbbá, hogy az idézett oktató nem tudja, csak feltételezi, hogy a fiú nagypapája 
adja át antiszemita nézeteit unokájának. Ez fakadhat abból is, hogy nem kívánt 
részletesebben utánajárni az ügynek, vagy jelentheti azt is, hogy ismeri a nagy-
papát (hiszen egy településen élnek), de nem szeretett volna még így, névtelenül 
sem egyértelműen úgy utalni rá, mint antiszemitára.

Szintén megdöbbentő volt számomra az az eset, amivel egy budapesti fiatallal 
való beszélgetés során találkoztam. Ebben a beszélgetésben egy budapesti nem 
zsidó huszonéves fiatal idézte fel számomra egy családi beszélgetés emlékét, csa-
ládjának neki szóló „tanácsát”:

„Azt mondták a családomban, hogy nincs semmi baj velük, a zsidókkal, 
és szörnyű, ami történt velük. De távol kell tőlük tartanunk magunkat, 
mert ha megint lesz valami háború, nehogy mi is megszívjuk, nehogy azt 
higgyék, hogy mi támogatjuk őket. Mert szörnyű dolgok történtek velük.”

Láthatjuk ebből az idézetből is, hogy a soá tovább élő tragédiája a mai napig, a 
fiatal generáció életében is megjelenik. A zsidóság tragédiájához kapcsolt, empa-



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

243

tikusnak látszó, idézett családi narratívában azonban nemcsak hogy nem fedez-
hető fel a sajnálat mellett az együttérzés, hanem inkább egy félelemmel kevert 
érzéketlenséget és cinizmust találunk („nehogy mi is megszívjuk”). Ezzel együtt 
az interjúrészletben megjelenő „feltételezett félelem” a zsidósággal kapcsolatban 
ebben az esetben is elmélyíti a zsidók és nem zsidók közötti távolságot, dichoto-
mizációt: a családi „tanács” szerint a zsidóktól („tőlük”) kell távol tartania magát a 
fiatalembernek, nehogy a család („mi”) is részesüljön a feltételezett szenvedésben 
amiatt, hogy mások feltételezhetően azt hihetnék, hogy a család tagjai („mi”) 
támogatják a zsidókat („őket”).

Az idézett beszélgetéshez tartozik az is, hogy amikor megkérdeztem, hogy 
arra kitértek-e szülei, hogy mi volt az a beszélgetésrészletben is idézett „szörnyű-
ség, ami történt velük”, beszélgetőtársunk azt válaszolta, hogy erről soha nem volt 
szó otthon…

A „feltételezett félelem” így kapcsolódik össze a homályban felejtett múlttal, 
az emlékezet hiányával és csendjével, amely újrateremti és elmélyíti a távolságot 
és a bizalmatlanságot a holokausztban érintettek és a magukat azon kívülállónak 
definiáló személyek között.

Az emlékezés felelőssége a fiatalok körében

Kutatásunk tapasztalatai a fent bemutatott példákkal együtt arra a nagyon fontos 
tényre is rávilágítottak, hogy a negyedik generációban erősen jelen van az igény 
az emlékezetpolitika és oktatás megváltoztatására. Kutatásunk során ugyanis szá-
mos olyan fiatallal találkoztunk, akik beszélgetéseink és az interjúk során határo-
zottan fogalmazták meg a holokausztra való emlékezés fontosságát és felelősségét. 
Ráadásul ezek a narratívák minden településen és a fiatalokkal készített minde-
gyik interjúban hangot kaptak.

Az alábbi interjúrészletekből láthatjuk, hogy fiatal beszélgetőtársaink nem 
csupán az emlékezet fontosságáról beszéltek, hanem arról is, hogyan akarnak 
emlékezni:

„Az felejtsen, aki ebben részt vett. Nekik kell, hogy felejtsenek, hogy túlél-
jenek, nyilván sokan rajta is voltak, írjon mindenki könyvet, és akkor a 
többi, az felejtés… de hogy mindenki másnak kutya kötelessége emlékezni. 
Én kötelezővé tenném, én minden brutalitásában mutatnám be az egé-



Papp Richárd

244

szet, mert néha hihetetlen, hogy ilyen kemény dolgok megtörténhetnek, 
hogy az ember ilyenre képes, hogy az embertársaink képesek ilyenre. Én 
fontosnak tartanám, hogy minden hidegségével és keménységével mutas-
suk meg, hogy mi történt. És tényleg kötelezővé tenném legalább egy kon-
centrációs táborba való látogatást. Úgy gondolom, minden európai isko-
lának elérhető távolságra volna az egyik, amikor Auschwitzba voltam, 
pont Izraelből látogatott egy egész iskolás csoport, úgyhog, ha ők onnan el 
tudnak jönni ide, akkor nekünk is meg kéne tudnunk oldani ezt.”

„Én is azt mondom, hogy kötelező emlékezni, és én sem rejtenék el 
semmit. Tehát, hogy nem titkolnám ezt, hanem egy ilyen meghatáro-
zó élményt szeretnék én is, hogy milyen az ember, és hogy ezt így soha, 
soha ne felejtsük el, és ne is fog juk.”

„Szerintem nagyon fontos tényleg arról beszélni, hogy hogyha valaki 
nem is érzi magáénak vagy fontosnak ezt a témát, vagy nem érzi ma-
gát érintettnek, mégis megtudja, hogy másokkal mit tettek. És erről 
most az jutott eszembe, hogy például a bullyingnál is az van, hogy ha 
valakit bántalmaznak, és te nem szólsz bele, és ha végignézed, akkor 
te is bántalmazóvá válsz. És hogy szerintem nagyon-nagyon fontos 
lenne véleményt kifejteni, hogyha még nem is érzem magamat közel 
ehhez a témához, arról, hogy amúgy egy bizonyos helyzetről én mit 
gondolok. Mert ha hallgatás van, akkor ugyanúgy meg tud megint 
történni ugyanez.”

„Akik ezt elszenvedték ezt az egészet, megérdemlik, hogy beszéljünk 
róla, és hogy életben tartsuk ezt a témát, mert hogyha ezt így, csak 
így elfeledjük, azokat az embereket is elfelejtjük, akik ezt megélték. 
Szerintem egyébként nincs közvetlen közünk a mi korosztályunknak 
ehhez, de azért mégis itt lakunk, és szerintem tudomást kell szerezni 
az ilyen dolgokról, hogy mik történtek itt régen. Szerintem jó erről 
beszélni, hogy mi is volt annak az adott városnak, ahol élünk, a tör-
ténete.”

„Az egyik részből szerintem hatalmas önzőség lenne egy ilyen függönyt, 
egy ilyen falat magunk elé állítani, és kizárni a múltunkból a holo-



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

245

kausztot mint az emberség és az emberiség egyik legnagyobb tragédi-
ája, számomra [azt jelenti], hogy milyen messzire képes elmenni egy 
embernek mondható, vagy igazából egy csoportnak mondható szerve-
zet olyan téren, hogy tényleg a sajátjainkat tüzeljük el, és azt mutat-
juk az embereknek a kéményen, hogy te is ott fogsz elégni, mint anyád. 
Szerintem az a minimum, hogy az emléküket mint történelmek, vagy 
mint történetek és képek formájában éltessük és beszéljünk róla.”

„Szerintem nagyon fontos a társadalomban, attól függetlenül, hogy 
a túlélők már kezdenek természetesen sajnos elhalálozni, szerintem 
nagyon fontos az, hogy a társadalomban kialakítsuk azt a fajta vész-
reakciót, reflexet, hogy több ilyen ne fordulhasson elő. Fontos kiala-
kítani azt a reflexet, hogy az nem okés, hogyha valakit azért visznek 
el, mert elvileg milyen. És kétségkívül fontos kialakítani azt is, hogy 
ami ott történt, lehet, hogy zsidók voltak, de egyszerűen magyarok is 
voltak, mert magyarnak mondták magukat. És hogy ez egy nemzeti 
tragédia is.”

„Én azt gondolom, hogy nemcsak emlékezni fontos, hanem hogy épít-
sük ki azokat a csatornákat, ahol akik akarják, elmondhassák az ő 
fájdalmaikat. Ugye itt az előbb előkerült, ez a generációkon átívelő 
trauma, ez transzgenerációs trauma, hogy tévedünk, ha azt gondol-
juk, hogy ez csak azokat érinti, akik akkor ott voltak, mert nem, ha-
nem az ő gyerekeiket és unokáikat is érintheti. És nemcsak emlékezni 
fontos, hanem hogy el is mondhassák, hogy legyenek erre utak, hogy 
lehessen emlékezni. És igen, egyrészt azért, hogy ezeket a traumákat 
feldolgozzák, és ne legyen tabusítva. És igen, azért is, hogy emlékez-
tessük magunkat, hogy ez nem történhet meg még egyszer. És ennek 
talán még egy eszköze lehet az, hogyha az oktatásba is beemeljük az 
érzékenyítést erre.”

„Az a minimum, amit tehetünk, igazából talán mi vagyunk az utolsó 
generáció, akik még találkozhatnak egyáltalán olyannal, aki megélte. 
És ez az utolsó dolog, tehát a legkisebb, amit csak tehetünk, hogy meg-
hallgatjuk őket, aki ugye szeretne róla beszélni. És ezeket a történeteket 
életben tartjuk úgymond, hogy ezeket az életeket, a családokat, hogyha 



Papp Richárd

246

már ilyen szörnyű módon haltak meg, akkor méltóan emlékezzenek 
rá, és ezek a nagy volumenű események, mint az Élet Menete, vagy 
például a Páva utcában ugye, amennyi embert csak fel tudtak fedezni, 
a falon ott vannak a nevek, és egymás alatt látunk négy-öt nevet, hatot 
akár, amik ugyanazzal a vezetéknévvel kezdődnek, és valószínűleg egy 
család voltak, és egész családok szűntek meg, meg családnevek. Ez a 
minimum, amit tehetünk, hogy tiszteletből, és azért, hogy amit a töb-
biek elmondtak, hogy az többet ne történhessen meg.”

Fontos itt megjegyezni, hogy fent idézett beszélgetőtársaink közül csupán ketten 
vannak olyanok, akiknek családjuk érintett a soában. Ennek fényében is remény-
keltőnek tarthatjuk, hogy mind a személyesen érintettek, mind a közvetlenül 
nem érintett fiatalok hasonlóan gondolkodnak az emlékezés fontosságáról.

Az idézett fiatalokkal készített interjúkból kiderült, hogy a negyedik generá-
ció körében nyíltan fogalmazódik meg az emlékezet akaratának és felelősségének 
narratívája:

„Az felejtsen, aki ebben részt vett… mindenki másnak kutya kötelessége emlé-
kezni”, „kötelező emlékezni”, „ne legyen tabusítva”, „történetek és képek formájában 
éltessük és beszéljünk róla”, „életben tartsuk ezt a témát”, „ez a minimum, amit te-
hetünk” – hangsúlyozták beszélgetőtársaink. Ennek egyik legfontosabb okaként 
említették meg visszatérően, hogy a holokauszt többet ne ismétlődhessen meg: 

„mert ha hallgatás van, akkor ugyanúgy meg tud történni ugyanez”, „nagyon fontos 
az, hogy a társadalomban kialakítsuk azt a fajta vészreakciót, reflexet, hogy több 
ilyen ne fordulhasson elő, „emlékeztessük magunkat, hogy ez nem történhet meg még 
egyszer”, „ez a minimum, amit tehetünk, hogy tiszteletből és azért, hogy amit a töb-
biek elmondtak, hogy az többet ne történhessen meg”. 

Kifejezést nyert továbbá az interjúkban a helyi emlékezet fontossága: „tudo-
mást kell szerezni az ilyen dolgokról, hogy mik történtek itt… hogy mi is volt annak 
az adott városnak, ahol élünk, a története.”

Fiatal beszélgetőtársaink az emlékezés felelősségét és akaratát összekötötték 
azzal az alapvetően fontos felismeréssel is, amely elengedhetetlen a jövőbeli nyílt, 
egymásra figyelő emlékezetnek: a holokauszt tragédiája mindannyiunk tragédiá-
ja. A soára való emlékezés ezáltal a magyarországi zsidó és nem zsidó állampolgá-
rok közös ügye: „tényleg a sajátjainkat tüzeljük el”, „kétségkívül fontos kialakítani 
azt is, hogy ami ott történt, lehet, hogy zsidók voltak, de egyszerűen magyarok is 
voltak, mert magyarnak mondták magukat. És hogy ez nemzeti tragédia is.”



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

247

Fiatal beszélgetőtársaink mindemellett javaslatokat is tettek arra, hogyan kel-
lene az emlékezetet közelebb vinni generációjukhoz: „tényleg kötelezővé tenném 
legalább egy koncentrációs táborba való látogatást”, „építsük ki azokat a csatornákat, 
ahol, akik akarják, elmondhassák az ő fájdalmaikat”, „az oktatásba is beemeljük az 
érzékenyítést erre”.

Az idézett általánosabb meglátásokat beszélgetéseink alkalmával konkrétabb 
példákkal is kiegészítették. Egyik budapesti beszélgetőtársunk például indítvá-
nyozta, hogy a pesti gettó területén, ahol most – szavaival – „a bulinegyed van”, 
ahol „szégyellnivalóan” nincs igazán látható jele a gettó területének, méltó teret 
kapjpn az emlékezet. Véleménye szerint a „bulinegyedben” található emlékhelyek 
nem teszik megfelelően „láthatóvá” a soá emlékezetét hordozó jeleket. Javaslata 
szerint meg kéne jelölni végig a volt gettó határait, valamint ehhez kapcsolódó 
értelmező információkkal és performanszokkal felhívni a figyelmet az itt történt 
borzalmak emlékezetére.

Többen javasolták továbbá drámafoglalkozások és interaktív előadások beve-
zetését a holokauszt oktatásába, illetve interaktív kiállítások megvalósítását mú-
zeumokban, kulturális és ifjúsági intézményekben.

Ehhez kapcsolódtak az általuk eddig is megtapasztalt pozitív példák is. Az egyik 
előző interjúrészletben is olvashattunk azokról a fontos „nagy volumenű események-
ről”, amelyeket az Élet Menete Alapítvány szervez fáradhatatlanul és a Páva utcai 
Holokauszt Emlékközpontban átélhető megrendítő élmények fontosságáról. Ezek-
kel függ össze egyik kőszegi fiatal beszélgetőtársunk emléke is, amely rámutat arra, 
hogy nem csupán a budapesti terekben, múzeumokban vagy eseményekben lehet, 
lehetne találkozni közvetlenebbül a holokauszt emlékezetével. Nem zsidó fiatal be-
szélgetőtársunk úgy emlékezik a holokauszt 75. évfordulóján megvalósult, az Élet 
Menete Alapítvány által szervezett vagon-vándorkiállításon szerzett „nagyon megrá-
zó élményére”, mint ami máig meghatározza a holokauszttal kapcsolatos gondolatait 
és látásmódját:

„Pár éve itt Kőszegen volt, egy vasúti kocsit hoztak, azt hiszem. És ez 
be volt rendezve. Pont ehhez a témához kapcsolódóan, és oda men-
tünk így iskolába, szervezve volt. Az például nekem nagyon megrá-
zó volt, mert nagyon szemléltette. Egyrészt nagyon nyomasztó volt, 
hogy tényleg maga a vagon belseje volt így berendezve, és bementünk 
többen, és nyilván nem tudtuk ugyanazt átélni, de valami fogalmunk 
lehetett róla.”



Papp Richárd

248

Mind az utóbb idézett interjúrészletben és a már elérhető, a soá emlékezetét 
életben tartó alapítványok és múzeumok által megvalósított pozitív példák meg-
említésében, mind az emlékezést a fiatal generációhoz közelebb hozni akaró ja-
vaslatok narratíváiban a közös pont (az emlékezet-politikát, illetve az emlékezeti 
kultúrát megújítani, megjobbítani akarók számára is megfontolásra érdemes mó-
don) a holokausztemlékezet személyesebbé tételének kívánalma. Vagyis több ez 
kívánalomnál; a soá emlékezetének személyesebbé tétele közvetlenebbül és köze-
lebbről tudná megérinteni a negyedik generáció tagjait az ő elmondásaik szerint.

Ennek fényében a holokauszt helyi emlékezetének megújulásába mindenkép-
pen be kellene vonni a fiatalokat is minden településen. 

Írásom korábbi példáiból kiderült, hogy nem mindegyik fiatal beszélgetőtár-
sunk viszonyul úgy a soá emlékezetéhez, ahogy az előbb idézett interjúpartnere-
ink. Ugyanakkor az iménti idézetek rámutatnak arra is, hogy létezik a negyedik 
generációban egy olyan akarat, amely felelősen és gondolatgazdagon kíván hoz-
zájárulni a holokausztemlékezet fennmaradásához és annak életben tartásához. 
Ebből következőleg a jövőbe vetett bizalom reménye is felcsillanhat szemünk előtt.

Zárszó. Az emlékezés tétje október hetedike tükrében

Ahhoz, hogy lássuk mennyire fontos a holokauszt emlékezetével összefüggő társa-
dalmi-kulturális jelentések megértése, valamint a jövőbeli emlékezetpolitika és az 
ehhez kapcsolódó nyilvános társadalmi párbeszéd megváltozása, egyik budapesti 
negyedik generációs zsidó beszélgetőtársunk narratíváját szeretném bemutatni.

Beszélgetőtársunk a 2023. október 7-i Izraelt sújtó terrortámadással és az azt 
követő háborúval kapcsolta össze a holokauszt emlékezetét és az ahhoz kapcsoló-
dó reflexiókat korosztályában:

„Igen, hát mióta volt ez az októberi, vagy kitört októberben a háború, 
azóta tök sok zsidó ismerősöm meg barátom jelezte, hogy ők például 
nem szívesen viselnek Dávid-csillagot a nyakukban, vagy nem szívesen 
viselnek olyan látható jelet, ami például a villamoson vagy a buszon ez 
így kivívná a figyelmet… És nekem erről teljesen egyből így a holokauszt 
jutott eszembe, mármint most nyilván nem feltétlen a háborúra gondo-
lok itt, hanem csak arra az egy narratívumra, hogy nem szívesen viselek 
dolgot, amiről megállapítható, hogy közöm van a zsidósághoz. Nekem 



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

249

ez nagyon élesen ezt hozta le, hogy a holokauszt alatt is. Ugye ott meg 
pont, hogy jelölni kellett a sárga csillaggal, de, hogy nyilván azok, akik-
nek adtak keresztlevelet vagy kaptak olyan lehetőséget, hogy bujkálniuk 
kellett, azok meg elbújtak, szóval, hogy ugyanazt a narratívumot hozta 
be nekem, hogy bujkálni kell. Akkor most megint az a narratíva, hogy 
bujkálni kell, vagy bujkálunk, vagy most mi van? És így nem tudom, ez 
ilyen nagyon fura történelmi párhuzam szerintem.”

Az idézetből láthatjuk, hogy fiatal beszélgetőtársunk és barátai számára az októ-
beri tragédia azokat a transzgenerációsan tovább öröklött reakciókat aktiválta, 
amelyek zsidóságukhoz kapcsolódó „látható jeleik” elrejtéséhez vezetett, mert 
ezek a jelek, mint például a Dávid csillag „kivívnák a figyelmet” a társadalmi in-
terakciók során.

Ennek további megrázó voltát az jelentette beszélgetőtársunknak, hogy 
ahogy a holokauszt alatt láthatóvá kellett tennie a zsidóknak származásukat a sár-
ga csillaggal, most fordítva, el kell rejteniük a Dávid csillagot. Ebben az esetben 
a zsidósághoz kapcsolódó láthatóság vagy láthatatlanság kívülről kényszerített 
kötelezettségének érzetét hívta elő minden beszélgetőtársunkból.

A „kifelé”, a nem zsidó többség felé irányuló bizalmatlanság tehát a mai na-
pig nem tűnt el társadalmunkból. Ehhez kapcsolódik, hogy beszélgetőtársunk-
nak az Izrael–Hamász háborúról, valamint barátainak reakcióiról „egyből így a 
holokauszt” jutott eszébe, és „ugyanazt a narratívumot” hozta elő belőle, hogy 

„bujkálni kell” megint. A „bujkáláshoz” kapcsolódva beszélgetőtársunk a további 
gondolatokat fűzte az előbb idézettekhez:

„Pedig nálunk azért nem volt, szerintem összehasonlíthatatlan, 
mondjuk mennyi tüntetés meg ilyesmi van Berlinben, ilyen free Pa-
lestine, meg náluk milyen hangvételben, meg hogy jelenik meg ez kint. 
Tehát ez az, hogy ezt előre ilyen preventív okokból. Meg szerintem ez 
hasonló, igen, szóval hasonló ahhoz, hogy amikor például megyünk 
Pride-ra a barátaimmal, ezzel a Lauderes társasággal is, akkor is van, 
aki mondjuk nem szívesen megy utána Pride-os zászlóval bizonyos 
helyekre, ahol, mondjuk, fél, hogy lesznek olyan emberek, akik ezt 
majd megszólják vagy ilyesmi. Szóval, hogy én ebben látok egy ilyen 
párhuzamot, hogy van egy ilyen bizonyos típusú érzékenység az em-
berekben, hogy inkább elrejtem azokat a jeleket.”



Papp Richárd

250

Láthatjuk, hogy beszélgetőtársunk szerint barátai „preventív okokból” rejtik el zsi-
dóságuk jeleit. Hangsúlyozza, hogy Magyarországon nem tapasztalhatók azok az 
Izrael-ellenes és antiszemita megnyilvánulások, mint például Berlinben. Ugyan-
akkor arra is utal, hogy ezzel együtt, vagy ennek ellenére is létezik a nem zsidó 
többség irányában érzett bizalmatlanság, amely előhívja belőlük a „bujkálás” re-
akcióját, amely pedig a soá tovább elő és ezért újra és újra aktivizálódó traumájá-
ból és az ezt enyhíteni képtelen közös társadalmi emlékezet hiányából fakad.

Mindezek mellett beszélgetőtársunk a Pride-hoz kapcsolódó „bujkáláshoz” és 
félelemhez kötötte példáját. Ezt hallgatva nem lehetett nem felidéznem egy ko-
rábbi interjúnkat, amikor a kőszegi nem zsidó középkorúak körében készített fó-
kuszcsoportos interjú során egyik interjúalanyunk a következőképpen válaszolt 
arra a kérdésünkre, hogy kell-e emlékezni a holokausztra:

„Szerintem elfelejteni nem szabad semmit. Mindenből le kell vonni 
a tanulságot. De ugyanakkor, amikor levontuk a tanulságot, akkor 
kéne tudni helyre rakni. Most már csak az a kérdés, hol a hely? Tehát 
tudomásul kell venni, hogy ez egy létező dolog a mai napig, de régen 
egy sokkal durvább formája létezett neki. És mondom, most már ez 
nem olyan probléma, mint amennyire ’45-ben volt, vagy a negyve-
nes években. Ebben is én úgy gondolom, hogy ez messze van attól, a 
mostani. Viszont azzal, hogy minél többet emlékezünk, minél többet… 
Most ahhoz tudom hasonlítani, hogy minden embernek a saját szexu-
alitása is a saját dolga. De hogyha nem ugrálnának, pláne nem kint a 
Pride-on, akkor sokkal békésebb lenne minden, itt is úgy lenne.”

A soá emlékezete, az antiszemitizmus és az LMBTQ emberek iránti előítéletek és 
gyűlölet tehát megjelenik mind az érintettek, mind a reflektálatlan antiszemita 
interjúalanyaink körében. Nem véletlen ezért, hogy a negyedik generációs túlélő 
beszélgetőtársunk összekötötte az izraeli terrorcselekmények és a háború által ki-
váltott félelmet és „bujkálást” a Pride-hoz kapcsolódó jelek elrejtésével.

Nem állítható természetesen, hogy a fenti előítéletes szavak vagy a zsidóság és 
az LMBTQ emberek iránti gyűlölet minden nem zsidó és heteroszexuális ember-
re jellemző lenne Magyarországon. Ugyanakkor láthatjuk, hogy mind a félelmek, 
mind az azokat kiváltó jelenségek köztünk és velünk vannak: a bizalmatlanság 
atmoszférája jelen van Magyarországon.



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

251

A legutoljára idézett interjúrészletből, amelyben a nem zsidó interjúpartner 
a Pride-on való „ugráláshoz” hasonlította a holokausztemlékezethez kapcsolódó 
eseményeket, azt is láthatjuk, hogy mikroszinten is jelen van az az atmoszféra, 
amely nem véletlenül váltja ki a félelem és a „bujkálás” reflexióit azokban, akik 
érintettek a soá borzalmában. Mindezt még tragikusabbá teszi, ha belegondo-
lunk, hogy a holokausztnak a homoszexuális emberek is célpontjai voltak.

Kutatásunk tükrében tehát úgy látjuk, hogy a bizalmatlanság atmoszférája 
mindaddig velünk marad, amíg a politikai-társadalmi mikro- és makroszinten 
nem kezdődik el az egymásra figyelő, közös és nyílt értelmezése múltunknak, va-
lamint amíg lesznek olyan kisebbségi csoportok társadalmunkban, akiket kire-
kesztenek és támadnak a többség irányából.

Irodalom

Assmann, Aleida: Rossz közérzet az emlékezetkultúrában. Budapest: Múlt és Jövő 
Kiadó, 2016.

Cattel, Maria G. – Climo, Jacob J.: Introduction: Meaning in Social Memory 
and History: Anthropological Perspectives. In Climo, Jacob J. – Cattel 
G. eds.: Social Memory and History. Anthropological Perspectives. Walnut 
Creek – Lanham – New York – Oxford: Altamira Press, 2002. 1–39.

Csepeli György – Örkény Antal – Székelyi Mária – Barna Ildikó: Bizalom és 
gyanakvás. Szociálpszichológiai akadályok a piacgazdasághoz vezető úton 
Kelet-Európában. Szociológiai Szemle, 2004/1. 3–35.

Csepeli György – Papp Richárd: Kiáltó csend. A holokauszt helyi emlékezete Ma-
gyarországon. Budapest: Múlt és Jövő Kiadó, 2025.

Dupcsik Csaba – Tóth Olga: Feminizmus helyett familizmus. Demográfia, 2008. 
51/4. 307–328.

Kovács Éva – Vajda Júlia: Mutatkozás. Zsidó identitástörténetek. Budapest: Múlt 
és Jövő Kiadó, 2002.

Papp Richárd: Van-e zsidó reneszánsz? Kulturális antropológiai válaszlehetőségek 
egy budapesti zsidó közösség életének tükrében. Budapest: Múlt és Jövő Ki-
adó, 2004.

Síklaki István: Vélemények mélyén. A fókuszcsoport módszer, a kvalitatív közvéle-
mény-kutatás alapmódszere. Budapest: Kossuth Kiadó, 2006.


