
Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Rényi András
Orcid: 0000-0002-6410-7304
professor emeritus, ELTE Művészettörténeti Intézet, Budapest

A stílus dekonstrukciója
Picasso, Le Nain, a klasszikus hagyomány és a képalkotás  

modernizácója

Absztrakt

A tanulmány a modernitás kérdését a művészet történetének kontextusában vizs-
gálja. Az ún. modern művészetet a hagyományos művészi praxisok és a társadalmi 
megbizatások modernizációjaként, azaz a művészet intézményi elkülönülésének, 
autonomizálódásának és a művészi (ill. a róla való) tudás fokozatos szakszerűsö-
désének és növekvő önreflexiójának folyamataként igyekszik megragadni. Ez az 
igény ölt testet a modern festők múzeumi gyakorlatában, a régi mesterek inten-
zív tanulmányozásában. Esettanulmányként Picasso Hazatérés a keresztelőről, Le 
Nain nyomán c. festményét elemzem, amelyben a modern festő dekonstruálni 
igyekszik 17. század zsáner stílusát formátum, méret, színhasználat, ecsetkeze-
lés és a képsík felfogása tekintetében épp az ellenkezőjét csinálja, mint Le Nain. 
Eközben eltéríti eredeti stílusalkotó funkciójától a pointillizmus kölcsönvett esz-
közeit is. Picasso késő modern mesterként szemlét tart a festő rendelkezésére álló 
történeti eszközök rezervoárja felett.

Kulcsszavak: modernizáció, múzeum, műértés, Picasso, Le Nain, pointillizmus, 
képsík, szín/festék, faktúra

Abstract

This study examines the question of modernity in the context of art history. It 
attempts to grasp the so-called modern art as the modernization of traditional 
artistic practices and social commissions, that is, as a process of institutional sep-

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.5



Rényi András

122

aration and autonomization of art, as well as the gradual professionalization and 
increasing self-reflection of artistic knowledge (or knowledge about art). This 
demand is embodied in the museum practice of modern painters, and in their 
intensive study of the Old Masters. As a case study, I analyze Picasso’s 1917 paint-
ing Return from the Baptism, based on Le Nain, in which the modern painter at-
tempts to deconstruct the 17th-century genre style in terms of format, size, use of 
color, brushwork, and conception of the picture plane, doing the exact opposite 
of Le Nain. In doing so, he also diverts the borrowed tools of pointillism from 
their original style-creating function. As a late modern master, Picasso surveys 
the reservoir of historical tools available to the painter: modernization, museum, 
art appreciation, Picasso, Le Nain, pointillism, picture plane, color/paint, texture. 

Keywords: Modernization, museum, art appreciation, Picasso, Le Nain, pointil-
lism, picture plane, color/paint, texture

Mindenekelőtt: mondókám a programban kissé nyeglén odavetett címe ponto-
sításra szorul: nem a „művészet” modernizációjáról fogok beszélni, hanem egy 
sokkal szűkebb, bár még így is irdatlanul tág területről, nevezetesen a képalkotás 
modernizációjáról. Meggondolatlanságomat, ha nem is menti, talán magyarázza 
a körülmény, hogy csak néhány napja kaptam Gábor Gyuritól a felkérést, ugor-
nék be a betegeskedő Radnóti Sándor helyett – neki ehelyről is jobbulást kívá-
nok. Kérem, gondolatmenetem alkalmi fésületlenségét és esetleges időzavaromat 
is tudják be annak a kapkodásnak, amellyel ez a szöveg elkészült. A képalkotás 
modernista paradigmája lenne hát a témám, s ezen belül is a festészetre kon-
centrálok – elkerülendő a művészetről vagy a művészetekről való általában való 
beszéd nyilvánvaló csapdáit, ami annál is indokoltabb, minthogy a modernség 
kérdésének egy olyan aspektusára szeretnék röviden rávilágítani, ami kifejezetten 
ágazat-, sőt médiumspecifikus figyelmet igényel, illetve csak konkrét eseteken ta-
nulmányozható. Koronatanúm Pablo Picasso lesz, aki aligha véletlenül vált még 
életében a par excellence modern művész paradigmatikus figurájává.

Kicsit messzebbről kezdem. Jürgen Habermas egy megfontolásából indulnék 
ki, aki jól ismert 1980-as Adorno-előadásában1 a kulturális modernséget – Max 
Weber nyomán – részben mint szaktudások vagy szakértelmek fokozódó diffe-
rencálódását határozza meg. A modern kapitalizmus világában – a premodern 

1 Jürgen Habermas: A modernség: befejezetlen program. 1994. 259–281.



A stílus dekonstrukciója

123

vallásos világképek széthullásával – a társadalmi gyakorlatban, idézem, „fokoza-
tosan elkülönülnek egymástól az objektiváló tudomány, a morál és a formális jog, 
illetve az autonóm művészet értékszférái”: ezek intézményesülésük során kidol-
gozzák érvényességi kritériumaikat, értékszempontjaikat és belső értékrendjeiket, 
amelyek nyilván a terület „természetéhez”, azaz immanens racionalitásához kell 
hogy igazodjanak. „Ettől fogva létezik a tudományok, az erkölcs- és jogelmélet 
valamint a művészetek belső története”– mondja Habermas, hozzátéve, hogy a 
felvilágosodás modernségprogramja még úgy ösztönözte ezt a fajta professzio-
nalizálódást, hogy az így felszabaduló kognitív képességek visszavezetődjenek a 
mindennapi élet gyakorlatába, valahogy „az életviszonyok ésszerű alakításában” 
is hasznosuljanak. A fölvilágosítók „még abban a szertelen várakozásban éltek, 
hogy a művészetek és a tudomány nem csak lehetővé teszik a természeti erők 
fölötti ellenőrzést, hanem világ- és önértelmezésünket, a morális haladást, a társa-
dalmi intézmények igazságosságát, sőt még az emberek boldogságát is elő fogják 
mozdítani.” 

A 20. századra a modernitás fölvilágosult eszményének, a droyseni–humbold-
ti Bildungsbürgertum lehetőségének optimizmusából alig maradt valami. Ugyan-
akkor a probléma – az egyre összetettebb szaktudások belterjessé válása, növekvő 
távolodásuk egymástól és főként a mindennapi életvilág emberétől – megmaradt. 
Ezt épp a művészet modernizációjának példáján lehet a legjobban szemléltetni: a 
modern, ill. absztrakt művekre például különösen igaz, hogy, megint Habermast 
idézem, „minőségük független a gyakorlati élettel kapcsolatos vonatkozásaiktól”. 
Picassóval, Klee-vel vagy Kandinszkijjal találkozván a legtöbb néző ma is, száz 
év után is többnyire zavarba kerül, ha szeretné „megérteni”, valamiképp a maga 
tapasztalati valóságára adaptálni mindazt, amit a modern múzeumok falain lát.

Az a tudás ugyanis, amelyből e művek létrejöttek, nagyrészt bizony szakér-
tői tudás. A művész, amikor a pályára lép, a modernitás világállapotában nem-
csak a szakosított múzeumok, művészképző akadémiák, a kiállításipar, a mű-
kereskedelem és a szaksajtó intézményes kereteit találja készen, hanem a maga 
művészetének egész előtörténetét is, művészi problémák sok-sok évszázad során 
megérlelődött-kijegecesedett kontinuumát is, amelyhez valahogy kapcsolódnia 
kell, ha részesévé akar válni a művészetcsinálás egyetemes történetének, és az az 
ambíciója, hogy műveivel bekerüljön egy tekintélyesebb múzeum gyűjteményé-
be. Persze a művészet dolgaiban nem a művészé az egyetlen releváns szakérte-
lem: a connaisseur-től a becsüsig, a galeristától a műkritikusig, a múzeológustól 
a művészettörténészig mindnek megvan a maga speciális kompetenciája. Az a 



Rényi András

124

tudás is, amelynek nevében most én beszélek, a „művészet-intézmény”, e roppant 
szerteágazó társadalmi alrendszer keretén belül jön létre, és önállósodott mint 
épp ennek a szakterületnek a tudománya.

A folyamat, ahogy az impresszionisták, a posztimpresszionisták, a kubisták, 
majd az absztraktok művészi praxisa tovább dolgozik a történetileg készen talált 
formaproblémákon és új művészi megoldásokat fejleszt ki, párhuzamosan zajlott 
a művészettörténet modern tudományának kialakulásával. Alois Riegl az új 
diszciplína voltaképpeni kutatási tárgyát épp a tiszta formára redukált stílusban 
jelölte meg – és mindjárt az elején tisztázta, hogy a művészettörténész számá-
ra a stílus eleve csak többesszámban gondolható el: hogy azt minden konkrét 
műtárgy esetében mint tisztán empirikus érzetadatot kell izolálnia, oly módon 
kipreparálnia, hogy azt össze lehessen hasonlítani más művek hasonló felépítésű 
képleteivel. Ezért igyekezett Riegl módszeresen leválasztani egy-egy stílus érzéki 
meghatározását minden egyéb vonatkozástól és kontextustól: ezért különíti el 
a stílusok történetét például az ikonográfiai szubsztrátum, a liturgiatörténet, a 
teológiai és irodalmi források, a szociológiai és egyéb determinációk kutatásától. 
A művészet új tudománya, bár látszólag a múzeumok gyűjteménye felé fordul, és 
szigorú történettudományként gondolja el magát, kérdésfeltevése tekintetében 
valójában a századforduló kortárs művészeinek észjárásával rokon: ezt is a művé-
szet az újkor során lassan kivívott autonómiájának gondolata vezérli. A stílustör-
téneti pozitivizmus épp radikális formalizmusa okán volt igazán termékeny, nem 
historizmusa vagy a stílusok alakulásáért felelős kollektív szubjektumok feltétele-
zése miatt. A szigorú történész, Riegl nyitott is volt az impresszionizmus, Dvorák 
pedig az expresszionizmus kortársi stílusai iránt.

Ma már jól látni azt a rejtett rokonságot is, ami például Heinrich Wölfflin 
1915-ben publikált Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (Művészetörténeti alap-
fogalmak)2 c. munkája, illetve annak a reneszánsz és a barokk stílusát bizonyos 
formai paraméterek szinkron variációiként összehasonlító módszere és Picasso a 
’10-es évek végére kialakított újkeletű „múzeumi festészete” között mutatkozik3. 
Picasso Wölfflinnel egy időben, a tízes évek közepén kezd a maga egészen ori-
ginális módján a nagy festészeti tradícióval foglalkozni, hogy ezt a reflexív gya-
korlatot aztán élete végéig ne is hagyja abba. Modernista elődei között tudhatta 

2 Magyar kiadása: Heinrich Wölfflin: Művészetörténeti alapfogalmak. A stílus fejlődésének prob-
lémája az újkori művészetben. 1969.
3 Vö. Rosalind E. Krauss: Re-presenting Picasso. 1980. 91–96.



A stílus dekonstrukciója

125

persze Édouard Manet-t, vagy épp Paul Cezanne-t, akik a legtöbb inspirációt a 
nagy múzeumok anyagának tanulmányozásából merítette. De ahogy Manet-t 
vagy Cezanne-t, úgy Picassót sem valamiféle konzervatív nosztalgia vezette a 
régiekhez: egyáltalán nem érdekelte őt a múlt vagy a történelem, mint olyan. 
Bár pontos forrást nem találtam hozzá, állítólag 1923-ban ezt nyilatkozta: „Szá-
momra a művészetben sem múlt, sem jövő nem létezik. Ha egy műalkotás kép-
telen arra, hogy örökké eleven maradjon a jelenben, akkor figyelemre sem méltó.  
A görögök, az egyiptomiak és a régi mesterek művészete, akik más korokban éltek, 
nem a múlt művészete: ma talán még elevenebbek, mint egykoron.” Mindeneset-
re Manet, Cezanne és Picasso legfőbb motivációja az inspirálódásra alighanem 
saját alkotói problémáik tudatosítása volt, és ebben volt segítségükre a múzeum, 
amelynek falain a történeti stílusok jelenidejűségét és egymásmelletiségét, az 
évszázadokon át felhalmozott festői tudások, ha szabad így mondani, készséges 
rendelkezésre állását tapasztalták. A múzeumi kontextus ugyanakkor a modern 
festő számára egy sor folyamatosan öröklődő, közös, azaz par excellence festői 
probléma – technikai, stiláris, kompozicionális és egyéb dilemma – fölismerését 
és lehetséges megoldásaik tudatosítását is lehetővé tette. A francia tradícióban 
nagy súllyal szereplő Querelle des Anciens et Modernes vitáit és párbeszédeit e te-
kintetben olyan nagyon specializált, egymásssal versengő szakértői tudásokként 
értelmezhetjük, amelyről Habermas is beszél. 

Ha tehát azt kérdezzük, mi motiválta Picassót a régi mesterek tanulmányozá-
sában, azt kell közelebbről megvizsgálni, hogy konkrétan mit kezd a művész vá-
lasztott előképeivel: mit vesz át és mit nem, mire figyel és mire nem, mit módosít 
és miként stb. Amennyire a téma szakirodalmát át tudom tekinteni, a Le Nain-, 
Rembrandt-, Delacroix- vagy Manet-parafrázisok ilyesfajta, valóban részletes és 
módszeres vizsgálatára mindeddig csak sporadikus kísérletek történtek. Noha az 
eredeti és a feldolgozás különbségei nagyon is szembeszökőek, mégsem értődik 
magától, hogy mit is kellene kezdenünk e tapasztalattal. Talán túl keveset is tu-
dunk a képek természetéről, működésük szubtilis, rejtett dinamikájáról: ezért az-
tán figyelmünk túl könnyen terelődik irodalmi, politikai és más összefüggések felé.

Picasso illusztratív hajlamai, stilizációs rugalmassága, változatossága, a művek 
expresszív vagy elégikus karaktere, poézise vagy humora – röviden: esztétikai 
közvetlenségük – gyakran a professzionális szemlélő szeme elől is eltakarja azt, 
ami e munkákon terítékre kerül. A továbbiakban Picasso modernizmusát ennek 
a nyugat-európai festészet hagyományában létrejött és sokféleképpen artikulált 
játéktérnek egyfajta fölmérési kísérleteként értelmezem. Másként fogalmazva, 



Rényi András

126

Picasso a kép mint médium rejtett szintaxisának föltárására tett kísérleteként, 
amely – mint velejéig modern projekt – nemcsak a kortárs formalista művészet-
történészek elemző módszereivel tartott szoros rokonságot, hanem teoretikus 
hajlamú kor- és művésztársai, a Punkt und Linie zur Flächet koncipiáló Vaszilij 
Kandinszkij, a képek dualitásáról, rész és egész viszonyáról meditáló Piet Mond-
riaan vagy a Bauhaus terjedelmes tananyagait összeállító Paul Klee törekvéseivel 
is párhuzamos volt.

Mert módszerről és módszerességről van szó Picassónál is, noha ez nála nem 
absztrakt elemek és relációk szisztematikus építkezéseként, a konstruktív ész ste-
ril, mérlegelő-szerkesztő gyakorlataként jelenik meg, hanem közvetlenül saját, 
zabolátlan festői praxisából fakad, és közvetlenül a készülő művekben ölt testet. 
Festői munkájának legendás termékenysége, előzetes mérlegelést nem ismerő 
gyorsasága és spontaneitása, de mindenekelőtt a szekvenciális formaképzés, egy-
egy megtalált motívum vagy konfiguráció hullám-szerűen egymásra torlódó va-
riációinak féktelen áradása gyakran elrejti előlünk az ismétlések és módosítások 
mélyén munkáló implicit racionalitást, Picasso sorozatokban való „gondolkodá-
sának” nagyon is visszafejthető módszerességét. Engem itt épp ennek az implicit 
logikának a feltárása foglalkoztat. 

Ezért érdemes röviden összevetni például az egészen más karakterű Paul 
Klee módszerével, akinek rendre józan mérlegelésen alapuló és a képek felismert 
szintaxisát kiaknázó, áttetszően idioszinkretikus művészetét természetes módon 
egészítette ki, vagy inkább hatotta át a tanári praxis, a képek természetrajzát tag-
laló pedagógiai célzatú didaxis és teoretizálás. Klee természetes kiindulópontja a 
tabula rasa: az üres papír és az elemi ágens, a mozgásba lendülő pont, amely elin-
dul és vonallá válik, hogy aztán a vonal síkká, a sík textúrává alakuljon, miközben 
teret, mélységet, súlyt generál – és így tovább. Ennek az elemit lépésről lépésre 
tagoló és folyamatosan bonyolító-szintetizáló képalkotásnak nincs szüksége kész 
mintázatokra, és Klee nem is hivatkozik a tradícióra és nem idéz klasszikusokat – 
ahogy Kandinszkij és Mondrian sem. 

Picasso viszont nem tud meglenni nélkülük: számára épp a képhagyomány, 
a stílusok és művek készen talált struktúrái szolgálnak egyedüli kiindulópont-
ként. Míg a képek önelvű, rendszerszerű játéktérként való kiismeréséhez Klee az 
alapokról kiindulva, konstruktív módon közelít, addig Picasso a stílusegységek 
szétzilálásának dekonstruktív stratégiáját követi. „Nincs olyan, hogy absztrakt 
művészet. Mindig kezdeni kell valamivel. Aztán eltüntetheted a valóság minden 
nyomát” – szól híres nyilatkozata 1935-ből, amikor már csaknem két évtizede 



A stílus dekonstrukciója

127

folyamatosan dolgozott a „régiek” nyomainak úgymond „eltüntetésén”, értsd át-
funkcionálásukon és újraértelmezésükön. Az ő festészetének modernségét ezért 

– az előadásom alcímében jelzett módon – modernizációként, a hagyományosnak 
mondott múzeumi művészet kreatív megújításának törekvéseként értelmezem, a 
tradíció olyasféle szerves folytatásaként, amely messzemenően visszahat a Remb-
randt- vagy Velázquez-típusú klasszikusok mai recepciójára is. Magam például 
az 1958-as Las Meninas-variációk óta egészen más szemmel látom Velázquez 
remekművét, de ezt most, bár szívesen megtenném, nem tudom részletezni. 
Megítélésem szerint Picasso képalkotó kreativitásának épp ez a hagyományos 
stíluskérdésekhez, illetve formaproblémákhoz ragaszkodó, azokat újragondoló-
újradefiniáló beállítódás a megkülönböztető vonása.

Ehelyett rátérnék az előadásom alcímében beharangoztott munka, Picasso 
első, a klasszikus festészetet programszerűen tematizáló parafrázisának tárgya
lására. A művész egy 17. századi francia festő-testvérpár, Louis és Antoine Le 
Nain egy 1642-ben készült, Hazatérés a keresztelőről (A vidám család) című pa-
raszt-zsánerképét veszi alapul. Az 1917-ben készült munka a kubista korszakát 
épp maga mögött tudó festő útkeresésének, kreatív tapogatózásának példája4 – 
benyomásom szerint ez is egyfajta „konceptuális” mű, olyan pastiche5, amely mö-
gött nagyon határozott művészi megfontolásokat kell feltételeznünk.

Erre utal egyrészt a szokatlanul direkt referencia erre a bizonyos műre, a 
Louvre-ban kiemelt helyen bemutatott, tehát nagy becsben tartott nemzeti 
klasszikusra, amelynek azonban sem banális témája, sem avítt festői modora 
nem kapcsolódik Picasso korábbi életéhez és munkásságához, még csak privát 
vonzalmaihoz sem. A választásnak valami más, nyomós oka kellett hogy legyen. 
Másrészt szembetűnő a parafrazeálás világos tendenciája: a közös nevezőkön, te-
hát az emberi figurák és elrendezésük felismerhetőségén és az olaj-vászon techni-
kán túl Picasso a maga festményének minden formális paraméter tekintetében 
konzekvensen a mintáétól élesen eltérő, ha nem épp ellentétes értéket kölcsönöz. 
Művét nem érthetjük meg, ha nem visszük végig az összehasonlítást, vagyis ha 
paraméterről paraméterre nem ellenőrizzük Picasso variáló eljárásának rendszer-
szerűségét.

Már első ránézésre szembetűnő, hogy Le Nain táblaképe fekvő formátumú, Pi-
cassóé viszont áll; a képmezőnek ez a paramétere egy leendő kompozíció tervezé-

4 Vö. Carsten-Peter Warncke: Pablo Picasso 1881-1973. I. 1995. 296.
5 Rosalind E. Krauss: The Picasso Papers. 1998. 97.



Rényi András

128

sében fontos determináló tényező lehet. Ugyanez a helyzet a mérettel: Le Nain-é – 
a zsánerműfaj funkciójához illeszkedően átlagos (61–78 cm-es), Picassóé ellenben 
kifejezetten nagy méretű (162x118 cm), mondhatni múzeumi kontextusba, nem 
polgári magánlakásba szánt kép. A formai paraméterekre ez különösen igaz: kö-
zülük most csak hármat – a színhasználatot, az ecsetmunkát és a képsík felfogását 

– veszem kissé közelebbről szemügyre.

1. ábra Louis és Antoine Le Nain Hazatérés a keresztelőről (A vidám család) (1642)

Már első pillantásra nyilvánvaló, hogy Le Nain a 17. század realisztikus tábla-
kép-festészetére jellemző tonális rendben dolgozik: az egységesen tompa megvilá-
gítás és a fényárnyékkal való modellálás vöröses árnyalatú mélybarna tónusegysége 
összességében meleg atmoszférát teremt a családi ünnep békéje számára. A tonális 
festészet alapszabálya szerint minden helyi szín konkrét értékét a választott alaptó-
nus alapján temperálják, némiképp hasonlatosan a zenei hangnemek, a jól hangolt 
zongora „prestabilizált harmóniáihoz”. A Le Nain-kortárs holland Jan van Goyen 
különböző színtónusú tengeri tájképeit idézhetjük ennek bizonyításaképpen. 



A stílus dekonstrukciója

129

Ahogy a laikus zenehallgató, noha világosan hallja, nem tudja szakszerűen defi-
nálni a különbséget mondjuk egy D-dúrban és egy d-mollban komponált darab 
hangzásai között, és ezért derűs vagy inkább fájdalmas érzésekről és hangulatokról 
beszél, úgy – e tájképek láttán – a laikus néző is többnyire évszakok, napszakok 
vagy hangulatok differenciáit látja meg csupán. Holott a festőnek nem hangula-
tokkal, hanem színharmóniákkal van dolga, amelyeket a palettáján kell kikevernie 

– mégpedig ahhoz hasonló precizitással, ahogy a komponistának is dolgoznia kell, 
hogy hamis hangok ne zavarják meg a harmóniameneteket. A differenciált tónus-
festészet ezért találja meg a barnát, amely maga nem szín, legalábbis kromatikus ér-
telemben nem az, mert nem a fehér fény felbontásából származó optikai fenomén, 
hanem különböző színű materiális festékanyagok összekeveréséből áll elő, viszont 
a tonális harmóniák semleges alapjaként, közös nevezőjeként szolgál, hisz minden 
kromatikus színnel rokonítható. S noha a festők ezirányú gyakorlata nem olyan 
szigorúan formalizált, mint a zenészeké, akiknek a kottán előjegyzés formájában 
a kezdet kezdetén jelezniök kell a választott hangnemet, a döntést, hogy egy kép 
zöldes, sárgás, kékes vagy vörösesbarna tónusban készüljön el, a festőnek is előze-
tesen meg kell hoznia, hogy aztán – a rikító disszonanciákat elkerülendő – min-
den későbbi színmodulációt ehhez az „alaphangnemhez” kalibráljon. 

Az európai festészet 19. századi festői forradalma, az impresszionizmus épp az 
úgynevezett galériatónus, azaz a palettán történő előzetes színkeverés akademi-
zálódott gyakorlata elleni lázadás jegyében áll, és a spektrális színekkel való köz-
vetlen operációkat részesíti előnyben. Monet híres sorozatképeit idézhetjük ide, 
például a roueni katedrális homlokzatáról készülteket, amelyek közvetlenül elté-
rő év- és napszakokban, változatos időjárási körülmények között készültek, a szi-
gorúan azonos beállítás mégis szisztematikus festői érdeklődésre vall, amelynek 
tárgya bizonyosan nem az időjárás, inkább a fény- és színviszonyok megfigyelése, 
illetve a spektrális színek olyan optikai összjátékának előállítása a vásznon, amely 
anélkül eredményez vizuális egységességet, hogy a festőnek a tonális festékkeve-
rés régi praxisához kelljen visszatérnie. 

Innen már csak egy ugrás Georges Seurat és Paul Signac divizionizmusa, 
amelyre Picasso színessége közvetlenül is referálni látszik: a képre vonatkozó 
irodalomban több helyen is olvasni, hogy a Hazatérést Picasso kvázi pointillista 

„stílusban” festette újra. De vajon így van-e?
Az a tézisem, hogy mikor Picasso a modernek élénk színességét közvetlenül 

Le Nain barnás képére vetíti, valójában kettejük elsőre stilárisnak – stílustörté-
netileg magyarázhatónak – tűnő eltérését a festői színhasználat rendszerszintű 



Rényi András

130

különbségeként reflektálja. Le Nain annak a tradicionális, ha tetszik, premodern 
stílusművészetnek a paradigmatikus példájaként szolgál a számára. „Naturaliz-
musa” egy egységes és a képfelület egészét átfogó all over festésmód, amely vala-
milyen totalizált látványegész előállítására törekszik. De ebben a pointillizmus 
vagy divizionizmus sem különbözik tőle, amely, bár egészen másként operál a 
színekkel, a faktúrával stb., szintúgy egy totalizált látványegészt céloz meg. Csak 
így van értelme az aprócska, tudományos gondossággal szétszórt színpöttyök 
használatának, amelyek a korlátozott felbontó képességű emberi szemben opti-
kailag összekeveredve tárják elénk az ábrázolt világ tárgyi-mélységi tagoltságait. 
Így például ismert képén Seurat hallatlan festői érzékenységgel képes előállítani a 
napfényes Eiffel-torony körül lebegő pára érzékeny vibrálását. 

2. ábra Pablo Picasso: A keresztelőről való visszatérés (1917)



A stílus dekonstrukciója

131

Elvben nem volna tehát kizárt, hogy Picasso Le Nain parasztzsánerét a poin-
tillisták módján alkossa újra: másként fogalmazva, ugyanazt az életképet Le Nain 
naturalista stílusa helyett ebben a posztimpresszionista stílusban alkossa újra. És 
Picasso csakugyan át is veszi Seurat zizegő pontokból építkező festésmódját – 
csakhogy a színfoltokat mégsem az optikai keverés logikája mentén választja ki és 
allokálja a felületen, azaz láthatóságukat nem rendeli az ábrázolt figurák jelenlé-
tének szuggesztiója alá. A sűrű pettyek kavalkádja a képsíkon szétterülve inkább 
emlékeztet egy tarka szőnyegre vagy virágos rétre: ahelyett, hogy például az öreg- 
és a fiatalasszony szoknyáit vagy a csecsemő testét igyekezne optikailag láthatóvá 
tenni (ez következne a pointillista stilizációból), csak itt-ott engedi tömegüket 
sejtetni: mintha a virágmintás takaró inkább rejteni szeretné őket.

Figyeljük meg a kisfiú arcának modellálását: ahol például, mint a jobb arcfélen, 
Le Nain sötét árnyékokkal operál, Picasso egyenesen fehér pettyezést alkalmaz. 
De ez nem önkényesség, nem random játszadozás: hisz szigorúan ragaszkodik a 
paradigmatikus mintához. A kifordításnak épp az az értelme, hogy észrevegyük: 
ugyanazt csinálja, mint a naturalisták, akik fényárnyékkal, a testek világos és sö-
tét oldalának kontinuus differenciálásával adtak plaszticitást a testeknek, csak 
épp nem a felületek érzékeltetésére alkalmasabb egyenletes, simító ecsetjárással 
operál, hanem raszterpontokkal, illetve nem a naturális effektusokra optimalizált 
tonális színrendszert választja, hanem a random színességgel játszik. De bármit 
is csinál, az a Le Nain-mintázat ragozásaként olvasandó: a maga festői eljárását 
mint annak ellenpontját vagy egy lehetséges alternatíváját tematizálja.

Ám még valamit észre kell vennünk. Azzal, hogy Seurat festéstechnikáját 
veszi kölcsön, hogy segítségével Le Nain naturalizmusát dekonstruálja, Picasso 
ugyanazt teszi visszafelé a pointillizmussal is: minthogy a színes, pontszerű ecset-
nyomokat, mint láttuk, eltéríti attól az optikai funkciótól, amelyre a divizionis-
ták eredendően optimalizálták, kikezdi ennek a stílusnak az egységét is. Seurat 
és Signac ecsetnyoma absztrakt mozzanatként lehasad a színről, és semmi egyéb-
re nem vonatkozik már, mint Le Nain eldolgozott, egészen transzparenssé tett 
ecsetmunkájára. Az ecset kéznyomának van önálló formája és látható materiali-
tása is, még neve is van: point, amiről alkotója fölismerhető. Mint a századforduló 
saját stílust kifejlesztett modernjei szinte mindegyikének: Van Goghnál virgule, 
Cezanne-nál tache a neve, és úgyszólván a festők egyediségének védjegyeként 
szolgál. Az előbbi szarvacskáihoz fölgyűrődő plasztikus impasto tartozik, utóbbi 
struktívabb foltképzésénél a festék inkább a képsíkhoz tapad stb. Még Émile Ber-
nard rajzoló ecsetjátéka is ide tartozik, amelyet cloisonnénak neveztek.



Rényi András

132

Picasso dekonstruktív eljárása azt teszi nyilvánvalóvá, hogy nincs festészet va-
lamilyen nyomhagyás nélkül: hogy a festéknyom – akárcsak a méret, a formátum 
vagy a szín – a festészet egyfajta univerzális paramétere. Ez persze így közhelyes 
igazságnak hangzik. De a Le Nain-variáció historikus hivatkozása arra is rámutat, 
hogy a nyomok különbözősége egy egyetemes festői kultúra keretén belül is értel-
mezendő: hogy bár a maguk unikális módján különféle stílusegységekbe integrá-
lódnak, mégis megvan a maguk sajátos stílusfüggetlen „logikája”: a matéria látha-
tóvá tételétől vagy épp illuzionisztikus elrejtésétől a festői gesztus, az odanyúlás 
energiatartalmáig ezt is tovább lehetne boncolgatni. 

Végezetül még egy rejtett dimenzióra mutatnék rá, amelyet szintén Picasso 
paradox „pointillizmusa” tár fel. Mert a színeknek és nyomoknak az a kombiná-
ciója, amelyet itt alkalmaz, rámutat a festmények rétegszerkezetére, azaz a képsík 
sajátos materialitására is. Az apró, seurat-i pontokból ugyanis áttetsző szőttest 
terít a Le Nain kompakt barnás felületeit imitáló aláfestésre – ezt látjuk pl. a 
kisfiú arcán: mintegy közvetlenül is láthatóvá téve nemcsak az ecsethasznála-
tok, hanem a felületképzések paradigmatikus különbségeit is. Világosan látjuk 
a festékek különnemű, ám egymásra kerülő rétegeit, amelyek éppúgy a képsík 

„transzparenciája”, azaz virtuális képtér és materiális síkfelület szintetikus egysége 
(a stílus egysége) ellenében hatnak, mint az idegen anyagokat a festő anyagába 
applikáló kubista kollázsok esetében. Picasso nem önkényesen, ad hoc ötletelve 
pettyezi be a felületet, hanem úgy, hogy a rétegek a szemlélés közben konzekven-
sen felismerhetők maradjanak: azt egyenesen festői iróniája jelének tekinthetjük, 
hogy a pettyek itt-ott színes virágok mintázatává állnak össze, de mint ilyenek, 
sehol nem kapnak „mélységi” artikulációt. Másutt, pl. a jobboldali ajtó vagy a 
háttérbútorzat megfelelőinél Picasso random módon az eredeti geometrikus 

„éleit” és felületeit is érzékelteti – vegyük észre az ördögien ügyes játékot, ahogy a 
kép legfelső traktusában olyan vöröses vagy zöldes „tónusokat” generál, amelyek 
áttetsző hártyákként simulnak egymásra és engedik át magukon a kvázi „alájuk 
szorult”, más-más színű ponthálóvá összeszőtt, mégis folytonosnak látszó layere-
ket. Le Nain konyhájának konvencionális térmélységével szemben, ahol a tér illú-
zióját a festékanyag és a hordozó sík optikai elrejtése állítja elő, Picasso úgy rendezi 
el a pontok vizuális parataxisát, hogy ne csak a festékpöttyök nyers materialitása 
maradjon „látható”, de a vászon hordozóhoz való igazodásuk, síkrétegekbe való 
rendeződésük ontikus kényszeressége is.

Picasso, a modernista tehát az ellenkezőjét csinálja annak, amit a „régiek” – de 
csak azért, hogy kiderüljön, hogy mind ugyanazt csinálják: festenek. A különbség 



A stílus dekonstrukciója

133

annyi, hogy Picasso reflektálja is e szakmai tudásközösséget: nemcsak ízekre szedi 
a képalkotás szintaxisának komponenseit, hanem ironikus módon egymás mellé 
rendeli és mint egy közös reservoir elemeiként mutatja fel ezek történetileg kifejlő-
dött megoldásait. A Hazatérés a keresztelőről két explicit referenciát, a tradicionális 
realista életkép és a téma iránt inkább közömbös pointillista táblakép magukban 
koherens – mert döntően a reprezentáció igényeinek alárendelt – stilizációit játssza 
ki egymással szemben, hogy aztán mégis közösségüket és egyidejű érvényességüket 
ünnepelje. A Le Nain-parafrázis azt performálja ritkán látható festői elokven-
ciával, hogy festője nem ebben vagy abban a partikuláris stílusban, illetve nem a 
művek stiláris egységében érdekelt – inkább a stílusok közös nevezője, a festészet 
univerzális „nyelve”, a képalkotás mélystruktúrái foglalkoztatják. Az ecsetnyom le-
választását a színrendszerről vagy a képsík ontikus paradoxonának itt csak jelzett 
performatív „lejátszását” magam – kölcsönvéve Rosalind Krauss a modern szobrá-
szatra alkalmazott kategóriáját6 – a modern festészet „kiterjesztett tere” korai meg-
alapozási kísérleteként értelmezném, amelynek tanulságai is messze túlmutatnak 
Picasso szűkebb személyes-művészi dilemmáin vagy a 20-as, 30-as évek francia és 
nyugat-európai stílustörténeti fejleményein. A point-virgule-tache-cloisonné rend-
szerszerű összeolvasása nemcsak visszafelé, Le Nain ecsetkezeléséig vagy épp a 15. 
századi németalföldiek elképesztő precíziós festéstechnikájáig terjeszthető ki, de 
előre is: utólag megállapíthatjuk, hogy Jackson Pollock lendületes drippingje, Hans 
Hartung robbanékony gesztusai vagy Mark Rothko kivehetetlen finomságú simí-
tásai ugyanabba az eszközosztályba tartoznak, és épp azért tekinthetők magasrendű 
festészetnek, mert hosszú történeti tradíció érlelte ki lehetőségüket. Ugyanígy fest 
a helyzet a színhasználat vagy a képsík tekintetében is: Picasso modernista eljárása 
nemcsak visszafelé, például a Caravaggio monokrómiájára és elképesztően feszes 
síkkomponálására vet éles fényt, de implikálja – hogy csak egy-két közismert pél-
dát mondjak – Warhol plakátszínességét vagy a Rauschenberg-féle flatbed painting 
lehetőségét is, amennyiben mindezeket ugyanazon egyetemes festői kultúra, azaz a 
modern művészet intézményesült rendjébe integrálja.

A Le Nain-parafrázison egyfajta metafestészet születik tehát a szemünk előtt7, 
amelyben a megjelenítendő tárgy reprezentációja, vagy ahogy Derrida mondja, „a 
jelenlét metafizikája” kivonódik a játékból, azon eszközök elkülönülése és megmu-

6 Rosalind E. Krauss: A szobrászat kiterjesztett tere. 1999. 96–105.
7 A metafestészet fogalmát Victor I. Stoichițătól kölcsönzöm, aki 1993-ban megjelent L’instau-
ration du tableau. Métapeinture à l’aube des temps modernes c. könyvében vezette be azt a szak-
irodalomba. Vö. ehhez Lorenzo Pericolo: What is Metapainting? The Self-Aware Image, Twenty



Rényi András

134

tatkozása kedvéért, amelyek összjátéka e jelenlétet előállítaná. Nehéz ellenállnom a 
kísértésnek – és csak az időhiány gátol abban, hogy engedjek neki –, hogy Picasso 
e vidám, dekonstruktív pastiche-át Marcel Duchamp – véletlen-e, hogy épp ugyan-
abban az évben, 1918-ban született? – pimasz módon intellektuális, destruktív 
antiművével, a Tu m’- vel is összeolvassam. Ez a mindössze 70 cm magas, viszont 
több mint 3 méter széles, olajjal festett vászon festve van ugyan, mégis bátran állí-
tom, kívül van a festészeten: miközben minden porcikája a festészetről „szól”, mint 
festői mű, mint kép – nézhetetlen. „Csinálása” közben az alkotó szándékosan tá-
vol tartja magát minden vizuális attraktivitástól, nem él a képi kifejezés, a retinális 
meggyőzés eszközeivel, és kizárólag a szakértő néző intellektuális kompetenciájára 
számít, pontosabban azt provokálja. Mintegy felsorolás-szerűen, gonoszkodva ren-
deli egymás mellé a nyugat-európai festészeti kultúra megannyi, sokszor közhelyes 
teorémáját, sablonját, illetve annak a szintaxisnak az elemeit, amelyet Picasso is ki-
pécéz. A „retinális művészet” tagadása a Tu m’ esetében szintén metafestészetet ered-
ményez – azzal a lényeges különbséggel, hogy itt nem festészetről szóló festészettel, 
hanem festészetről szóló antifestészettel van dolgunk. Duchamp munkái ugyanis a 
par excellence avantgarde antiművészet manifesztumai: a lázadás kritikai gesztusai 
a művészet modernista intézményesülése, a magas fokon specializált-professzio-
nalizálódott esztétikai kultúra gyakorlása ellenében. Hasonló Magritte végtelenül 
fanyar, intellektuális képalkotásához, amelynek – noha vállaltan „vasárnapi 
festőként” – szintén kívül helyezi magát az autonómiáját kivívott festőművészet 
lenyűgözően gazdag hagyományán – szintén megvan a maga igazsága. 

De ez már egy másik történet.

Irodalom

Habermas, Jürgen: A modernség: befejezetlen program. Ford. Felkai Gábor. In Uő: 
Válogatott tanulmányok. Összeállította Felkai Gábor. Budapest: Atlantisz, 
1994. 259–281.

Krauss, Rosalind E.: A szobrászat kiterjesztett tere. Ford. Beck András. Enigma, 
20–21. sz. [1999] 96–105.

Years Later címen írt bevezető tanulmányát Stoichiță könyvének átdolgozott angol kiadásához. In 
Victor Stoichița: The Self-Aware Image: An Insight into Early Modern Metapainting. 2015. 1–31. 
Ettől némiképp eltér, bár több modernista referenciával operál W.J.T. Mitchell metakép-fogalma, 
vö. W.J.T. Mitchell: Metaképek. 2008. 155–192.



A stílus dekonstrukciója

135

---: The Picasso Papers. New York: Farrar, Straus andd Giroux, 1998. 97.
---: „Re-presenting Picasso”. Art in America, 68, 1980. 91–96.
Mitchell, W.J.T.: Metaképek. Ford. Oroszlán Anikó és Zámbóné Kocici Larisa. 

In Szőnyi György Endre – Szauter Dóra szerk.: A képek politikája. W.J.T. 
Mitchell válogatott írásai. Ikonológia és műértelmezés 13. Szeged: JATE
Press, 2008. 155–192.

Pericolo, Lorenzo: What is Metapainting? The Self-Aware Image, Twenty Years 
Later. In The Self-Aware Image: An Insight into Early Modern Metapaint-
ing. New, improved and updated edition with an introduction by Lorenzo 
Pericolo. London: Harvey Miller, 2015. 1–31.

Stoichiță, Victor I.: L’instauration du tableau. Métapeinture à l’aube des temps 
modernes. Paris: Méridiens Klincksieck, 1993.

---: The Self-Aware Image: An Insight into Early Modern Metapainting. New, im-
proved and updated edition with an introduction by Lorenzo Pericolo. 
London: Harvey Miller, 2015.

Warncke, Carsten-Peter: Pablo Picasso 1881–1973. I–II. Ed. Ingo F. Walther. 
Köln: Benedikt Taschen, 1995. Bd. I. 296.

Wölfflin, Heinrich: Művészetörténeti alapfogalmak. A stílus fejlődésének problémá-
ja az újkori művészetben. Ford. Mándy Stefánia. Budapest: Corvina, 1969.


