
Modernség és modernitás





Modernség és modernitás

Szeged University Press
2025



LITTERAE HUMANIORES

A szerkesztőbizottság tagjai: 
Gyenge Zoltán, Sándor Klára, Kent Cartwright, Hoczopán Szabolcs, Kiss Attila,  

Laczkó Sándor, Széll Márta, Szomora Zsolt, Zenón Luis Martínez

A kötet szerkesztői:
Balázs Gábor, Gábor György, Gyenge Zoltán, Laczkó Sándor, Vörös Kata

© A kötet szerzői

SZEGED UNIVERSITY PRESS
University of Szeged

A kötet a Szegedi Tudományegyetem Bölcsészet- és Társadalomtudományi Kar és az 
Országos Rabbiképző – Zsidó Egyetem közös gondozásában jelenik meg. 

A borító Vasily Kandinsky Watercolor No. 13 (1913) című képének felhasználásával készült. 

Felelős kiadó: Gyenge Zoltán
Felelős szerkesztő: Sándor Klára
Borítóterv: Gyenge Anna Júlia

Olvasószerkesztő: Daróczi Enikő

Nyomdai kivitelezés: Innovariant Nyomdaipari Kft.

DOI: https://doi.org/10.14232/lh.2025.3 
ISBN 978-963-688-089-7 

ISBN 978-963-688-090-3 (PDF) 
ISSN 3057-9449 (Print) 

ISSN 3057-9929 (Online) 



Tartalom

Bevezető������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������   9

I. A modernitás filozófiai és eszmetörténeti alapjai

Gábor György
A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői. Modernitás versus rombolás ��������������� 19

Gyenge Zoltán
Az elidegenedés kultúrára tett hatása – avagy az európai civilizáció vége (?) ������   67

Gyáni Gábor
Premodern, modernizáció, modernitás, modernizmus, posztmodern, sokszínű 
modernitás �����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������   83

Pléh Csaba
A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern 
pszichológia születésekor���������������������������������������������������������������������������������������������   97

II. A modern művészet metamorfózisai

Rényi András 
A stílus dekonstrukciója. Picasso, Le Nain, a klasszikus hagyomány 
és a képalkotás modernizácója ���������������������������������������������������������������������������������  121

Faludy Judit 
Trónkultúra ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������  137



Basics Beatrix
A magyar szimbolizmus elfeledett festője 
 – Hirémy-Hirschl Adolf (1860–1933) életműve az előző századforduló európai 
művészeti törekvéseinek kontextusában �����������������������������������������������������������������  161

Frauhammer Krisztina
Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi életvilágokban  
a Taussig napló-hagyaték tükrében�������������������������������������������������������������������������  179

III. Test, identitás és mesterséges szubjektivitás

Nagy Márta
O tempora, o mores! – A mesterséges intelligencia és a szerzőség kérdése�������������  201

Csepeli György
Test és identitás ���������������������������������������������������������������������������������������������������������  219

IV. A modernitás és a soá tapasztalata

Papp Richárd
„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk.”  
A holokauszt emlékezete magyarországi fiatalok körében�������������������������������������  229

Vajda Júlia
Találkozás, szembenézés, megbékélés �������������������������������������������������������������������������   253

Bolgár Dániel 
Ott lenni Seholsincsben. Magyar antiszemiták a zsidók nélküli világban ���������  267

V. A modernitás határain: irodalmi, történelmi és metafizikai reflexiók

Ambrus Gergely 
Analitikus filozófia és modernitás �������������������������������������������������������������������������������   295

Máté-Tóth András 
Modernitás és vallási sebességkorlátozás �������������������������������������������������������������������   315



Szabó Gábor 
Szerb Antal és D. M. Thomas Freudot olvas. 
(A „modern esemény” mint kulturális töréspont)���������������������������������������������������  323

Pók Attila
Szabadkőművesség és modernizáció Magyarországon������������������������������������������  337





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Bevezető

Az Országos Rabbiképző – Zsidó Egyetem és a Szegedi Tudományegyetem Böl-
csészet- és Társadalomtudományi Kara 2023 szeptemberében rendezte meg első 
közös interdiszciplináris konferenciáját Entartete Kunst, avagy az elfajzott mű-
vészet címmel. A tanácskozás a művészet és a hatalom, az autonóm alkotás és az 
ideológiai kontroll viszonyát vizsgálta, azt a kérdést járva körül, vajon létezhet-e 
egyáltalán „elfajzott művészet”, vagy ez a kategória maga is a politikai instrumen-
talizálás terméke. Az előadások a legkülönfélébb történeti és kulturális kontex-
tusokban elemezték a művészet megbélyegzésének és elnyomásának mechaniz-
musait, a „támogatott – tűrt – tiltott” ideológiai kategóriák alkalmazásának 
gyakorlatát, valamint a kortárs kultúrharc új formáit – a cancel culture jelenségé-
től az újfundamentalista eszmék térhódításáig. A központi kérdés mindvégig az 
maradt: vajon sikerrel járhat-e, hosszú távon, a politikai hatalom azon törekvése, 
hogy az autonóm és kritikai művészet hangját elfojtsa.

E konferencia szellemi folytatásának tekinthető a második, Modernség és mo-
dernitás című tanácskozás, amely 2024-ben valósult meg. Míg az Entartete Kunst 
az elnyomás és a normatív esztétikai ítéletek hatalmi természetét vizsgálta, a Mo-
dernség és modernitás a mögöttük húzódó történeti és filozófiai horizontot tárta 
fel: azt, hogy miként jött létre az a világkép, amelyben a művészet és a gondolko-
dás szabadsága egyáltalán konfliktusba kerülhet a hatalommal. A két konferen-
cia így dialektikus egységet alkot: az első a modernitás patologikus tüneteit – az 
ideológiai stigmatizálást, a cenzúrát és az öncenzúrát – elemezte, a második pedig 
magának a modernitásnak a folyamatát és fogalmi természetét vizsgálta, az újdon-
ság, a haladás, a kritika és a tradíció fogalmait a történelem és a gondolkodás tág 
összefüggéseibe helyezve.

A cenzúra, az öncenzúra, a szellemi és művészeti irányzatok tiltása vagy éppen 
propagálása természetesen nem a modern kor kizárólagos sajátja. A hatalom és 
a művészet, a közösség és az egyén, a tény és az érték, a történeti idő és az indivi-
duum viszonya az emberi civilizáció alapkérdései közé tartozik. A 18. század vé-
gétől azonban a nyugati kultúra addig a zsidó–keresztény és klasszikus görög–ró-



Bevezető

10

mai tradícióra épülő alapjai megrendültek: a racionalitás, a haladás és az emberi 
autonómia eszméi új, bizonytalan kimenetelű korszakot nyitottak. A modernitás 
vizsgálata így nem csupán történeti, hanem önértelmező vállalkozás: annak meg-
értése, miként definiálja önmagát az ember a történelem folyamán „modernként”, 
s mit tekint a modernségben saját lényegének.

A konferencia éppen ezért azt a kérdést tette középpontba, hogy a különbö-
ző történelmi korszakok miként gondolták el az „újszerűséget”: milyen ismérvek 
alapján neveztek valamit „modernnek”, és hogyan kapcsolódtak ezek a korabeli 
kulturális hagyományokhoz, eszmei örökségekhez és mentalitásokhoz. A moder-
nitás fogalma egyszerre időbeli és értékelő kategória, történeti és normatív konst-
rukció – s mint ilyen, újra és újra értelmezést kíván.

A téma rendkívüli tágassága miatt az előadók jelentős szabadságot kaptak 
megközelítésük megválasztásában. A szervező intézmények szellemi profiljának 
megfelelően elsősorban bölcsészet-, társadalom- és vallástudományi kérdések ke-
rültek előtérbe, de a tanácskozás kifejezetten ösztönözte a határterületi gondol-
kodást is. A több mint harminc előadás közül jelen kötet a legfontosabbak írott 
változatát közli, hozzájárulva ahhoz a tágabb kérdéshez, hogy mi is a modernitás 
lényege, és létezik-e olyan közös strukturális elem, amely összekapcsolhatja az 
egymástól gyakran radikálisan eltérő filozófiai, művészeti, társadalmi és politikai 
irányzatokat.

Adorno és Horkheimer klasszikus műve, A felvilágosodás dialektikája már a 20. 
század közepén megfogalmazta a modernitás tragikus paradoxonát: hogy a racio
nalitás és az emancipáció ígérete a technikai uralom és a totalitárius rendszerek 
előfeltételévé is válhat. A modern kor elválaszthatatlan a háborúk, a népirtások és 
a totalitarizmus történetétől – s ezért a konferencia, a magyarországi holokauszt 
hetvenedik évfordulójára is emlékezve, külön szekciót szentelt a soá új értelme-
zési lehetőségeinek, annak a kérdésnek, hogy miként formálja a modernitás örök-
sége a zsidó történelmi tapasztalatot.

I. A modernitás filozófiai és eszmetörténeti alapjai

A kötet első egysége eszmetörténeti és filozófiai szempontból közelíti meg a mo-
dernitás fogalmát. Az itt közölt tanulmányok közös kérdése: vajon mi különböz-
teti meg a modernséget minden korábbi korszak emberképétől és világértelmezé-
sétől? Hogyan lett a „modern” egyszerre időbeli meghatározás és értéktételezés 



Bevezető

11

– s miként alakult ki az a sajátos önreflexív tudat, amely a „modernitást” önmaga 
problémájaként ismeri fel?

Gábor György A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői című tanulmánya a 
modernitás eredetéről és kezdetéről szóló vitát rendkívül széles eszmetörténeti 
horizonton tárgyalja. A szerző a modernség időtlen lényegét abban látja, hogy „a 
jelen nem abszolút, nem tökéletes és nem mozdulatlan, vagyis nem szent”. A mo-
dernség tehát mindig a konvenciókkal szembeni kritikai alternatívák keresése és 
az újdonság iránti igény megfogalmazása. Az alcím – Modernitás versus rombolás 

– kettős jelentést hordoz: egyrészt utal a régi és az új dialektikus szembenállásá-
ra, másrészt a jelenkori folyamatok sötét tónusára, ahol a múlt és a jelen közötti 
kapcsolat meggyengül, s a tömegek leegyszerűsített illúziókkal próbálják helyet-
tesíteni a komplex valóságot.

Gyenge Zoltán Az elidegenedés kultúrára tett hatása – avagy az európai civili-
záció vége (?) című írása a Entfremdung fogalmát a német idealizmustól Marxon 
át a jelenkori woke cancel culture-ig követi, bemutatva, miként vált az elidegene-
dés a modernitás egyik alapélményévé. A tanulmány a kulturális önfelszámolás 
veszélyére hívja fel a figyelmet: a józan ész tudatos felszámolására, amelynek so-
rán az európai kultúra önazonosságától idegenedik el. E gondolatmenet végén 
Gyenge Kertész Imre figyelmeztetését idézi: egy civilizáció vége az, „amikor a 
saját ellenségeit imádja”.

Gyáni Gábor Premodern, modernizáció, modernitás, modernizmus, posztmo-
dern, sokszínű modernitás című tanulmánya a modern fogalom belső differenci-
álódását tárja fel. Bemutatja, hogyan mozdult el a „modern” jelentése az időbeli 
jelöléstől az értékelő, majd a korszak- és stílusmegjelölő tartalom felé. Részlete-
sen elemzi a modern–premodern oppozíciót, a modernitás mint tapasztalat fo-
galmát, valamint a „sokféle modernitás” eisenstadti koncepcióját. Gyáni követ-
keztetése szerint a modernség sohasem univerzális mérce, hanem mindig konkrét 
történeti és kulturális kontextusban nyer értelmet.

Pléh Csaba A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a 
modern pszichológia születésekor című tanulmánya a felvilágosodás „varázstalaní-
tó” projektjéből kiindulva mutatja be az Én fogalmának átalakulását. A karteziá-
nus én egységétől a fenomenológiai és kognitív pszichológiai modellekig követi a 
lélek dekompozícióját, és rámutat: Bergson, Dilthey, Husserl, valamint a kortárs 
fenomenológiai pszichológiák kísérletet tettek a személy egységének újrafogal-
mazására. Pléh tézise szerint a modern ember kettős lény: oksági gondolkodó és 
interpretatív létező, aki egyszerre próbálja megérteni és újrakonstruálni önmagát.



﻿

12

Bevezető

II. A modern művészet metamorfózisai

A kötet második egysége a modernitás művészeti dimenzióját vizsgálja: miként 
jelenik meg az új és a hagyományos, a forma és a szabadság, az individualitás 
és a közösség feszültsége a modern művészetben. E tanulmányok a modernség 
vizuális és esztétikai arcait tárják fel, a stílus, a motívum és a kulturális emlékezet 
kérdésein keresztül.

Rényi András A stílus dekonstrukciója című írása Picasso alakján keresztül a 
„par excellence modern művész” paradigmáját vizsgálja. Rényi értelmezésében 
Picasso modernsége nem a tradíció tagadásából, hanem annak újraalkotó folyta-
tásából fakad: a művész a múlt stílusrétegeit nem elveti, hanem új konstelláció-
ban teremti újra. A Le Nain-parafrázis elemzése révén a tanulmány megmutatja, 
miként válik a dekonstrukció maga is hagyománnyá – a modernség önreflexív 
formájává.

Faludy Judit Trónkultúra című tanulmánya a 2024-es nagy Anna Margit-kiál-
lítás inspirációjából kiindulva a szék motívumát vizsgálja mint pozíciót, jelentést 
és projekciós felületet hordozó szimbólumot. A szék – jelenléte és hiánya egya-
ránt – Anna Margit művészetében a trauma, az üresség és a létállapot kifejezője. 
A tanulmány tágabb ikonográfiai összefüggésben Farkas István és Thury Levente 
műveit is elemzi, ahol a szék és a trón a zsidó misztika, a Gólem-mítosz és a te-
remtés szimbolikus rétegeivel kapcsolódik össze.

Basics Beatrix tanulmánya újra felfedezett életművet mutat be: Hirémy-
Hirschl Adolf temesvári születésű, Bécsben és Rómában alkotó festőét. A szim-
bolizmus és a századforduló művészeti irányzatainak kontextusában Basics 
rekonstruálja Hirémy-Hirschl pályáját, aki akadémikus gyökereiből kiindulva 
teremtett mitológiai és allegorikus világot. A szerző célja az életmű művészet-
történeti rehabilitálása: annak bizonyítása, hogy Hirémy-Hirschl a magyar és az 
európai szimbolizmus jelentős, méltatlanul feledésbe merült alakja.

Frauhammer Krisztina Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi 
életvilágokban a Taussig napló-hagyaték tükrében című tanulmánya a 20. század 
eleji szegedi polgári modernitás mikrotörténetét tárja fel. Tardos-Taussig Ármin 
vendégkönyveinek bejegyzésein keresztül a tanulmány rekonstruálja a korabeli 
zsidó nagypolgárság kulturális érdeklődését: a pszichoanalízistől a reformpeda-
gógián át a Bauhausig és a mozgásművészetig. A helyi modernség így a mindenna-
pok gyakorlatában, a kapcsolatok és beszélgetések hálózatában mutatkozik meg.



Bevezető

13

III. Test, identitás és mesterséges szubjektivitás

A harmadik egység a modernitás antropológiai kérdéseit vizsgálja: miként vál-
tozik az identitás, a test és a szubjektum fogalma a társadalmi és technológiai 
átalakulások fényében. A tanulmányok közös nevezője, hogy a modern emberi 
lét új határait térképezik fel – a biológiai, szociális és digitális dimenziók met-
széspontjában.

Nagy Márta O tempora, o mores! – A mesterséges intelligencia és a szerzőség 
kérdése című tanulmánya a szerzőség és az alkotás fogalmát vizsgálja a mestersé-
ges intelligencia korában. Jason Allen Midjourney-vel készült díjnyertes képének 
példáján keresztül elemzi, hogyan értelmezhető az eredetiség, a kreativitás és a 
szabad akarat emberi és gépi kontextusban. A szerző rámutat: az MI nem auto-
nóm szerző, hiszen a meglévő emberi tudás és művek adatbázisaiból építkezik, 
ám a gyors technológiai fejlődés új jogi és filozófiai kategóriák bevezetését teheti 
szükségessé.

Csepeli György Test és identitás című tanulmánya Agamben és Foucault nyo-
mán vizsgálja a test politikai és társadalmi jelentését. Míg az állat élete genetikai 
programhoz kötött, az emberi test kulturális konstrukció, a hatalomgyakorlás el-
sődleges terepe. A szerző a testhez kapcsolódó erőszak formáit – a családon belüli 
agressziótól a háborús tömeggyilkosságokig – a biopolitikai kontroll logikájában 
helyezi el. A fix társadalmi struktúrák felbomlásával az identitás egyetlen stabil 
alapja maga a test marad – a hatalom és a szabadság végső színtere.

IV. A modernitás és a soá tapasztalata

A negyedik egység tanulmányai a modernitás legsötétebb örökségét, a soát és 
annak emlékezetét vizsgálják. A szerzők közös kérdése: miként él tovább a holo-
kauszt tapasztalata a kortárs társadalmakban, s hogyan formálja a zsidó identitás 
és az európai emlékezet viszonyát a modernitás romboló és felszabadító erőinek 
kettőssége.

Papp Richárd „Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk.” A holo-
kauszt emlékezete magyarországi fiatalok körében című tanulmánya empirikus 
kutatásra épül. A fókuszcsoportos és interjús vizsgálatok alapján kirajzolódik a 
fiatal generációk ambivalens viszonya a múlt e traumájához: a felejtés, a bizony-
talanság és a zavar mellett megjelenik az emlékezés tudatos igénye és a felelősség 



Bevezető

14

vállalása is. A tanulmány egyaránt feltárja az oktatás és a családi hallgatás okozta 
hiányokat, valamint bemutatja azokat a fiatalokat, akik az emlékezet új, közössé-
gi formáit keresik.

Vajda Júlia Találkozás, szembenézés, megbékélés című írása a soá feldolgozá-
sának pszichológiai és társadalmi nehézségeit tárgyalja. A középpontban Dan 
Bar-On izraeli pszichológus párbeszédcsoportjainak tapasztalatai állnak, ahol 
túlélők és elkövetők leszármazottai találkoznak. Vajda hangsúlyozza: a gyógyu-
lás és megbékélés folyamata lassú, de az egyéni szinten megtörtént szembenézés 
képes megtörni a hallgatás öröklődő láncolatát.

Bolgár Dániel Ott lenni Seholsincsben. Magyar antiszemiták a zsidók nélküli 
világban című tanulmánya a holokauszt idején részben megvalósuló „zsidómen-
tes” Magyarország eszmetörténeti tapasztalatát elemzi. A zsidóellenes utópia 
valóságos létrejötte nyomán az antiszemiták önazonossága megingott: a „zsidók 
nélküli” világban is tovább éltek azok a démonok, amelyeket ők maguk teremtet-
tek. A szerző szerint a soát bemutató kiállítások egyik feladata éppen az lehetne, 
hogy az elkövetőket mint hétköznapi embereket mutassa be – mert csak így is-
merhetjük fel saját hasonlíthatóságunkat hozzájuk.

V. A modernitás határain: irodalmi, történelmi és metafizikai reflexiók

A záró egység tanulmányai a modernség filozófiai és kulturális határvidékét térké-
pezik fel. Ezek a szövegek azt a kérdést vizsgálják, hogy a modern ember miként 
értelmezi újra önmagát, ha a racionalitás, a vallás, a metafizika és a történelem 
korábbi fogalmai már nem kínálnak biztos kapaszkodót.

Ambrus Gergely tanulmánya Analitikus filozófia és modernitás a modern me-
tafizika átalakulását elemzi. Rámutat, hogy a fizikalista ontológia a szubjektivitás 
kiiktatásával saját alapjait gyengítette meg: az univerzálé-realizmus és a termé-
szettörvények új értelmezései az empirizmust kiüresítették, s ezzel a klasszikus 
analitikus modernitás korszakát lezárták. Ambrus értelmezésében a 21. századi 
metafizika már nem a bizonyosság, hanem az értelmezés logikájára épül.

Máté-Tóth András Modernitás és vallási sebességkorlátozás című írása Olga 
Tokarczuk Nyughatatlanok című regényéből kiindulva a vallási dimenziót a 
modernizáció szükséges korlátjaként értelmezi. A „modernitás gyorshajtásának 
destruktivitását” csak egy vallási alapú „lassú modernitás” képes ellensúlyozni – 
különösen Közép-Európában, „a sebzett kollektív identitás régiójában”. A vallás 



Bevezető

15

Máté-Tóth olvasatában nem a modernitás ellentéte, hanem annak etikai szabá-
lyozó ereje.

Szabó Gábor Szerb Antal és D. M. Thomas Freudot olvas. (A „modern esemény” 
mint kulturális töréspont) című tanulmánya Freud A halálösztön és az életösztönök 
című írásának két irodalmi feldolgozását – Szerb Antal Utas és holdvilágát és D. 
M. Thomas A fehér hotelét – elemzi. Míg Szerb regénye a freudi gondolatokat 
szimbolikus illusztrációként használja, Thomas műve kritikai perspektívából ér-
telmezi újra Freudot, a holokauszt tapasztalatát az emberi történelem ősjelenete-
ként felfogva. A két Freud-kép szembeállítása így két modernitásfelfogás össze-
vetését is jelenti.

Pók Attila Szabadkőművesség és modernizáció Magyarországon című tanulmá-
nya a modernizáció eszmetörténeti és társadalmi folyamatainak hazai összefüg-
géseit vizsgálja. A felvilágosodás és a jozefinizmus korában a szabadkőművesség a 
társadalmi reformok szellemi motorja volt, később pedig a polgári nyilvánosság 
és a jótékonysági intézményrendszer egyik szervezője. A szerző bemutatja, hogy 
a szabadkőművesség egyszerre volt a nemzeti identitás vitáinak tárgya és a moder-
nizáció egyik legfontosabb kulturális közvetítője.

A két konferencia – az Entartete Kunst és a Modernség és modernitás – tehát egy-
azon szellemi ív két állomása: a művészet és a gondolkodás szabadságának határait, 
kockázatait és lehetőségeit kutatták különböző történeti és tudományos nézőpon-
tokból. E kötet ennek a közös vállalkozásnak a lenyomata: annak a meggyőződés-
nek a kifejezése, hogy a modernitás – bármennyire is ellentmondásos, válságokkal 
és törésekkel teli – nem lezárt korszak, hanem önértelmező folyamat, amelyben a 
kritika, a reflexió és a párbeszéd a megújulás egyetlen útja marad. 

A rendezvénysorozat a jövőben is folytatódik, immár egy harmadik temati-
kus állomással, amely a hazugság és a kegyes hazugság kérdéskörét állítja a kö-
zéppontba. E tervezett konferencia szervesen illeszkedik az előző két tanácsko-
zás szellemi ívébe: míg az Entartete Kunst a hatalom és az autonóm művészet 
konfliktusát, a Modernség és modernitás pedig e konfliktus történeti-filozófiai 
gyökereit tárta fel, a következő lépés a modern ember önértelmezésének etikai 
dimenzióját vizsgálja. A „hazugság” mint kulturális, politikai és teológiai jelen-
ség nem pusztán morális kérdés, hanem az igazságkeresés és az önáltatás modern 
viszonyainak tükre. A konferencia célja annak feltárása, ahogyan a modernitás 
válságában elmosódnak az igazság és a fikció, az etika és a politika, a vallás és a 
narráció határai. Az interdiszciplináris megközelítés – amely a bölcsészet-, tár-
sadalom- és vallástudományokat egyaránt bevonja – e harmadik tanácskozás-



16

ban is azt a törekvést kívánja folytatni, hogy a modernitás tapasztalatát a maga 
teljességében, egymásra vetülő történeti, filozófiai és antropológiai rétegeiben 
értse meg.

A szerkesztők

Budapest–Szeged, 2025 őszén

Bevezető



I. A modernitás filozófiai és eszmetörténeti alapjai





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Gábor György
ORCID: 0000-0001-9984-960X
Országos Rabbiképző – Zsidó Egyetem

A kánon megkérdőjelezői  
és a múlt eltörlői
Modernitás versus rombolás

Absztrakt

A modernitás nem korszaknak, hanem állapotnak értelmezhető: nem „válság-
ban van”, hanem maga a válság, amely a fennálló rend állandó kritikáját és meg-
újítását hordozza. A múlthoz való viszony kettős: a hagyomány újraértelmezése 
vagy radikális elutasítása (például futurizmus, cancel culture). Az emlékezetpo-
litika, a „gyorsuló idő” (Koselleck), a kulturális ipar és a digitális média egyaránt 
gyengítik az autonómiát és a történeti önismeretet. A modernitás akkor őrizheti 
meg teremtő energiáját, ha a hagyományhoz való hozzáférése s annak hermene-
utikai elsajátítása, valamint a mindenkori adott autoriter hatalommal és a hata-
lom által rögzített kánonokkal szembeni emancipációs törekvése egyensúlyban 
marad. A „láncolat” megbomlása így nem a múlt eltörlését, hanem a megértés 
helyreállítását és a folytonos újraértelmezés szükségességét teszi nyilvánvalóvá.

Kulcsszavak:  modernitás, kánon, válság, történelmi emlékezet; hermeneutika, 
újraértelmezés, cancel culture

Abstract

Modernity is to be conceived not as a historical epoch but as a condition: it is 
not “in crisis” but is itself the crisis, carrying within it the permanent critique and 
renewal of the established order. Its relation to the past is ambivalent—either 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.1



Gábor György

20

the hermeneutical re-appropriation of tradition or its radical repudiation (as in 
Futurism or cancel culture). Memory politics, the acceleration of time (Kosel-
leck), the culture industry, and digital media alike erode autonomy and historical 
self-understanding. Modernity can preserve its generative energy only if access to 
tradition and its hermeneutical appropriation remain in balance with the eman-
cipatory resistance to authoritarian power and the canons it seeks to impose. The 
breaking of the “chain” thus signals not the erasure of the past but the imperative 
of restoring understanding and the necessity of continuous reinterpretation.

Keywords: modernity, canon, crisis, historical memory, hermeneutics, reinter-
pretation, cancel culture

Prológus

1697-ben, midőn „az antik és a modern műveltség körül támadt híres disputa 
javában zajlott”,1 hírlik, hogy egy pénteki napon a londoni Királyi Szent Jakab 
Könyvtár polcain irtózatos csata vette kezdetét a régi, vagyis a klasszikus és a mo-

1 Jonathan Swift: A könyvek csatája. 1961. 7. Swift munkája szervesen illeszkedik abba a 17. századi 
kiterjedt vitafolyamba, amely a jelennek az antikokhoz és a modernekhez való viszonyát kísérelte 
meg tisztázni: mi hasznosítható és miként a múltból a jelen számára? A reneszánsszal ellentétben 
nem az antikokhoz való visszatérés volt a kérdés, hanem az, hogy egyáltalán van-e joga a jelen-
nek hivatkozni az antik szerzőkre akkor, amikor az egyház továbbra is cenzúrázza, ellenőrzi, és 
sok esetben tiltja a rájuk történő hivatkozásokat. 1612-ben jelenik meg Trajano Boccalini római 
szerző munkája, a Ragguagli del Parnaso (amelyet Rómában nem, csak Velencében tudott kiadni), 
ahol az „ókori ellenállók”, Szókratész, Seneca és Tacitus mellé áll, az ókori szerzők fontosságát és a 
libertas philosophandit, azaz az akadémiai szabadságot hirdetve. (A libertas philosophandi kérdés-
köréhez lásd Gatti: Ideas of Liberty in Early Modern Europe. From Machiavelli to Milton. 2015. 81. 
skk.) Boccalini Swiftre gyakorolt hatásához lásd W. H. Irving: Boccalini and Swift. 1973–1974. 
143–160. 1620-ban lát napvilágot Alessandro Tassoni Paragone degli ingegni antichi e moderni c. 
munkája, ahol a szerző az ókoriak és a modernek szükségességéről, fontosságáról és nélkülözhetet-
lenségéről beszél. Londonban 1621-ben jelenik meg Robert Burton The Anatomy of Melancholy c. 
jelentős értekezése, melynek sok helyén a modern életformával, a technikával és a piaccal kapcso-
latosan fejti ki elítélő nézeteit. 1623-ban Secondo Lancellotti olasz apát L’hoggidi overo il mondo 
non peggiore ne più calamitoso del passato c. művében a modern szerzőket ünnepli, s az „oggidi”, azaz 
a „ma” felszabadítását sürgeti a klasszikus antikvitás uralma alól. Végezetül Tommaso Campanella 
1623-ban megjelent La città del sole c. utópiáját szükséges megemlíteni, ahol az antik és a modern 
szemlélet harmóniáját mi sem jelképezi erőteljesebben, mint hogy az egyház által irányított boly-
góköztársaságban magától értetődőnek, mi több, egyenesen elvártnak számít a többnejűség.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

21

dern könyvek között. Az eposzi méretű háborút, amelyet hordereje és a benne 
felvonuló hírneves hősök heroikus vitézkedése okán a theomachiára, az istenek 
harcára emlékezve okkal nevezhetünk bibliomachiának, vagyis a könyvek har-
cának, Jonathan Swift énekelte meg hőskölteményében, A könyvek csatájában. A 
tinta nevű veszélyes folyadékkal és a toll nevű gyilkos lőszerrel zajló hosszan tartó, 
makacs és öldöklő csata, amelynek korábbi helyszíne a Parnasszus-hegy két csú-
csa, a magasabbé, amely hagyományosan a klasszikusoké, és a magasabbtól némi-
leg beárnyékolt alacsonyabbé, amely a moderneké volt, immár a könyvtár polc-
rengetegére helyeződött át. A klasszikusok és a modernek öldöklő küzdelmét a 
pedáns enumeráció tanúsága szerint nagyhírű héroszok vívták: a klasszikusok 
Homérosszal, Aiszóposszal, Hérodotosszal, Platónnal, Arisztotelésszel, Eukle-
idésszel, Liviusszal, Pindarosszal és Vergiliusszal, a modernek Aquinói Tamás-
sal, Duns Scotusszal, Descartes-tal, Tassóval, Miltonnal, Hobbesszal, Baconnel, 
Drydennel és Gassendival. Csak úgy szállt a porfelhő, a skolasztikusok épp hogy 
megszabadultak a bennük tanyázó férgektől, emitt a klasszikus Arisztotelész 
nyílvesszejével a modern Bacon helyett tévedésből az ugyancsak modern Descar-
tes-ot találta el, oly erővel, hogy a bőrkötés rögvest beszakadt. Néhány polcnyival 
odébb Pindarosz „hitvány kutya” felkiáltással kettészelt egy nyomorult modernt, 
hogy annak testmaradványát aztán Venus magához vegye, ambróziában fürdesse 
meg, s galambbá változtatva a kocsija elé foghassa. Ám hiába szorgoskodott az 
esemény oly hiteles krónikása, Jonathan Swift úr, ugyanis, amint arról magától a 
szerzőtől értesülhettünk, „Hiatus valde deflendus in MS”, vagyis „egy rendkívül 
sajnálatos hézag a kéziratban” az oka annak, hogy mind a mai napig nincs tudo-
másunk a küzdelem végső és remélhetően megnyugtató kimeneteléről.

Swift híres parabolája ellenére, ahol a könyvtár pókjának és a pókhálóba be-
legabalyodott méhnek a nagy kontroverziájáról olvasni, egyik oldalon a roppant 
hálót szövő, lustán szemlélődő, önmagából táplálkozó és szaporodó, mindent 
ürülékké és méreggé változtató, azaz az utálatos napi irodalmat megtestesítő 
pókkal, vagyis a modern szerző archetípusával, másik oldalon az egyetemes ható-
körben hosszas kutatásokat és alapos tanulmányokat végző, az igaz ítélkezés, s a 
dolgok közti különbségtevés révén mézzel és viasszal visszatérő méhhel, vagyis a 
klasszikus szerzők modelljével, nos e felettébb érzéki példázat ellenére sem képes 
e sorok szerzője egyértelműen és határozottan letenni emide vagy amoda a vok-
sát. Még akkor sem, ha töredelmesen bevallva nem áll tőlem távol Kristellernek, a 
reneszánsz egyik legismertebb kutatójának a megjegyzése, aki mintha csak Swift 
parabolájára reflektált volna: „A tizenhetedik században a régiek és a modernek 



Gábor György

22

híres csatája ahhoz vezetett, hogy világosabb különbséget tettek a tudományok 
között, amelyekben a modern kor már meghaladta az antikok eredményeit, vala-
mint a művészetek között, amelyekben az ókoriakat soha nem lehetett felülmúl-
ni, legfeljebb talán egyenlővé válni velük.”2

Viszont eme feltűnő és bizonyára túlontúl árulkodó elővigyázatosságomat 
követően, s tekintettel a későbbi mondandómra, aligha kerülhetem meg annak 
világos tisztázását, immár a pókoktól és méhektől búcsút véve, hogy valójában 
hol is húzom meg a modernitás fogalmának határait. 

I.

Napjaink repetitív közhelye annak baljós hangoztatása, hogy a modernitás vál-
ságban van. Ez a meglehetősen banális frázis amúgy igaz is, csak éppen a szintak-
tikai egység helyes hangsúlyozására szükséges törekedni: „a modernitás válság-
ban van” helyett fogalmazzunk inkább úgy, hogy „a modernitás válságban van”, 
azaz „a modernitás a válság maga.” 

Az állítás ellentmondani látszik a történettudomány hagyományos korszako-
lásának, amely a modernitás kezdetét leggyakoribban a 15–16. századra teszi, a 
genezist valamilyen kiemelkedően fontos történelmi pillanattal azonosítva. Ez 
hol a Keletrómai Birodalom 1453-as bukása, azaz Konstantinápoly törökök ál-
tali elfoglalása s a kereszténység egy bizonyos formájának szimbolikus vége, hol 
Amerika 1492-es felfedezése, vagyis az egész Föld birtokba vétele,3 hol Luther 
1517. október 31-i wittenbergi fellépése és a 95 tétel kiszegezése a Schlosskirche 
kapujára, azaz – egyfelől – szakítás a római katolicizmussal, s másfelől a protes-
táns reformáció beindulása. S ahol a történettudomány a korszakváltások megha-
tározását a tudománytörténet valóban nagy fontosságú eredményeihez köti, ott 
a modernitás kezdetét egyesek a tudás terjedésének a korábbiakban sosem látott 
sebességét és széles körű szétáramlását lehetővé tevő könyvnyomtatásban érzé-
kelik, míg mások Galilei első csillagászati távcsövének 1609-es bemutatásában, 
tehát a klasszikus kozmológiával való szembefordulásban.4 Ez utóbbira Pierre 

2 Kristeller: Renaissance Thought and Its Sources. 1979. 79. 
3 Fernand Braudel a modernitás meghatározó összetevőjének és feltételének tekinti Amerika fel-
fedezését, vagyis a világ egységességét, magát az egység felé tartó világot, amely „közös kalandba” 
keveredett. Fernand Braudel: Expansion européenne et capitalisme (1450–1650). 1997. 380–383.
4 Pierre Chaunu: La modernité, qu’est-ce que c’est? Introduction historique, https://auteuil.epudf.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

23

Chaunu hívta fel a figyelmet, s ha a modernitás kezdetének meghatározása ezzel 
még természetesen vitatható is maradt, arra kétségtelenül ráirányította a figyel-
met, hogy a mindenkori modernitás a tér és az idő minél tágabban érzékelhető, 
leírható és felhasználható paraméterét feltételezi. Galilei teleszkópja radikálisan 
megnyitotta a tér végtelenségét, s lehetővé tette az egészen távol eső megfigyelé-
sét, amiként valamivel később Leeuwenhoek mikroszkópja biztosította a végtele-
nül kicsihez való hozzáférést, láthatóvá téve a korábban észrevehetetlent, ezáltal 
a dolgokat a kvázi nem-létből a létbe segítve át.5

Egyes eszmetörténeti megközelítések tágabb összefüggésekben már a görög–
római szellemi életben vélték megtalálni a modernizáció meghatározó elemét. 
Így például Goody és Watt az alfabetikus kultúra térhódítását, kulturális diffúzi-
óját, a görög írásrendszer és az írástudó társadalom létrejöttét nevezi a modern
ség és a modernizáció legfőbb hajtóerejének.6 Mások Európa minden további 
modernizálódásának feltételét és motorját a klasszikus görög és római világ ra-
cionális érvelési igényében, az igazságosság érvényesítésének és érvényesülésének 
erkölcsi eszményében, a mindenkori demokratikus társadalmi berendezkedés 
modelljéül szolgáló korabeli politikai törekvésekben, avagy a matematika és az 
orvostudomány fokozott alkalmazásában és az együttélés keretéül szolgáló jogi 
gondolkodás eredményeiben vélték megragadhatónak.7 S hasonlóképpen Citot, 
aki a modernség szellemét és meghatározó összetevőit a szabadságban, az univer-
zalizmusban és az individualizmusban látja,8 a tisztán kronologikus aspektussal 

org/culture-19/cycle-1996-1997-la-modernite-1-11710/ (A letöltés ideje: 2024.09.27.) 
5 Chaunu: uo. A fent jelzett történelmi dátumok relevanciáját maga Chaunu teszi kritika tárgyává. 
Ami Konstantinápoly törökök általi elfoglalását illeti, azt annyiban nem tartja jelentős dátumnak, 
amennyiben a törökök ekkorra már rég urai voltak a Keleti Birodalom nagy részének, s a városban 
ekkor mindössze 20.000 ember élt a korábbi 500.000-rel szemben, azaz a dátum – mint Chaunu 
megjegyzi – csupán „szimbólum volt”. Amerika felfedezését illetően Chaunu arra hívja fel a figyel-
met, hogy a hazatérő Kolumbusz azzal a bizonyossággal érkezett vissza Lisszabonba, hogy egye-
nesen Kínából jött meg. Egy bizonyos d’Anghiera nevű történész és földrajztudós lesz az, aki Ko-
lumbusz jelentéseit olvasva elsőként veti fel, hogy Kolumbusz egészen nyilvánvalóan nem járhatott 
Kínában, s az útja során látott szigetek egy „novus mundushoz” tartozhatnak. Összegzésképpen a 
két fenti dátumról Chaunu így ír: „Sokkal inkább szimbolikus jelentésükben, semmit az általuk 
lefedett tények valóságában látjuk bennük a modernitás kezdetét.” 
6 Goody–Watt: The Consequences of Literacy. 1963. 304–345., különösen 316; 319–321.
7 Lásd ehhez G. E. R. Lloyd: Magic, Reason and Experience. Studies in the Origin and Development 
of Greek Science. 1979.; Uő: Early Greek Science: Thales to Aristotle. 1970. 
8 „Ami radikálisan új, az az univerzalizmus és az individualizmus összekapcsolása, és az, hogy ez 
a két pillér válik a szabadság két pillérévé.” Lásd Vincent Citot: „Le processus historique de la 
Modernité et la possibilité de la liberté (universalisme et individualisme)”. Le Philosophoire, 25(2), 



Gábor György

24

konfrontálódva arra hívja fel a figyelmet, hogy „A modernitás csupán egy ha-
gyományt reaktivál, a legjobbat veszi belőle, a többit pedig elhagyja. A modern 
Nyugat-Európa és alapvető értékei Athénból, Jeruzsálemből és Rómából erednek. 
Bár a modernitás alapvető építőkövei már az ókorban is megvoltak, mégis igaz, 
hogy a modernek egy zseniális húzás révén képesek voltak ezeket összekapcsol-
ni és együtt elgondolni őket. Az antik univerzalizmussal és individualizmussal, 
amelyek szétválasztva maradtak, mert két különböző hagyományhoz tartoztak, 
a modernek megteremtették a szinguláris univerzálist, az egyszerre autonóm és 
független embert…”9 

Kifejezetten esztétikai-művészetelméleti értelemben használja a fogalmat Va-
sari, az ikonográfiai kötöttségektől meghatározott bizánci stíluson való felülemel-
kedést érzékelve, amikor modern módnak (maniera moderna) nevezi Leonardo 
da Vinci műveit, ahol „rajzolásának ragyogása és ügyessége és a természet minden 
apró részletének nagyon finom utánzása mellett… jó szabályokkal, jobb renddel, 
helyes mértékkel, tökéletes rajzolással és isteni kegyelemmel, bőséges másolatok-
kal és mély művészettel valóban mozgást és lélegzetet adott alakjainak.”10 

A modernitás hordozójaként Cassirer a filozófia szerepét hangsúlyozza: „va-
jon a mítoszok világa olyan tény-e, amely bármilyen módon összevethető az 
elméleti tudás világával, a művészet világával vagy az erkölcsi tudat világával? 
Vagy ez a világ nem tartozik-e eleve a látszat birodalmához – ahhoz a látszathoz, 
amelytől a filozófiának mint a lényeg tanának távol kell tartania magát, amelybe 
nem merülhet el, hanem amelytől egyre világosabban és élesebben el kell határo-
lódnia? Valójában a filozófiának mint tudományos diszciplínának az egész törté-
nete ezért az elkülönülésért és elhatárolódásért folytatott állandó küzdelemnek 
tekinthető.”11

Goody és Watt az európai civilizációt a modernizálódás pályájára állító leg-
főbb elemeként a történeti gondolkodást nevezi meg, a „múltnak mint objektív 
valóságnak az érzetét”, „olyan folyamatot, amelyben a »mítosz« és a »történe-
lem« megkülönböztetése döntő jelentőségűvé válik.” S ehhez kapcsolódik „a 
logika – egy megváltoztathatatlan és személytelen beszédmód (immutable and 

35–76. https://doi.org/10.3917/phoir.025.0035 
9 Uo.
10 Vasari: Le vite de’ piu eccellenti pittori, scultori, et architettori, Proemio della terza parte delle Vite. 
Lásd ehhez Renato Barilli: Maniera moderna e Manierismo. 2004.
11 Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, II. Das mystische Denken. 2010. ix; Uő: 
Was ist der Mensch? Versuch einer Philosophie der menschlichen Kultur. 1960. 93–139. 



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

25

impersonal mode of discourse)”,12 vagyis a preszókratikus filozófia radikális újítása, 
az a „szellemi forradalom”, amelynek lényege a mitikus gondolkodásmódról a lo-
gikai-empirikusra való áttérésben ölt testet.13

Akad, aki az európai modernizmus genezisét a kereszténység megjelenésével 
jelentkező új gazdasági szemléletben érzékeli,14 akad, aki a középkori mezőgaz-
dasági technológiákban bekövetkezett változásokat tartja meghatározónak,15 
mások a modernizmus nyitányának Tempier párizsi püspök 1277-es, az arisz-
totelianizmust és annak különböző irányzatait 219 tételben elítélő határozatát 
tekintik.16 Pierre Duhem „a modern tudomány születésének időpontját minden 
vitán felül”17 ebben ragadja meg, amennyiben az arisztoteliánus tételek index-
re helyezése a természettudósokat „egyes fizikai és kozmológiai problémák nem 
arisztoteliánus megoldására, vagyis egy új fizika megalkotására”18 inspirálta. 

Megint más eszmetörténészek a modern világ kezdeteit a reneszánsz és huma-
nizmus kettősségében vélik felfedezni,19 a modernizmust az individuum születé-
sével azonosítva, s a beilleszkedés korporatív figuráját a perszonális önérzet és a 
hírnév öntudattól duzzadó alakjával mint a modernizmus hordozójával felváltva.20 
Delumeau a reneszánszban olyannyira a modernitás genezisét látja, hogy azt már 

12 Goody–Watt: The Consequences. 321.
13 Lásd ehhez Jaeger: The Theology of the Early Greek Philosophers. 1947. Különösen 1–17. 
14 Lásd Louis Dumont: From Mandeville to Marx. The Genesis and Triumph of Economic Ideology. 
1977.
15 Lynn White Jr.: Medieval Technology and Social Change. 1962. 
16 Redl Károly: Az 1277-es párizsi elítélő határozat. 1987.
17 Pierre Duhem: Études sur Léonard de Vinci. Ceux qu’il a lus et ceux qui l’ont lu. 1984. 412. 
18 Borbély Gábor: Civakodó angyalok. Bevezetés a középkori filozófiába. 2008. 195.
19 Míg a reneszánsz és humanizmus terminusát Kristeller mind történetileg, mind tartalmilag 
határozottan elkülöníti (lásd Kristeller: Renaissance Thought. 21–32.), addig Baktin a két fogal-
mat „nemcsak hogy összekapcsolható”-nak, „hanem egyenest elválaszthatatlan”-nak mondja: „…a 
humanizmus nem a reneszánsz egyik oldala vagy fejlődési foka, hanem az egész reneszánsz szocio-
kulturális világ belső meghatározásaként fogható fel. A reneszánsz: humanista kultúratípus. A hu-
manizmus viszont reneszánsz és csakis reneszánsz jelenség.” Leonyid Batkin: Az itáliai reneszánsz. 
2014. 21–22. A reneszánsz és a humanizmus fogalmainak szoros összetartozását vallja például 
George Saintsbury: The Earlier Renaissance. 1968.
20 „… Ugyanakkor azonban teljes erejével feltámad a szubjektív elem, az ember szellemi egyéniség 
lesz és így ismer önmagára.” (a német eredetiben: „daneben aber erhebt sich mit voller Macht das 
Subjective; der Mensch wird geistiges Individuum und erkennt sich als solches.”). Jacob Burck-
hardt: A reneszánsz Itáliában. 1978. 94. (németül: Die Cultur der Renaissance in Italien. 1860. 
131.) Kiemelendő Burckhardtnak a fentiekhez fűződő megjegyzése: „Figyelmet érdemel az uomo 
singolare, uomo unico (rendkívüli, páratlan ember) kifejezés, az egyén kialakulása felsőbb és legfel-
sőbb fokának jelzésére.” (I. m. 347.)



Gábor György

26

nem is korszaknak, hanem műve eredeti címében egyenesen „civilizációnak” te-
kinti, s mint modern jelenségben az alábbiakat hangsúlyozza: „A középkori kleri-
kális gondolkodás megkérdőjelezése, az újra meginduló népességnövekedés, a mű-
szaki fejlődés, a tengeri vállalkozások, az új esztétika megfogalmazása, valamint az 
újragondolt és megifjodott kereszténység alkották annak a riposztnak a fő elemeit, 
melyet a nyugati világ szegezett szembe az útjában tornyosuló akadályokkal.”21

Voltaképpen a fentiekkel állíthatók párhuzamba azok a nézetek, amelyek a 
hiedelmek és a hiedelmekből fakadó gyakorlatok és praktikák szekularizálódá-
sát, valamint a társadalmi élet fokozatos racionalizálódását tekintik a modern 
világ létrejöttéhez elengedhetetlenül szükséges összetevőnek. A vallás és a mágia 
hanyatlása készítette elő a terepet a szekuláris hitrendszerek, azaz az ideológiák 
megjelenéséhez, amelyek a túlvilági létezéstől, a transzcendens lényektől és érté-
kektől elfordulva a politikai cselekvés e világi-immanens mozgósítására szolgál-
nak. Vagyis „az iparosodás előtti társadalom vallásos és mitikus tudatát felváltot-
ta a társadalmi kollektivitásokban gyökerező és világi hitrendszerek által éltetett 
gyakorlati tudat”,22 amely az „ideológiák korát” eredményezte, és a 19. század 
végi – 20. század eleji radikális forradalmakhoz vezetett, majd innen még tovább, 
a posztmodern világig, az ideológiák korának végéig.

A politikafilozófiai gondolkodás hagyományában a modernitás két legdön-
tőbb pillanata közül az egyik az volt, amikor „a régi és a modern álláspont közti 
különbség” abban definiálódik, ahogy a történeti gondolkodás megindítja a táma-
dását a természetjog ellenében. Ahogy Leo Strauss fogalmaz: „A modern történeti 
tudat hívei mint mitikusat elutasítják azt a premisszát, hogy a természet norma; 
elutasítják azt a premisszát, hogy a természet magasabb rangú, mint az ember al-
kotta dolgok. Másrészt vagy azt képzelik, hogy az ember és alkotásai, beleértve az 
igazságosság változékony eszméit, ugyanolyan természetesek, mint minden más 
valóságos dolog, vagy alapvető dualizmust látnak a természet birodalma és a sza-
badság vagy történelem birodalma között. Az utóbbi esetben azt gondolják, hogy 
az ember és az emberi kreativitás világa fölötte áll a természetnek.”23 

Csakhogy „az emberek nem tudnának együtt élni, ha a véleményeket a társa-
dalmi parancs nem szilárdítaná meg. Így válik a vélemény mérvadó véleménnyé, 
közdogmává vagy Weltanschauunggá”,24 s ennek értelmében és tudatában szü-

21 Jean Delumeau: Reneszánsz. 1997. 9. A francia eredeti cím: La civilisation de la Renaissance.
22 John B. Thompson: Ideology and Modern Culture. 1990. 77.
23 Leo Strauss: Természetjog és történelem. 1999. 16. 
24 Uo. 16.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

27

letnek meg a társadalmi szerződés különféle formái, Machiavellitől25 Hobbeson 
át26 egészen Rousseau-ig, ahol az immár nem vallási alapon szerveződő, a transz-
cendensen, a teológián és a teleológián inneni megfontolások nem a természet 
ontológiai rendjét hivatottak tükrözni, hanem az emberi belátás racionalitását. 
Oakeshott-tal mondva: a szerződő és a szerződéskötő teremtmények egyetérté-
se „nem »természetes«, hanem »művi« megegyezésekben valósul meg.”27 Ám 
a modernek számára épp ez a lényeg: az tudniillik, hogy a természeti vagy is-
teni rend puszta reprodukciója helyett az ember maga választotta körülmények 
között köt szerződést a többi embertársával, önmaga által meghatározva a kö-
zös szabályokat és normatívákat, amelyek immár kiolvashatatlanok a természet 
onto-teológiai rendjéből. Vagyis a természetes szabadságot nem egy modellként 
szolgáló Rend, hanem egy mesterséges-művi szerződés garantálja. 

A modernitáshoz vezető másik politikafilozófiai elv a hatalommegosztás, 
vagyis a hatalom korlátozásának, a hatalmi koncentráció megakadályozásának, 
a fékek és ellensúlyok rendszerének és a hatalmi ágak szétválasztásának az elve, 
a minden addig ismert hatalmi formával és uralkodói gyakorlattal ellentétes be-
rendezkedés, amelyet Montesquieu-nek szokás tulajdonítani, ám amely gondo-
lat a maga kevésbé absztrakt formájában, viszont egészen konkrét gyakorlatában 
már a Héber Bibliából is kiolvasható, ahogy ezt az amerikai alapító atyák tették.28 
Montesquieu politikai elvárása ugyanakkor valamennyi előzményével együtt 
radikálisan új szempontot és új perspektívát jelent, a hatalom önkorlátozásának 
korábban sosem ismert irányelvét: „Hogy a hatalommal ne lehessen visszaélni, 
ahhoz az kell, hogy a dolgok helyes elrendezése folytán a hatalom szabjon határt 
a hatalomnak.”29

Giddens a felvilágosodás intellektuális változásában találja meg a modernné 
váló Európa első és máig meghatározó lendületét,30 míg van, aki az individualizá-
cióban,31 s akad, aki az oktatásban és az oktatás elemi változásait generáló nyom-

25 Ehhez lásd L. Strauss: Thoughts on Machiavelli. 1984., különösen 54–84.
26 Uő: What is Political Philosophy, and Other Studies. 1988., különösen 170–196.
27 Michael Oakeshott: Az erkölcsi élet Thomas Hobbes írásaiban. 2001. 352.
28 Lásd Gábor–Frölich: „A világ legrepublikánusabb könyve”. A Héber Biblia mint politikafilozófiai 
forrás. 2023. 27–61.
29 Montesquieu: A törvények szelleméről. 2000. 247. 
30 Lásd Anthony Giddens: Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late Modern Age. 1991.
31 Lásd Alan Macfarlane: The Origins of English Individualism. The Family, Property and Social 
Transition. 1978.; Dumont: Essais sur l’individualisme. Une perspective anthropologique sur l’idéo-
logie moderne. 1983.



Gábor György

28

dafesték megjelenésében.32 S persze sokan vannak, akik az ipari forradalomban, 
a nagyüzemi gyári termelésben, illetve a szénnek tüzelőanyagként és a gőznek 
energiaforrásként történő felhasználásában.33

Jacques Attali roppant szimptomatikusnak tartja, hogy a modernitás (mo-
dernité) szó a francia nyelvben a 19. században jelent meg, előbb Balzac, aztán 
Stendhal, később Baudelaire munkáiban. Attali szerint a kifejezés egy korszakra, 
egy civilizációra és egy jövőképre utal, amely az egyéni szabadságot, az emberi 
jogokat, a racionalizmust, a pozitivizmust, valamint a technikai fejlődésbe és az 
iparba vetett hitet egyesíti. A modernitást egyfajta „hódításnak” (conquête) neve-
zi, amelynek hajtóerejét – mint írja – Auguste Comte a tudományban, Saint-Si-
mon az iparban, Marx az osztályharcban, Tocqueville a társadalmi viszonyok 
kiegyenlítésében, azaz a demokráciában, míg Max Weber a racionalizációban 
találta meg.34

Habermas a modernitás kifejezést szociológiai, gazdasági és politikai értelem-
ben egyaránt sokszorosan összetett fogalomnak tekinti, a társadalmi mobilitás, a 
közös értékek és normatívák eredőjét látva benne, ám a fogalmat ő is adott tör-
ténelmi korszakhoz köti, jelesül a kapitalizmushoz és a kapitalizmus által megte-
remtett egyes elemek újra és újra megjelenő, a válsághelyzetekben folytonosan 
megújulni képes összetevőiben látva annak lényegét: „A modernizáció kifejezés 
egy sor kumulatív és egymást erősítő folyamatra utal: a tőke felhalmozására és az 
erőforrások mobilizálására; a termelőerők fejlődésére és a munkatermelékenység 
növekedésére; a központi politikai hatalom és a nemzeti identitás kialakulására; 
a politikai részvételi jogok, a városi életmód, a formális iskolai oktatás elterjedé-
sére; az értékek és normák szekularizációjára stb.”35 

Főként a pszichológusok és a vallástörténészek köreiben szokás a modern 
világ esszenciális összetevőinek, a modern individuumnak, az újonnan felfede-
zett pszichének, a személyes, befelé irányuló spiritualitásnak és a meditációra, a 
bensővé, priváttá tett transzcendens élményének, valamint a rituális külsőségek 

32 Lásd E. L. Eisenstein: The Printing Press as an Agent of Change. Communication and Cultural 
Transformations in early-modern Europe, I-II. 1979.; W. J. Ong: Ramus Method, and the Decay of 
Dialogue from the Art of Discourse to the Art of Reason. 1958.; Uő: Rhetoric, Romance, and Techno-
logy. Studies in the Interaction of Expression and Culture. 1971.
33 Lásd Ernest Gellner: Postmodernism, Reason and Religion. 1992.
34 Jacques Attali: Histoire de la modernité, Comment l’humanité pense son avenir. 2013. 11.
35 Habermas: Der philisophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen. 1989. 10.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

29

elutasításának a devotio moderna új lelkiséget eredményező mozgalmában, s 
„Krisztus követésének” (imitatio Christi) személyes példázatában meglátni a mo-
dernitás világrajöttét.36 

Megemlíteném még azokat a szociálpszichológiai és kultúrantropológiai 
megközelítéseket, amelyek a modernitást a társadalmi kapcsolatok összetettségé-
ből, s az ebből fakadó individuális mentalitásból eredeztetik. „A modern identi-
tás sajátosan individuális”37 – írja Coser, s ezt táplálja a megváltozott környezet, 
a városi létmód, amely, szemben a hagyományos környezettel, lehetővé teszi, mi 
több, egyenesen kikényszeríti, hogy a szereplők állandóan több alteregóval lépje-
nek interakcióba, vagyis a modern társadalom folyamatos „reflexióra kényszeríti 
az egyént”,38 míg a hagyományos társadalom „a reflexiók alapvető forrásának a hi-
ánya.”39 A modern egyén „az elvárások sokaságával szembesül, ami a szerepek ön-
tudatosabb artikulációját teszi lehetővé.”40 Vagyis a modern ént a szerepek sokfé-
lesége teszi tudatosabbá, s az egyes ágensek differenciálódása növeli az önreflexió 
képességét és szükségességét, vagyis magát az individualizmust. A hagyományos 
(konformista) és modern (individualista) társadalmi dichotómiának nem az a 
lényege, mintha az egyikben a hagyományoknak való feltétlen engedelmességet 
követelték volna meg, hiszen amott is kínálkoztak választási lehetőségek, ahol 
döntéseket kellett hozni. A különbség sokkal inkább az egyén szerepeinek egy-, 
illetve többdimenziós struktúrájában, egyfelől a statikus, másfelől a dinamikus 
személyiségnek a változó szerepek kínálta mérlegelési lehetőségeiben s az önrefle-
xivitás elkerülhetetlen szükségességében mutatkozott meg: vagyis abban, hogy 

„a modern emberrel szemben támasztott elvárások sokfélesége… lehetővé teszi a 
szerepek öntudatosabb artikulálását.”41

Az individuum centrális szerepével ellentétben Adornónál és Horkheimernél 
a személyiség visszaszorulásában, uniformizálódásában és végső soron eltűnésé-
ben a modernitás negatív jelentéstartalma kerül előtérbe. Ugyanis míg a korábbi 
társadalmak az egyéniség eszméjére helyezve a hangsúlyt az ember spontaneitását, 
autonómiáját és egyediségét hangsúlyozták, a modernitásban mindez csupán a fi-

36 Kaspar Elm: The ”Devotio Moderna” and the New Piety between the Later Middle Ages and 
the Early Modern Era. 2018. 317–331.
37 Rose Laub Coser: In Defense of Modernity. Role Complexity and Individual Autonomy. 1991. 20.
38 Berger–Berger–: The Homeless Mind. Modernization and Consciousness. 1973. 78–79. 
39 Laub Coser: In Defense of Modernity. 1991. 26. 
40 Uo. 20. 
41 Uo.



Gábor György

30

lozófiai gondolkodás ígérete maradhatott. A modernitás a nagyipari szervezetek 
kialakulásával és a tömegkultúra elterjedésével a személyiséget egyre inkább be-
leolvasztotta egy olyan társadalmi egészbe, amely immár semmiféle engedményt 
nem tesz az individualitás hagyományos elgondolásának. Az egyén egyre inkább 
függővé válik olyan gazdasági és társadalmi erőktől, amelyeknek az ellenőrzése raj-
ta kívül esik. A kritikai gondolkodás és az alternatívák keresésének igénye egyre 
inkább elvész, s az elszabadult instrumentális ész kafkai állapota jön létre, ahol a 
spontaneitás, az autonómia és az egyediség elnyomottá válik. A kultúripar termé-
kei alapvetően gerjesztik ezt a folyamatot, legfőképp azzal, hogy megerősítik a fenn-
álló rendet és olyan népszerű ikonokkal látják el a tömeget, amelyek az egyéniség 
helyett annak csupán a látszatát kínálják fel.42 A modern társadalom valójában egy 
hatalmas, jól működő gépezet, amelyben az egyén legfeljebb funkcionális alkatrész, 
semmi egyéb. A sztereotip képek és a kulturális termékekben ismétlődő mintázatok 
mind „a kultúripar stílusa”-ként, vagyis „az uralom esztétikai megfelelője”-ként43 
hozzájárulnak az egyén szocializációjához és identitásuk kialakulásához, pontosab-
ban identitásuk tömeges elvesztéséhez. „Az emberek a természettől csak azt akar-
ják megtanulni, miként használják föl arra, hogy őt magát és az embereket teljesen 
uralmuk alá hajtsák.”44 Odüsszeusz szirének csábító énekétől megkísértett és fülük 
bedugaszolására kényszerített társainak esete Adorno és Horkheimer számára a 
modernitásnak, vagyis a tömegek nagyarányú megtévesztésének szimbólumává 
vált: „A tömegek regressziója ma abban nyilatkozik meg, hogy képtelenek saját fü-
lükkel meghallani a még soha nem hallottat, a saját kezükkel megtapintani a még 
soha meg nem ragadottat: az ámítás új alakját, amely fölváltja a leküzdött mitikus 
alakzatokat. A totális, minden viszonyt és mozgást átfogó társadalom közvetítése 
révén az emberek újra pontosan azzá válnak, amivel a társadalom fejlődéstörvénye, 
az Én elve eredetileg szembefordult: puszta nembeli lényekké, akiket egyformára 
gyúrt a kényszer által irányított kollektivitás okozta elszigetelődés. Az evezősök, 
akik nem szólhatnak egymáshoz, egytől egyig ugyanannak a taktusnak vannak alá-
rendelve, mint a modern munkások a gyárban, a moziban és a kollektivitásban.”45  
A modernitás működésének lényege, tehát „a manipuláció és a regresszív szükséglet 
köre az, amiben a rendszer egysége mind szorosabbra zárul.”46 

42 Horkheimer–Adorno: A felvilágosodás dialektikája. 2020. 153–207.
43 Uo. 164. 
44 Uo. 20.
45 Uo. 56.
46 Uo. 154.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

31

A modernitás genezisére tekintettel végezetül meg kell említeni azokat a szo-
ciológiai szempontokat, amelyek a „racionalizációt”, a ráció társadalomformáló 
szervezeti erejét és képességét tekintették a modernitás kulcseseményének. A ra-
cionális állam – ahol „az állam számít az erőszakhoz való »jog« egyedüli forrá-
sának”47 – alapja Max Weber állítása szerint a „modern nyugati állam racionális 
jogrendszere”, a „racionális állam” gazdaságpolitikája, s mindehhez alapvetően „a 
racionális szellem kialakulására, az életvitel racionalizálására és egyfajta racionális 
gazdasági ethoszra” volt szükség.48 Az e világi racionalizáció folyamatában Weber-
nél kiemelten fontos szerephez jut a világ „varázstalanításának”, „varázstól való fel-
oldásának” („Entzauberung der Welt”) gondolata, valamint a protestantizmusban 
rejlő racionalizálás, amely „a református vallásosság sajátosan aszketikus vonását 
adta”, a „tisztán evilágivá” átalakult aszkézis, valamint a „racionális életvezetés”.49 

A fent említett megközelítések, markáns különbözőségük ellenére is, végső 
soron abban azonosnak mondhatók, hogy valamennyi olyan történeti-történe-
lemelméleti, szociológiai, filozófiai, eszmetörténeti, politikatörténeti vagy esz-
tétikai stb. fogalomkörrel tesz kísérletet a modernség leírására, ahol a hangsúly 
minden esetben az eredeten van, vagyis abban az illúzióban, hogy a történeti gyö-
kerek megragadása a modernség jelenségének esszenciális feltárásával válik azo-
nossá. Ez a szándék egyúttal azt a tévhitet is magában foglalja, amely – kimondva 
vagy kimondatlanul – a modernség eszméjét a fejlődéselmélet vagy a progresszió 
teóriájával törekszik párba állítani, hogy aztán ebből fakadjon az a felettébb naiv 
közhiedelem, amely manicheus dualista módon – és mint azt látni fogjuk, hamis 
premisszákból kiindulva – a modernt a jó, a pozitív, a dinamikus és a haladó, míg 
a konzervatívat a rossz, a negatív, a statikus és a regresszív szinonimájának tekinti. 
Ezt nevezi Marquard „a változhatóság ontológiai jóra magyarázása” elvének, mint-
hogy „a modernitás előtt hagyományosan a változhatatlan számított ontológiai 
jónak: az, ami változhatatlanul önmaga marad; a változhatóság ontológiai baj, 
malum metaphysicum számba ment.”50 Kimondottan ez a tény erősíti magát a ma-
nicheus dualista álláspontot, hogy ugyanis más esetekben, eltérő korokban vagy 
hagyományok mentén épp fordítva: a régi, a múltbéli, az egykor volt minősült 

47 Max Weber: A politika mint hivatás. 1989. 7. 
48 Uő: A modern kapitalizmus kialakulása. In Gazdaságtörténet. 1979. 270, 281. 
49 Uő: A protestáns etika és a kapitalizmus szelleme. 1982. 161, 164, 168, 285.
50 Odo Marquard: Az egyetemes történelem és más mesék. In Uő: Az egyetemes történelem és más 
mesék. 2001. 259. Marquard „a modernitás reprezentatív folyamatának” nevezi „a rossz nagy szere-
csenmosdatásának” szándékát és igyekezetét. I. m. 259.



Gábor György

32

beváltnak, jónak, értékesnek és követendőnek, míg az új, a panta rhei kiszámítha-
tatlannak, rossznak, értéktelennek, félelmetesnek és elutasítandónak,51 ezzel örök 
nosztalgiát keltve és felidézve az „egykor volt” mitológiai aranykort, az illud tem-
pus idejét, amely kizárólag a szent idő pillanataiban s az emlékezés révén tér vis�-
sza.52 Már kifejezetten a modernité szót használva, s annak negatív konnotációját 
alkalmazva utal például Balzac „arra a különbségre, amely az egyiptomi piramisok 
és a modernitás kicsinyes építményei között”53 észlelhetők. 

II. 

Jóllehet maga a ’modern’ szó (lat. modernus = új, mostani, aktuális, legutóbbi) a 
latin modo (imént, épp most, jelenleg, nem régen) származékaként temporális je-

51 Ez utóbbira jó példa Don Quijote monológja, amelyben elmondja, hogy „áldottak voltak a 
századok, amikor a tüzérség pokoli eszközeinek rettentő dühöngését nem ismerték”, s most „a leg-
silányabb, gyáva kar is kiolthatja a legbátrabb lovag életét… ily gyűlöletes korban, mint a miénk… 
gyötrelmesen hat reám, ha elgondolom, hogy a lőpor és az ólom elragadhatja tőlem az alkalmat, 
hogy karom hősiességével és kardom élével hírt, nevet vívhassak ki magamnak…” (Cervantes:  

Az elmés nemes Don Quijote de la Mancha. 1970. 351.) Cervantes műve amúgy a modern kor első 
regénye, amely a középkori erkölcsök paródiáját és a korabeli feudális spanyol társadalmi struktúra 
kritikáját nyújtja. Következésképpen Don Quijote alakja egyszerre modern, amennyiben az egyéni 
szabadság fennkölt hirdetője és egyszerre anakronisztikus, részben választott eszközei révén, rész-
ben a modernitástól való félelmeiből fakadóan. Ortega meglátása pontos: „Két eleme két ellentétes 
világ: az akarás maga reális, de az, amit akar, irreális.” (Ortega Y Gasset: Don Quijote nyomában. In 
Uő: Don Quijote nyomában – Atlantisz. Ford. Antal Gábor. Budapest: Új Mandátum Könyvkiadó, 
[é.n.] 66. Lásd ehhez Anthony J. Cascardi: The Subject of Modernity. 1992. 101–103.; Uő: Cervan-
tes, Literature, and the Discourse of Politics. 2012.
52 Eliade: A szent és a profán. 1987. 83–97.; Gerardus van der Leeuw: A vallás fenomenológiája. 
2001. 334–342. 
53 Honoré de Balzac: Le Centenaire ou les deux Béringheld. In https://ebooks-bnr.com/ebooks/
pdf4/balzac_le_centenaire_1_2.pdf 162. Felettébb sokatmondó, hogy George Weigel amerikai 
katolikus neokonzervatív politikai elemző, II. János Pál életrajzírója a civilizációs morál totális vis�-
szaesésének és elvesztésének példázatát véli megragadni ugyancsak két építészeti példán illusztrálva, 
a párizsi La Grande Arche de la Défense és a Notre-Dame összehasonlítása során. The Cube and 
the Cathedral, Europe, America, and Politics Without God c. könyvének elején az alábbi kérdést 
teszi fel: „Azon tűnődtem, vajon melyik kultúra védené jobban az emberi jogokat? Vajon melyik 
kultúra lenne képes szilárdabban biztosítani a demokrácia erkölcsi alapjait? Az a kultúra, amelyik 
ezt a lenyűgöző, racionális, szögletes, geometrikusan szabályos, de lényegében jellegtelen kockát 
építette? Vagy az a kultúra, amely a Notre-Dame és Európa többi nagy gótikus katedrálisának bol-
tozatait és párkányzatait, vízköpőit és a támpilléreket, a szögleteket, az aszimmetriákat és a szent 
»egyformaságnélküliséget« (unsameness) hozta létre? (I. m. 2.) 



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

33

lentést hordoz, ám a fogalomnak – álláspontom szerint, s a fentiekben elmondot-
takkal ellentétben – valójában nem periodizációs szándékokat kellene betöltenie. 
Goody helyesen mondja, hogy „a modern a kortárshoz hasonlóan mozgó cél-
pont, és nem reprezentálhat sem periodizációt, sem stílust”, hiszen „ami az egyik 
pillanatban modern, az a következő pillanatban premodernné válik”,54 vagyis ami 
tegnap modernnek minősült, az mára túlhaladottá és „ősivé” lett.

A történeti események nyelvi cselekedetek nélkül elképzelhetetlenek – írja 
Koselleck, ugyanakkor „sem az események, sem a tapasztalatok nem merülnek 
ki nyelvi artikulációjukban. Minden egyes eseménybe rengeteg nyelven kívüli té-
nyező épül be, s akadnak tapasztalati rétegek, amelyek kivonják magukat a nyelvi 
bizonyíthatóság alól.”55 Mindezek ellenére Koselleck maga is a modernség fogal-
mának temporális jelentését igyekszik hangsúlyozni, az alábbiakat állítva: „…a 
mindenkori most valami új, az újabb idők ellentétben állnak a megelőzőekkel, 
bármilyen mélységi tagolást vigyünk is a múltba. Ebben az értelemben alakult ki 
már a modernus kifejezés, amely azóta sem vesztette el a »mai« jelentést. Másfe-
lől viszont a neue Zeit jelölheti a minőségi újdonság igényét is, vagyis hogy ezek 
az idők a tökéletes másság értelmében újak a megelőzőkhöz képest – sőt azoknál 
egyenesen jobbak… Végezetül a neue Zeit fordulat, az eddig említett két jelentés-
lehetőségből fakadóan, jelölhet visszamenőleg egy olyan periódust is, amely – a 
középkorhoz képest – mindenestül újnak számít.” Mindezekből – véleményem 
szerint tévesen – az alábbi következtetésre jut: „A ´modernség´, a saját idők új-
donsága csakhamar egyet jelentett a mindenkori mosttal.”56

Ezzel szemben a modern nem kortárs, nem aktuális, nem új és nem is az ab-
szolút jelen: a modern nem a via antiquával szembenálló via moderna, nem a 
hagyomány aszimmetrikus ellenfogalma, mintha a modern a tradíciót kizárná, s 
jelentése valamiféle hagyománynélküliséggel volna azonos.

A „modern” kifejezés csak látszólag utal valamiféle időérzékelésre. Chaunu 
megállapítása szellemes, ámde szimptomatikusnak mondható félreértés: „arra 
a kérdésre, hogy ki a modern ember, elmennék akár odáig is, hogy tréfásan azt 
feleljem: az, aki az óráját nézve éli az életét.”57 Valójában csak egy kényszeres kro-
nolátria tulajdoníthat a fogalomnak temporális értelmet vagy jelentést, amelyre 
változatlanul igaz Kantnak az időbeliség gondviselésszerű, teológiai és teleológiai 

54 Jack Goody: Capitalism and Modernity, The Great Debate. 2004. 13.
55 Reinhart Koselleck: Elmúlt jövő. A történeti idők szemantikája. 2003. 345.
56 Uo. 356–357, 359.
57 Chaunu: La modernité, qu’est-ce que c’est? Introduction historique.



Gábor György

34

felfogását elutasító észrevétele: „mintha a kronológiának nem a történelmet kel-
lene követnie, hanem fordítva, a történelemnek kellene követnie a kronológiát.”58 
Ugyanis a ’modern’ szó nem korszakra utal, hanem egyfajta szellemiségre, vagy 
még pontosabban egy bizonyos mentális kondícióra.

A „modernség” meghatározásának nem az a kritériuma, hogy valami mikor, 
mely időpontban jelent meg a maga létezésben, hanem az, hogy a vonatkozó en-
titás megfelel-e a modernitás aktív elemeinek.59 De úgy is feltehető a kérdés, hogy 
vajon valami azért modern, mert éppen most jelent meg, avagy azért éppen most 
jelent meg, mert modern?

Írásom elején állítottam azt – szembehelyezkedve mindazokkal, akik profeti-
kus hevülettel bizonygatják a modernitás válságát –, hogy nem a modernitás van 
válságban, hanem a modernitás maga a válság. A tradicionális világgal szemben a 
modernitás a válságot nem végórának, a jó és a gonosz közötti legvégső csata apo-
kaliptikus látomásokkal kísért küzdelmének tekinti, nem a pusztulás előképének, 
s a rettenet idejének, a végső és immár elkerülhetetlen összeomlás határpillanatá-
nak, amelyről annyi látomás és jövendölés szólt, hanem éltető elemnek, a fennma-
radás és a fenntarthatóság szerves részének, vagyis megkerülhetetlen szükségsze-
rűségnek. Tudományfilozófiai megközelítésében Thomas S. Kuhn is azt emeli ki, 
hogy az új elmélet „a normál problémamegoldó tevékenység nyilvánvaló csődje 
után” jelentkezik, mint „közvetlen válasz a válságra”,60 hiszen „a válságok azért 
fontosak, mert jelzik, hogy itt az ideje az eszközkészlet felújításának.”61 A para-
digmaváltás nem a viselkedési módokon való finom korrekciót, kiigazítást jelent, 
hanem az intellektuális horizonton túlról, az eddig még láthatatlan felől érke-
ző új impulzusok befogadását egy olyan gondolkodási rendszeren belül, amely 
eddig elzárkózott, vagy nem is volt nyitott a fentiek irányába. „A látási élmény 
hirtelen megváltozásának” példájáról van szó, amelyen belül „nem másvalaminek 
látnak valamit a tudósok; egyszerűen látják azt a valamit.”62

A modernitás a mindenkori jelen tökéletlenségének felismerését jelenti: azt, 
hogy a jelen nem abszolút, nem tökéletes és nem mozdulatlan, vagyis nem szent. 
A hagyományos társadalomban a szokások és a történelmi múlt a viselkedési és 

58 Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In Uő: Werke XII. Schriften zur 
Anthropologie Geschichtsphilosophie Politik und Pädagogik. 1964. 503.
59 Vö. Frédéric Guillaud: La modernité: crise d’adolescence de l’humanité? 2005. 78.
60 Thomas S. Kuhn: A tudományos forradalmak szerkezete. 1984. 107. 
61 Uo. 109.
62 Uo. 153, 120. 



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

35

gondolkodási attitűdöket előírja, a modern társadalom ezzel szemben különféle 
alternatívákat kínál fel választásra: „Modernnek lenni azt jelenti, hogy az éle-
tet alternatívák, preferenciák, választási lehetőségek aspektusából szemlélni.”63 
Mindez nemcsak azt jelenti, hogy a modern attitűd nyitott és fogékony az új-
donságra, hanem legfőképp azt, hogy intellektuális értelemben keresi és igényli 
a nóvumot. Vagyis olyan habitusról van szó, amely arra készteti az embert, hogy 
a saját létezésén és létezését eligazító tradicionális értelmezéseken túlmutató is-
mereteket keressen. Vagyis olyan „mobil személyiségről” van szó, aki empatikus 
adottságát képes a megszokott tapasztalatain kívüli igényekhez igazítani,64 s aki 
természetes módon vallja, hogy a dolgok másképp is lehetségesek: vagyis az alter-
natíva az adott jelenhez képest válik vonzóbbá.

A modernitás legelemibb feltétele megszabadulni a legkülönfélébb gyámsá-
gok alól: az egyház tudományos, lelki és erkölcsi, a hatalmi berendezkedés politi-
kai és gazdasági, a régiek esztétikai vagy a patriarchális család társadalmi és pszi-
chológiai gyámsága alól, továbbá az oktatási és tudományos kánonok fogságából, 
valamint az állami szubvenciót élvező, ideológiai célzattal működtetett kulturális 
támogatások ízlésdiktátuma alól. Az autonómia, az önrendelkezés és a szabad-
ság, ami a modernség legelemibb és legmeghatározóbb sajátossága és feltétele, 
oppozicionális viszonyban áll az autoriter tekintélyelvvel, a stabilitással és a hie-
rarchiával. Heller Ágnes ebben látja a „modernség dinamikáját”,65 amely az adott 
világrend, az adott értékek és az adott értékek megalapozottságának és helytálló 
voltának, valamint az értékeket hordozó intézményrendszerek érvényességének a 
megkérdőjelezéséhez vezet. 

A modernitásban, legyen az bármelyik korszak modernitása, semmi sem 
mentesül a kérdések alól, legyen az a legelemibbnek és a leguniverzálisabbnak 
tűnő politikai, tudományos, jogi és morális meggyőződés, vagy legyen az bár-
mely intézmény is, akár a maga kétezer éves múltjával. A modernitás az önren-
delkezés képessége, az az egzisztenciális mód és forma, amelyben az ember maga 
határozza meg létezésének normáit. A modernitás a szabad kutatással azonos, 
következésképp az intézményesült, intézményesített és kanonizált ész helyett a 
saját elmével való kételkedés, a saját habitusból fakadó szkepszis és a saját ráci-
óval történő gondolkodás cselekménye. A modernitás világképe oppozicionális 

63 David E. Apter: The Politics of Modernization. 1965. 10.
64 Vö. Donald Lerner: The Passing of Traditional Society, Modernizing The Middle East. 1958. 
49–50. 
65 Heller Ágnes: Mi a modernitás? In Uő: Megtestesülés. Filozófiai esszék. 2005. 87–89.



Gábor György

36

viszonyban áll a hagyományos világképpel, ahogy a szabadság szemben áll a te-
kintéllyel, a változás dinamikája a stabilitás szentségével, a szabadelvű eszmeiség 
a politikai autoritással, a mindenkori vallási modernizmus, reformáció, neológia 
és „nouvelle théologie” a mindenkori ortodoxiával vagy ultraortodoxiával, vagy 
a modern esztétikai nézetek és látásmódok a régiek klasszikus vagy akadémikus 
ízlésvilágával. A modernitás legmeghatározóbb tartóoszlopa a kritikus kérdések 
feltételének joga és szabadsága, amelyet – metaforikus értelemben – akár egyfajta 
időtlen „polgárjogi engedetlenségnek” is nevezhetnénk.

A mindenkori modernitás – a Szókratész által teremtett hagyomány óta a ke-
vesek számára természetes, a többség számára elfogadhatatlan vagy elviselhetetlen 
módon – a folyamatosan feltett kérdésekkel, vagyis a mindenre, azaz a bármire 
való rákérdezés belső szabadságával élve, s közben persze kitéve a legkülönfélébb 
külső kényszereknek, a racionális, emocionális és mentális komfortzónát szán-
dékosan megzavarva, részben ugyan bizonytalanságot kelt, amivel megteremti a 
minden korban felbukkanó „gyanú emberét”,66 részben azonban az eddigi igaz, 
jó vagy szép helyébe mostantól más alakzatot, más tartalmat, más küllemet kínál-
va. A gyanú embere ugyanis megnyitja „az utat egy autentikusabb beszéd, egy új 
Igazság felé, és nemcsak a »destruktív« kritika, hanem az értelmezés művészeté-
nek feltalálása révén is.”67

Ehhez a ponthoz érkezve az olvasó szíves megértését kérem, hogy a gondo-
latmenetet egy rövid kitérővel megszakíthassam. A fentiekben a „kevesek ver-
sus többség” szembeállítást – úgy tűnhet – pusztán kvalitatív alapon, látszólag 
minden értékakcentust mellőzve használtam, mintha csak szemérmességi okaim 
lennének arra, hogy a megkülönböztetésnek tartalmi-esszenciális jelentőséget 
tulajdonítsak. Pedig a romantika korában az individuum történelmi szerepének 
és jelentőségének felismerése, s a legelőször ebben az időszakban megfogalmazott 
zsenikultusz magyarázó elvként történő alkalmazása óta a fenti szembenállás va-
lóságos és „többdimenziós” összetevőire folyamatosan érkeznek a válaszok, a filo-
zófiától a pszichológiáig, az elit- és a tömegkultúra, az elit- és a tömegiskoláztatás 
szociológiai megfigyeléseitől az autoriter, tekintélyelvű, kívülről vezérelt ember 
és a belülről vezérelt, autonóm személyiség jellemzőinek leírásán át a tömegtársa-
dalom vagy akár a mass media és a social media által bekebelezett, domesztikált és 
irányított tömegek szociállélektani feltérképezéséig. Nem feladat erről itt részle-

66 Paul Ricoeur: Az interpretációk konfliktusa. In A hermeneutika elmélete I., 1987. 214.
67 Uo. 213. 



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

37

tesebben szólni, csak egy példával, amely a példák sorában történetileg a legelsők 
közé tartozik, jelezni kívánom, hogy a puszta mennyiség nagyon is szubsztanciá-
lis összetevőkön nyugszik.

Cesare Lombroso a 19. században épp a modernitással összefüggésben fogal-
mazta meg sokat vitatott, s mind a mai napig gyakran idézett elméletét. Lomb-
roso alapvető emberi tulajdonságnak tekintette a félelmet, kiváltképp a minden 
újtól való félelmet, s ezt a görög miszosz (gyűlölet) és a latin neos (új) szavakból 
miszoneizmusnak (misoneismo) nevezte el. Azt állította, hogy minden embe-
ri szenvedés egyik legfőbb tárgya az ismeretlentől, vagyis az újtól való félelem, 
amelyet „neofóbiának” hívott, hozzátéve, hogy csak a zsenik, a bolondok és a 
bűnözők szeretik az újat, következésképp ők a „neofilek”.68 Ők azok az „abnor-
málisok”, akik a „kormányok hibáinak” diagnosztizálására képesek, a „jelenlegi 
állapot gyűlöletére”, s devianciájuk „a lázadások élére hajtja mindannyiukat.” Új 
intézményeket képesek felismerni, s minthogy „abnormálisak”, „nem éreznek 
közutálatot az abnormalitás, az újdonság iránt, továbbá „bizonyos, hogy talán 
szenvedélytől vezérelve jobban és igazságosabban látják a kormányok hibáit”, s 
sokan közülük, akik vagy „érzéketlenségük vagy ügyességük folytán rendkívüli 
energiával bírnak, ezt nemcsak saját előnyükre és szomorú tetteik véghezvitelére 
használják, hanem az új eszmék fenntartására és terjesztésére is, miközben a tisz-
tességes, de közömbös emberek ettől visszariadnak.”69

Nem kritikai, nem is elfogadási szándéktól indítva idéztem Lombrosot, csu-
pán példának szántam arra, hogy a modernségre nyitott attitűdöt és mentalitást 
már igen régóta egyfajta sajátosságként, különösségként, valamiféle pszichés 

„másságként” írják le az emberi pszichével foglalkozó tudományok. A modernre, 
az újra való nyitottság tehát nemcsak történelmi állapot, hanem emberi habitus 
és mentalitás, más szóval pszichés kondicionáltság függvénye is. 

Visszatérve az eredeti gondolatmenethez, mindenekelőtt egy, a 19. század-
tól elterjedő, azóta gyökeret eresztett, ám elterjedtsége ellenére is meglehetősen 
téves, roppant veszélyes és felettébb félrevezető illúziót szükséges szóba hozni.  
A tévképzet szerint mindaz, ami modern, igazabb és jobb, mint a premodern, 
egy olyasféle antropológiai faktumból kiindulva, mintha a saját korunk kivételes 
lenne, s mint ami szakított volna minden korábbi időszakkal. A kortárs megfi-

68 Wilhelm Stekel: Conditions of Nervous Anxiety and their Treatment. 1923. 378, 383. 
69 Cesare Lombroso: La funzione sociale del delito. In Uő: Delitto, genio, follia, Scritti scelti. 2000. 
640–643. Lásd ehhez Stefano Bertani: Cesare Lombroso: il misoneismo e il martirio del folle. 2007. 
29–45.



Gábor György

38

gyelő kivételes pozícióban érzi magát, új idők új dalnokának, a feleslegessé vált 
múlt szelektálójának, a jelen győztesének és a jövő látnokának és előkészítőjének.  
Az általánosan elterjedt vélekedés szerint, amely nem mellékesen a modern fogal-
mát helytelenül a fejlődéssel azonosítja, ma jobb, mint tegnap, s holnap jobb lesz, 
mint ma. A történelem lineáris szemlélete az egyenes vonalú folytonosságban a 
kibontakozásnak és a fejlődésnek egy vektoriális rendjére talál rá, amely a pusz-
ta előrehaladást, magát a változást a progresszióval és a jóval, s ellenkezőképp, a 
múltba veszettet, az elmúltat a konzervatívval és a rosszal azonosítja.

A történelemnek mint az egyenes vonalú fejlődésnek a képzete, s mint a rá-
ciónak, a felvilágosult ész töretlenül kibontakozó és a barbárság fölötti triumfá-
lásának a hite eközben elfeledkezni látszik arról, hogy például a 20. század majd 
minden traumáját a modernitásnak köszönheti. A holokauszt, az atombomba, 
Auschwitz,70 Gulág vagy Csernobil éppen úgy a modernitás terméke, ahogy a 
legkülönfélébb vallási-fundamentalista rendszerek, vagy a korábbiakban a min-
den várakozás és ígéret beteljesedését a ráció diadalától remélő, ám mára a ráció 
megváltói erejéből történt keserű kiábrándulás előidézte totalitárius apparátusok, 
a regresszió megannyi megnyilatkozása, továbbá az érvelési szabályokat semmibe 
vevő, emocionális, legfőképp ideológiai, politikai és világnézeti hiteken nyugvó, a 
virtualitással és a fake news-zal, az információs zavarokkal (information disorder), 
a nagyipari félretájékoztatással (misinformation), dezinformációkkal, hoaxokkal 
és a különféle propagandával – mintegy ontológiai metamorfózist végrehajtva – 
kvázi objektív ténnyel és realitással számoló tévképzetek és manipulációs források.

A rosszat, a bűnöst, az igazságtalant, a kegyetlent, az ostobaságot vagy a go-
noszságot egyetlen modernitás sem képes lecserélni, megszüntetni, semmissé 
tenni, mintha az újdonság mindezek helyébe költözött volna, elhozva az embe-
ri boldogság és kiteljesedés radikálisan új korszakát. Kundera, aki messze nem 
mellékesen a regény műfaját közvetlenül kötötte össze a modernitás megjelené-
sével – „az én számomra nemcsak Descartes a modern idők megalapítója, ha-

70 Auschwitz egyszerre metaforája a szervezett körülmények között, ipari jelleggel működtetett 
emberi barbarizmusnak, s egyszerre a modernitásnak is, amennyiben a halálgyár-iparág a legfris-
sebb tudás számtalan elemét hasznosította, a tömegek összegyűjtésének és leszállításának modern 
logisztikájától kezdve a legkorszerűbb vegyipar külön e célra hasznosított termékének, a Zyk-
lon-B-nek az alkalmazásán át egészen a halottak nyom nélküli eltüntetését lehetővé tevő Knochen-
mühle nevű csontmegsemmisítő találmány hasznosításáig. A holokauszthoz mint a modern, ra-
cionális társadalomnak és az emberi kultúra csúcsteljesítményének sajátos produktumához lásd 
Zygmunt Bauman: A modernitás és a holokauszt. 2001.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

39

nem Cervantes is”, „a regény állandó, hűséges kísérője az embernek a modern 
idők kezdete óta”, „a regény Európa műve; felfedezései, jóllehet különböző 
nyelveken történtek, egész Európa osztályrészének tekintendők”71 – tisztában 
van azzal, hogy a túlhaladottnak vélt vagy remélt premodern tudattartalmak és 
objektivációk kivétel nélkül a posztmodernitás elemeiként léteznek tovább, új 
formákba és struktúrákba rendeződve, új relációkat és konstellációkat teremtve 
maguk körül: „Flaubert előtt tudtak a butaság létezéséről, de némileg másképp 
értelmezték: egyszerűen az ismeretek hiányának, a nevelés által pótolható fogya-
tékosságnak tartották. Flaubert regényeiben azonban a butaság az emberi léttől 
elválaszthatatlan dimenzió… Flaubert-nek a butaságról való látomásában az a leg-
meghökkentőbb, a legbotrányosabb, hogy az ostobaság korántsem enyészik el a 
tudomány, a technika, a haladás, a modernség hatására, épp ellenkezőleg, maga is 
együtthalad a haladással!”72

Exkurzus

Az ostobaság, a butaság természetesen messze nem puszta tudatlanságot vagy ta-
nulatlanságot, valamiféle műveltségbeli hiányt jelent, annál sokkalta többről van 
szó: egy általánossá váló, egyes gazdasági érdekközpontok által kidolgozott és 
működésbe hozott, más hatalmi érdekközpontok által pedig előszeretettel hasz-
nosított csapdahelyzetről, tudniillik a világ szándékosan és mesterséges módon 
generált, nehezebbé és átláthatatlanabbá tett érzékelhetőségének és feldolgozha-
tóságának hatalmi szükségletek szolgálatába állított episztemológiai kelepcéről. 
Korunk modernitása – a leglátványosabban szembekerülve a mindenkori filo-
zófia alapkérdéseivel, amely a dolgok és jelenségek értelmezésére és esszenciális 
összetevőik leírására, a „vajon mi ez”, vagy a „vajon mivel azonos ez” és a „vajon 
miben más ez attól” alapkérdéseinek megválaszolására törekszik, ugyanakkor a 
hatalom gyakorlásának majd minden terepén, a politikai praxistól a reklámokon 
át a virtuális világ aprólékos felépítéséig az érzelmekre hatni kívánó totális be-
folyásolási és uralmi szándékkal – napjaink leglátványosabb alakzatában, a mes-
terséges intelligenciában ölt testet, amely egyebek mellett meghatározó szerepet 
tölt be abban, ahogy egyre inkább nő a távolság a valóság és a kritikus tömeg 

71 Milan Kundera: A regény művészete. 1992. 114; 15–16. 
72 Uo. 199–200. 



Gábor György

40

valóságérzékelése között. Ezzel beláthatatlan módon rombolva, „lebutítva”, de 
legalábbis elbizonytalanítva az emberi ítélőképességet, ugyanakkor növelve a 
kiszolgáltatottság érzületét, a valóság versus hitek, vágyak és remények közötti 
torzító hatásokat, csökkentve vagy relativizálva a felelősségteljes döntések tényle-
ges súlyát, vagyis összességében az emberi létezés dehumanizálásán munkálkodva.

A liberális sztereotípiákat elhagyni képtelen tudat az internet világát a de-
mokratizálódás roppant csodájaként igyekezett látni, s ennek megfelelően boldo-
gan köszönteni, mintha a hírek, az információk, a tények és az adatok egalitárius 
hozzáférhetőségét, azaz egy boldogabb jövőt az emberi méltóságot, az emberi 
jogokat és a humanizált világ teljességét magában foglaló, az egész emberiséget 
átfogó, közössé vált mainstream áramlat napról napra kiteljesedő konszenzusa 
keretezné. Ám a fejlődésben elkötelezetten és naiv módon hívő optimista bu-
taság és felkészületlenség a demokratizálódás élménye helyett az infobuborékok 
szegmentált valóságába volt kénytelen beleütközni, s saját kárán felismerni, hogy 
nincs olyan kulturális kényszerítő mechanizmus, amely képes lenne közvetíteni az 
igazságot (egyáltalán mi is az igazság?) és marginalizálni a társadalmi „rossz” leg-
különfélébb formáit, a rasszizmustól, az antiszemitizmuson és a legradikálisabb 
fundamentalista nézeteken át a tech-autokrácia prosperáló eszmerendszeréig.  
Az internet kolonializációjának lehetősége roppant teret biztosított az elöregedő 
társadalom alternatívájaként felkínált transzhumanista elképzeléseknek vagy a 
virtualitásba való menekülésnek éppen úgy, ahogy a terrorszervezetek apologe-
tikájának, az anticionista Izrael-ellenességnek és a pro-palesztin mozgalmaknak, 
vagy akár a hagyományos értékeket és a nemi szerepeket intenzív retardációval 
ötvöző tradwife nézeteknek csakúgy, mint ellentétének, a woke progresszívnek 
mondott nemi-identitásbeli hevületének. A digitálisan megképződött igazság az 
algoritmusba történő beleavatkozás függvényévé vált, s az adott igazság fogyasz-
tóinak szükségleteihez igazodott, az egymással versengő tech-blokkok révén is 
hozzájárulva a tekintélyelvűség regionális kínálatainak létrejöttéhez. Mintha leg-
alábbis nem volna többé igazság, racionalitás és univerzalitás, azaz „hozzáférés” 
az egyetemeshez, hogy mindezekkel szemben ezáltal előnyben részesülhessen a 
gátlástalan antiintellektualitás, az irracionalitás és a relativitás, a tudatossal szem-
ben pedig a tudattalan.

A társadalom kulturális elbutulásának jellemző tünete, hogy a hatalmi körö-
kön belül „nincsen tényleges kapcsolat a tudás és a hatalom között… A hatalom, a 
vagyon és a ragyogás elitje még futó ismeretséget sem köt a kultúra, a tudás és az 



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

41

ész elitjével”73 – tette szóvá mindezt már az 50-es évek közepe tájékán C. Wright 
Mills, a tudás látványos leértékelődésének időszakát jóval megelőzve. Ma, amikor 
a tudás és a hatalom elvált egymástól, s a tudás nem ideálként, hanem kicselezen-
dő, legyőzendő akadályként jelenik meg a hatalom birtokosai előtt, az értelmiségi 
akadékoskodás felesleges és szükségtelen gáncsoskodásaként, minthogy „logikus 
érvelés helyett propagandát, demokratikus tekintély helyett minden vitát kizáró 
hatalmi döntéseket találunk”,74 hiszen „ezek az emberek száműzték az értelmet, 
helyette közhelyeket hangoztatnak, dogmákat állítottak fel saját szerepük tör-
vényesítésére, s azokat oly széles rétegekkel fogadtatták el, hogy az értelem tehe-
tetlenül áll, s nincs kellő ereje az ellensúlyozásra.”75 Mindebből szükségszerűen 
következik, hogy a hatalmi apparátus, vagyis a felsőbb körök embere „nem rep-
rezentatív jellem, magas pozíciójába nem erkölcsi erényei emelték, mesés sikerei
hez nem járultak hozzá érdemszerző képességei”,76 ám aki puszta reprezentációs 
szerepében magától értetődőnek tekinti, hogy önmagát azonosítsa nemzetével, s 
gondolatait, mondatait és cselekedeteit a nemzeti szándék és akarat megkérdő-
jelezhetetlen megnyilvánulásának tekintse, csak azért, hogy mindezzel önmagát 
küldetéses váteszként identifikálhassa: „Míg nemzetének, vállalatának, a hadse-
regnek képviselőjeként tevékenykedik, lassan önmagát és mindazt, amit mond és 
hisz, azon nagy intézmény történelmi dicsőségének eredőjeként fogja fel, amel�-
lyel önmagát azonosítja. Ha hazája nevében beszél, a múlt dicsősége visszhangzik 
fülében.”77

Miközben az elit a kormányzati, a pénzügyi, az akadémiai vagy az egyetemi 
intézmények biztosította presztízst élvezik és annak minden előnyét kihasznál-
ják, eközben a hagyományos tekintély és a hierarchia valamennyi tradicionális 
formáját, könnyen beazonosítható populista szándékoktól vezérelve, határo-
zottan elutasítják, s – legalábbis látszólag – semmibe veszik, felesleges tehernek 
állítva be mindezeket. Miközben történetileg belátható, hogy – eddig legalább-
is – kizárólag a nyugati kultúra volt képes arra, hogy dinamikájánál és minden-
kori modernitásánál fogva (amely a belső válságok megoldására is képessé tette), 
olyan tudományokat hozzon létre, mint amilyen például az etnológia, eközben 
az a gondolat válik zavartalanul dominánssá, amely szerint minden kultúra azo-

73 C. Wright Mills: Az uralkodó elit. 1972. 361. 
74 Uo. 365. 
75 Uo. 367. 
76 Uo. 371.
77 Uo. 368. 



Gábor György

42

nos és egyenlő, így jutva el a Nyugat-centrikusságból a Nyugat-fóbiába, ahol a 
volt gyarmatosítottak lesznek azok, akik a Nyugat számára minden kritikától 
mentes modellként és a megújulás pozitív paradigmájaként, az újra prosperáló 
jövő ígéretét jelenítik meg.

Az elbutulás látványos eleme a tömegkultúrával ellentétes magaskultúrának 
mint egyre megvetettebb és lenézettebb, feleslegesnek tartott elitkultúrának a za-
jos és tüntető elutasítása: a minőségi művészeti megnyilatkozás immár nem az eli-
tistának bélyegzett tehetségképzés és tehetséggondozás egyik függvénye, hanem 
emberjogi kérdéssé válik: az egalitárius demokratizmus alapvetése értelmében 
mindenkinek joga van kifejeznie önmagát, s joga van a művészethez, következés-
képp a magaskultúra és a populáris kultúra dichotómiája egyre inkább értelmét 
veszíti: a kerti sütögetés közben megszólaló házilagos gitárzene lényegét tekintve 
immár semmiben sem különbözik a koncertteremben felcsendülő Mozart-zon-
goraszonátától.

S hasonlóképp az oktatásban – amely az oktatás helyett egyre inkább a kép-
zést helyezi előtérbe –, ahol a feleslegesnek vélt tudomány-, eszme-, irodalom- és 
művészettörténeti eredményeket és a „bürokratikusan” sorjázó, értelmetlennek 
tetsző tényeket a személyiség ethosszá vált mindenhatósága kérdőjelezi meg, s 
eközben az egy-egy rockegyüttes köré szerveződő rajongótábortól a színházi 
csoportokon, a legkülönfélébb szubkultúrák művelőin vagy élvezőin és a sport
egyesületek szurkolótáborain át a politikai pártok és vallási kisközösségek mind, 
voltaképpen szekták mintájára és logikájára szerveződő, kifelé minden tőlük el-
térőt a leghatározottabban elutasító, befelé minden kritikától vagy önreflexiótól 
mentes hitsorsosok homogén közösségévé válnak.

Ugyancsak a látványos elbutulásnak a jele az örök életet, örök egészséget, 
örök mentális harmóniát vagy rapid meggazdagodást ígérő „újspirituális” vagy 

„újmisztikus” megváltástanoknak és aluljáró-irodalmaknak a gyors terjedése és 
még gyorsabb fluktuációja, vagy a szociálpszichológiai ténnyé avanzsáló infanti-
lizálódás, amely egyre több segítséget és biztos megoldást vár és remél a különféle 
intézményektől: nem kevesebb uralmat és hatalmat, hanem több jóléti államot, 
több biztonságot, s az állami érdeklődés érezhető erősödését kitörő lelkesedés-
sel fogadva, egyúttal hálás választói kedvvel jutalmazva az állam által elvárt vagy 
egyenesen hazafias kötelességnek tekintett fokozott áldozattudatot. 

A militáns individualizmus nárcisztikus individualizmussá metamorfizáló-
dott, a közös jelszó a vásárlóerő lett, a személyiségükre büszke individuumok 
hiperfogyasztókká, homo consumericusokká váltak, a hedonizmus az intellektu-



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

43

alitás fölé nőtt: csak szórakoztatni kívánjuk magunkat, s a boldogságérzet78 egy-
re kevésbé az elmétől, sokkal inkább a testtől ered: a testi élvezetektől, a kénye-
lemtől, a test megdolgozásának és látványossággá tételének kultuszától, a vallási 
(pápa, dalai láma), a sport-, a zenei- és az influenszer stb. celebektől, miközben a 
gondolkodás és az érvelés a közösségi fórumokon egyre feleslegesebbnek, egyre 
nevetségesebbnek, valamiféle „tojásfejű” értelmetlenségnek minősül: a gondol-
kodás a társadalom strébereinek hiábavaló tevékenysége, az izzó antiintellektua
lizmus a politikusokból bohócokat, a politikából látványpékséget farigcsált, s a 
múltat a jelenben élő egyén tehertételévé avatta.

Oakeshott-tal szólva létrejött a „tömegember”, akik az „egyéniség ellenségei-
ből tevődnek össze”, s „a többiekben csak a hozzá hasonlót fogadják el”, „akiket 
az egyéni léttől való irtózás köt össze”, és akiknek „inkább érzelmei voltak, mint 
gondolatai, inkább ösztönei, mint nézetei, inkább fogyatékosságai, mint szen-
vedélyei… következésképpen vezetőkre szorultak: a »vezetés« minden modern 
fogalma valójában »az egyéniségellenesség« velejárója«”, akiknek „meg kellett 
mondani, hogy mit gondoljon… A »tömegember« természetes alázatossága vél-
hetően önmagában elég volt ahhoz, hogy megjelenjenek az irányítására alkalmas 
vezetők… olyan emberre volt szükség, aki egyszerre tud követői hasonmása és ura 
színében feltűnni…”79

Eközben napjaink modern társadalmában a kultúra felettébb szimplifikáló és 
roppant konformista módon az öröklött szokásokkal és hagyományokkal válik 
azonossá, jóllehet a kultúra nem hagyományok és szokások összessége: a hagyo-
mány inkább le- és bezárja, önmagához láncolja az előítéletek és feltételek által 
determinált elmét, míg a kultúra, felszabadítva a gondolkodást, a szingularitáson 
keresztül hozzáférést biztosít az egyetemeshez. Renan korántsem valamiféle libe-
rális ideológia megalapozta kozmopolita eszményről beszél, csupán arról, hogy a 
kultúra fogalma, ha a fogalom jelentését egyáltalán komolyan vesszük, önmaga 
lényegéből fakadóan teszi lehetetlenné és értelmezhetetlenné a nemzetibe való 
bezárkózást, s a nemzeti vagy etnikai elemek kizárólagosságának elvárását vagy 

78 Filozófiai, szociológiai és pszichológiai művek sokasága beszél manapság a nyugati világról mint 
a hedonizmusnak szentelt társadalomról. A kényelmetlenséggel szembeni boldogság parancsolata 
és kultusza mindent az élvezet aspektusából szemlél, s a boldogság keresése sorseseménnyé válik.  
A hedonizmusnak szentelt társadalom ugyanakkor – korántsem véletlenül – a fokozódó ver-
senyszellemből fakadóan egyre ingerültebbé és bántalmazóbbá lesz. Lásd ehhez Pascal Bruckner: 
L’Euphorie perpétuelle: Essais sur le devoir de bonheur. 2000.
79 Oakeshott: „A tömegek és a képviseleti demokrácia”. In Uő: Politikai racionalizmus. 404.



Gábor György

44

követelését: „Aki… begubódzik egy meghatározott, nemzetinek tartott kultúrá-
ba, lehatárolja, bebörtönzi magát, immár nem szabad levegőt szív az emberiség 
roppant mezőin, hanem bezárkózik honfitársainak titkos gyülekezetébe. Mi sem 
ártalmasabb a szellemre, mi sem károsabb a civilizációra nézve. Ne feledkezzünk 
meg arról az alapelvről, mely szerint az ember értelmes erkölcsi lény, mégpedig 
annak előtte az, hogy be volna ebbe vagy abba a nyelvbe zárva, hogy ennek vagy 
annak a fajnak tagja, ennek vagy annak a kultúrának a részese volna. A francia 
kultúrát, a német kultúrát, az itáliai kultúrát megelőzi az emberi kultúra.”80

III.

A chartres-i székesegyház déli rózsaablakában a Héber Bibliából ismert négy 
nagypróféta látható, Ézsaiás, Jeremiás, Ezékiel és Dániel gigantikus alakja, vállu-
kon a négy evangélista, Máté, Márk, Lukács és János normál méretű figurájával. 
Jóllehet az őket tartó hatalmas prófétáknál jóval kisebbek, mégis többet látnak: 
részben azért, mert ők saját szemükkel látták azt, akit a próféták meghirdettek, 
részben azért, mert a próféták vállain ülve fizikai értelemben is közelebb vannak 
a rózsaablak centrumában ítélkező Messiáshoz.

A fentiekben már szó esett a modernitás és a modern szellem leglényegesebb 
és legjellemzőbb összetevőjéről, a fennálló világrend megkérdőjelezhetőségének 
szabadságáról. Ebben a modernség önnön szubsztanciális lényegét alkotó szelle-
mi-mentális kondicionáltságban két elem is megjelenik mint a megkérdőjelezhe-
tőség szabadon adott terrénuma.

Az egyik – amelyet e helyütt csak érintőlegesen kívánok megemlíteni – mint-
hogy önmagáról lévén szó, korántsem tekinthető evidensnek, tudniillik ez magá-
nak a modernségnek az önmaga lényegéből fakadó önmegkérdőjelezése. Ugyanis 
a modernre nyitott szellem kritikai attitűdjét idővel saját magával szemben is 
érvényesíti, s adott esetben a kritikát és akár a teljes elutasítást önreflexív mó-
don is alkalmazza és életbe lépteti. A reneszánsz modernitására, saját utópiájának, 
emberről, természetről, szépségről és szabadságról vallott és remélt kudarcára a 
reneszánsz értékrendjének kiábrándult manierista megtagadása volt a válasz; a 
reformáció páratlan, a technikai újdonságokat, így a könyvnyomtatást is jelentős 

80 Ernst Renan: Mi a nemzet? Ford. Réz Pál. In Bretter Zoltán – Deák Ágnes szerk.: Eszmék a 
politikában: a nacionalizmus. 1995. 182.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

45

eredménnyel hasznosítani képes modernitására az ellenreformáció nem pusztán 
vallási (egyházi), legalább annyira eszmei, filozófiai és esztétikai tagadása adja 
meg a feleletet; a felvilágosodás nagy ígéretéből kiábrándult és azzal szembefor-
dult néhai aufklérista generáció immár az „elveszett illúziók” nemzedékeként for-
dul szembe egykori reményeivel és elvárásaival; s hasonlóképpen a modernitás 
sok esetben kudarcosnak vagy radikalitásában elbizonytalanodónak ítélt lendü-
letére a posztmoderntől, a neomoderntől, a hipomoderntől vagy a hipermodern
től érkezik a felelet.81

A modernitás másik összetevője a fentivel ellentétben mondandóm és érdek-
lődésem fókuszában kap helyet. Ha felidézzük az írásom elején mondottakat, 
vagyis azt, hogy a modernség sosem temporális kategória, s nem kronologikus 
tényező, a fenti állítást legalábbis viszonylagossá, egyben roppant árulkodóvá 
teheti az a tény, hogy miközben a legtöbb korszak modernitása élesen megkü-
lönböztette saját újszerűségét a múlttól, mégis, paradox módon, sok esetben va-
lamely megelőző korszak történeti vagy történetinek imaginált világához igyeke-
zett visszakapcsolódni, azt az időszakot mintegy újra a diskurzus részévé avatva: a 
reneszánsz a görög–római univerzum ember-, szépség-, harmónia-, és igazságos-
ságképéhez; a reformáció a Szentírás eredeti héber nyelvéhez és a Biblia tanító-
hivatalt és dogmarendszert, valamint a tanítói autoritást nélkülöző, szeplőtelen, 
kora keresztény interpretációjához, a felvilágosodás a tulajdonviszonyok pusztító 
hatása előtti, múltba feledkező „természeti” világhoz, s a bon sauvage civilizáción 
kívüli romlatlan állapotához, a romantika a jó és a rossz legtisztább paradigmáit 
és a hit elsődlegességét kínáló középkorhoz, vagy az „őseredetihez”,82 a szimbo-
lizmus az én legvalóságosabb és legmélyebben rejtőzködő rétegeit feltárni képes 
középkori misztikához, spiritualitásához és antiintellektualizmusához (docta 
ignorantia), valamint a quattrocento előtti írásos és vizuális gondolatkörhöz, a 
19–20. századi ún. katolikus modernizmus és az azt követő „nouvelle théologie” 
a tomizmustól és a skolasztikától megtisztított patrisztikus hagyományhoz, azon 
belül is legfőképp az augusztinizmushoz, a 20. század eleji modern klasszikus 
zene a jazz közvetítésével az archaikus afrikai, arab és indiai népzene és poliritmi-
ka világához, a 20. század végének repetitív zenéje az ősi, animista, szakrális afri-
kai ritmusokhoz és rítusokhoz, a body art a testiségnek és a testmozdulatoknak az 

81 Ehhez lásd Habermas–Lyotard–Rorty: A posztmodern állapot. 1993.; Lipovetsky–Charles: Les 
temps Hypermodernes. 2004.
82 „az őseredetinek a romantikus visszahozatala”. Gadamer: Igazság és módszer. Egy filozófiai her
meneutika vázlata. 1984. 197.



Gábor György

46

archaikus szakralitásához, a land art a civilizáció pusztításának még nem kitett, 
preurbánus állapotokat őrző és a termékenységi rítusokat felidéző, meghaló és 
feltámadó Magna Mater természethez és így tovább.

Voltaképpen a 19. századot megelőző valamennyi modernitás eseményre mé-
lyen jellemző volt ez a múltra tekintő történelmi látásmód és az ebből fakadó 
önkép, továbbá a múltbéli értelmiségi viszonya a kumulatívnak elgondolt tudás-
hoz, a tudás szerkezetéhez és annak továbbörökítéséhez, amelynek a legkarakte-
risztikusabb metaforában leírt helyzetét, Bernard de Chartres szájába adva, John 
of Salisbury fogalmazta meg: „Olyanok vagyunk, akár az óriások vállára felka-
paszkodott törpék. Többet és messzebbre látunk, mint ők; nem mintha látásunk 
élesebb, vagy termetünk nagyobb lenne, mint az övék, hanem azért, mert ők a 
levegőben hordanak bennünket, felemelnek a saját gigászi magasságukba…”83

Gadamernek köszönhetően tudjuk, hogy a megértés folyamata mindig több, 
mint az elmék elszigetelt vagy esetleges találkozása. „Persze a történeti megértés-
ben is gyakran beszélünk horizontokról, különösen, amikor a történeti tudatnak 
arra az igényére gondolunk, hogy minden múltat annak saját létében lásson, ne 
a mi kortársi mércéink és előítéleteink felől, hanem a múlt saját történeti hori-
zontjában. A történeti megértés feladata azt a követelményt is magába foglalja, 
hogy mindig meg kell szerezni a történeti horizontot, hogy az, amit meg aka-

83 Joannis Saresberiensis: „Metalogicon” III, 4. In Uő: Opera omnia. Migne, Patrologia Latina, 
199. 900. (nanos, gigantium humeris incidentes, ut possimus plura eis et remotiora videre, non 
utique proprii visus acumine, aut eminentia corporis, sed quia in altum subvehimur et extollimur 
magnitudine gigantea.) Korántsem a szellemes megfogalmazásnak, hanem alapvetően a tudás és 
a tudomány sok-sok évszázados európai felfogásának tudható be, hogy az idézett szállóige, némi 
variációkkal, újra és újra felbukkan, mintegy konfesszióba foglalva a különböző korok tudomá-
nyos és tudománytörténeti szemléletét. Első felbukkanása az enciklopédikus munkásságáról 
méltán elhíresült Guillelmus de Conchis 11–12. századi skolasztikus filozófusnál fordul elő, aki 
szerint a hasonlatot a 6. században élt Priscianus nevű késő ókori római grammatikus használta.  
A különféle tudományok több képviselője is élt a hasonlattal, mások mellett Juan Luis Vives 
spanyol humanista, Diego de Estella, 16. századi ferences misztikus, Isaac Newton egy 1675. feb-
ruárjában Robert Hooke-nak adresszált levelében, kifejezetten önmagára vonatkoztatva: „Ha 
messzebbre láttam (másoknál), akkor az óriások vállán állva” (https://digitallibrary.hsp.org/index.
php/Detail/objects/9792), vagy Blaise Pascal vagy az angol romantika kiemelkedő alakja, Samuel 
Taylor Coleridge, de felbukkan George Herbert 17. századi angol szerzőnél is. Mi több, a talmudis-
ta zsidó hagyományban is megtalálható, a 12–13. századi, roppant életművet maga mögött hagyó 
olasz talmudistánál, Isaiah di Trani ben Mali munkájában stb. (lásd ehhez Shnayer Z. Leiman: 
From the Pages of Tradition, Dwarfs on the Shoulders of Giants. 1993. 90–94.) Ezzel a címmel ír 
könyvet Stephen Hawking (On the Shoulders of Giants, The Great Works of Physics and Astronomy), 
idézi ugyanezt Umberto Eco A rózsa neve c. művében és így tovább.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

47

runk érteni, igazi mércéi szerint mutatkozzék meg”84 – írja. Vagyis a megértés 
a történelmi horizontok összeolvadását jelenti, ami az emberi tapasztalat törté-
netiségére utal, mégpedig abban az értelemben, hogy az új tapasztalat mindig a 
múlt maradványaihoz asszimilálódik, továbbá abban az értelemben, hogy az új 
megértésére törekedve mindig és szükségszerűen arra építünk, ami már jelen van. 
Valójában maga az új tapasztalat újként való megértése annak a ténynek a jele, 
hogy a mindenkori új tapasztalatot ahhoz viszonyítjuk, ami korábban volt, és 
amire tekintettel újként érzékeljük.85

Jack Goody a társadalmakat az egymást követő generációk láncolataként írja le, 
„amelyek egyszerre adják tovább és újítják meg egymást, az emberi kultúrák pedig 
egymásra épülő kommunikációs láncokból állnak; az innováció lehetetlen lenne, ha 
a nyelv nem maradna lényegében ugyanaz az idők során, lehetővé téve a generációk 
közötti és a generációkon belüli kommunikációt. A kommunikáció pedig szükség-
szerűen magában foglalja a másik megértésének egy szintjét, így az új szinte mindig 
bizonyos értelemben a régi átalakulása, amely magával hozza saját „nyomait”.86

A 19. századot megelőző történetírás és történelemszemlélet – mutatis mutan-
dis – végső soron abban a meggyőződésben fogant, s azt a szellemiséget és elhivatást 
képviselte, amelyet a tudományos történetírás kezdetén Hérodotosz és Thuküdidész 
egyaránt az alábbiak szerint fogalmazott meg. Hérodotosz munkájának legelején 
abban foglalja össze történeti kutatásainak céljait, „hogy az emberek között mege-
sett dolgok az idők folyamán feledésbe ne merüljenek, s ne vesszen el nyomtalanul 
azoknak a nagy és csodálatra méltó cselekedeteknek az emléke, amelyeket részben 
a hellének, részben a barbárok vittek véghez, sem az, hogy milyen okok késztették 
őket a háborúra egymás ellen.”87 Vagyis a ἱστορία hagyományozójaként, példázatot, 
pozitív és negatív paradigmát nyújt az elkövetkezendő koroknak, csakúgy, mint 
Thuküdidész, aki a költőkkel ellentétben „az igazság kiderítése végett… a nyomozás 
fáradságos” munkájával azok kedvéért dolgozott, „akik szeretnék látni a megtörtént 
események lényegét, s következtetni óhajtanak – ha majd ember voltunk következ-
tében ugyanolyan vagy hasonló dolgok fordulnak elő – a jövőre is, azok, s számomra 
ez elég, hasznosnak fogják ítélni. Hiszen ez az alkotás maradandó értéknek készült, 
nem pedig abból a célból, hogy a hallgatóság pillanatnyi tetszéséért versenyezzen.”88

84 Gadamer: Igazság és módszer. 1984. 214–215.
85 Uo. 191–217.
86 Goody: Capitalism and Modernity. 2004. 19–20. 
87 Hérodotosz: A görög-perzsa háború. I. 1. 1989. 5. 
88 Thuküdidész: A peloponnészoszi háború. I. 22. 1985. 21–22.



Gábor György

48

A történelem, értelmeződjék akár az üdvtörténet vagy a gondviselői kegyelem 
kiteljesedésének folyamataként, akár – Bultmann álláspontját szem előtt tartva, 
miszerint „minden történelmi jelenséghez hozzátartozik a jövője”89 – az eszkato-
lógiai beteljesedés távlataiba bepillantást sejtető lehetőségként, akár az eszkato-
lógia szekularizálódásaként, vagy puszta historizálásaként, akár mint valamiféle 
konjunkturális, az emberiség gyarapodó jólétében vetett optimista hitnek a fej-
lődésben fokozatosan realizálódó, s az időbeliségben egymást követő potenciál-
jaiként, vagy a tudomány és a technika által elősegített, s ugyancsak a tempo-
ralitásban manifesztálódó haladásként, máskor a hatalomtól vezérelt, uralkodó 
avagy épp divatos ideológia definiálta és vizionálta téloszt immanensen magában 
foglaló kibontakozásaként, vagy akár ellenkezőleg, a történelem alkonyának, a 
fenyegető vég, az elkerülhetetlen összeomlás és a szükségszerűen bekövetkező 
pusztulás felé tartó fékezhetetlen áradataként, akárhogyan is, a történelem feltar-
tóztathatatlan kontinuumként, szakadatlan folyamként és folyamatként, a jelen 
felé tartva, ahol „a történelemnek a jelennel kell végződnie, mert semmi más nem 
történt meg. De ez nem jelenti a jelen dicsőítését vagy a jövőbeli haladás lehetősé-
gének a kizárását, hanem csak azt, hogy tényként fogadjuk el a jelent, és belátjuk, 
nem tudhatjuk, milyen lesz a majdani haladás.”90 Márpedig – s szempontunkból 
most ez a lényeg – a történelemnek mint összefüggő temporális folyamatnak a 
megismerése az egymást váltó történelmi időszakok állandó lakójának, az emberi 
nemnek és benne az egyes embernek az önismeretével azonos, ami „nem más, 
mint hogy tudod, mire vagy képes; s minthogy senki sem tudhatja, mire képes, 
amíg ki nem próbálta, így egyetlen támpontunk ahhoz, mit tehet az ember, az, 
amit már megtett. A történetírás értékét az adja tehát, hogy azt tanítja, mit vitt 
véghez, s ennélfogva mi az ember.”91 

A történelemnek ez a fent jelzett, a maga szakralitásától vagy szekularitásától 
determinált, eltérő teoretikus meggyőződéséből, hermeneutikai igényéből, val-
lási vagy akár pedagógiai rendeltetéséből fakadó sokszínűsége, heterogén „hiva-
tottsága” a nemzetállamok 18-19. századi kialakulásáig, illetve az autokratikus és 
totalitárius rendszerek 20-21. századi létrejöttéig és működéséig az eltérő szán-
dékok, célok és rendeltetések különbözősége ellenére is egységesen hordozta és 
jelenítette meg minden korábbi kozmikus-ciklikus világképpel szembenálló li-

89 Bultmann: Történelem és eszkatológia. 1994. 131. 
90 Collingwood: A történelem eszméje. 1987. 174–175. 
91 Uo. 59. 



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

49

nearitásának, azaz a múlt folyamatának megkérdőjelezhetetlen evidenciáját és az 
erről alkotott meggyőződést. Ahogy Tannhäuser maga mondja: „míg egy isten 
mindig örömét lelheti, én a változás hatalmában állok.”92

A folytonosan változó, s változásában szakadatlan folyamatot képező törté-
nelemről alkotott látásmódot a nemzetállami gondolkodás immanens logikája és 
az autoriter berendezkedés hatalmi reprezentációjának érdeke egy meglehetősen 
új interpretációs igényből és szándékból fakadóan radikálisan megváltoztatta, a 
maga kétséges és paradox módján hozzájárulva a modern történettudomány lét-
rejöttéhez. A történelem instrumentalizálódik, s habár eltérő okokból, a nemzeti 
ideológiák vagy a hatalmi struktúrák önigazolásának eszközévé degradálódik.  
A történelem kisajátításáról és meghamisításáról, a múltnak a politika ágenseinek 
saját képükre és hasonlatosságukra való átfarigcsálásáról van szó. Az áltudomá-
nyos történelemszemlélet különféle etnikai, identitásbeli, politikai vagy vallási 
érdekek szolgálatába lép, hogy a nemzeti vagy hatalmi érdek önmaga létének, 
fennállásának és berendezkedésének legitimációját a történelmi múltból nyer-
hesse el. A „múltért való versengés”,93 illetve a „történelmi előképek és modellek”94 
nagyüzemi előállítása, a politikai legitimáció megszaporodott igényének iparsze-
rű méreteket öltő kielégítése zajlik, hol az identitáspolitika nemzeti céljaihoz, hol 
az autoriter hatalom fennmaradásának szükségleteihez igazodva. A történelmi 
idők távoli pillanatai, egészen a képzeletbeli vagy mitikus eredet forrásaihoz vis�-
szatérve, s ha szükségessé vált, akár a nemzeti hagyományok, írott és íratlan for-
rások közönséges meghamisításával vagy hamisítványok legyártásával, valamint a 

„filológiai nacionalizmus” legalábbis Herder és Fichte óta gyakorolt módszerével 
az adott nemzetet faji vagy politikai entitássá avatta, amelynek kétségbevonha-
tatlan létét és legitimitását az ősrégi hagyományok voltak hivatottak alátámasz-
tani, valamint a történelem mitikus átértelmezése és átírása, amely a jelen adott 
politikai hatalmát időtlenné, s imaginált időtlenségében megváltoztathatatlanná 
tette. Ez a megkonstruált „történelmi árnyék” mintha tényleges létet biztosítana 
a konstruált valóságnak, s mintha a történelmi árnyék hiánya a politikai entitás 
kafkai irracionalitásának s a náció nélküliség abszurditásának paraboláját képez-

92 „wenn stets ein Gott geniessen kann, bin ich dem Wechsel untertan” (Richard Wagner: Tann-
häuser, libretto, I. felvonás, 2. szín. https://www.murashev.com/opera/Tannh%C3%A4user_lib-
retto_English_German 
93 Patrick J. Geary: A nemzetek mítosza. Európa népeinek születése a középkorban. 2014.
94 Benedict Anderson: Elképzelt közösségek. Gondolatok a nacionalizmus eredetéről és elterjedéséről. 
2006. 161.



Gábor György

50

né meg, ahogy az – legalábbis Gellner éles szemű meglátása szerint – Adalbert 
von Chamisso Peter Schlemihl különös történetének főhősével megesett.95 Vagy-
is Anderson meghatározását parafrazeálva, amely szerint „a nemzet… elképzelt 
politikai közösség, amelynek határait és szuverenitását egyaránt veleszületettnek 
képzelik el”,96 hasonlóképpen a nemzetállami berendezkedés és az autoriter poli-
tikai hatalom konstruáltan „veleszületett árnyéka” az erre szakosodott műhelyek-
ben előállított múltja maga.

IV.

A fentiekben már szó esett arról, hogy a mindenkori modern szellemre – egyfe-
lől – a kritikai attitűdből fakadó mindent, ad absurdum akár még saját magát is 
megkérdőjelező habitus jellemző, másfelől, s paradoxnak tűnő módon – kölcsön-
véve XVIII. Lajos 1814. június 4-i Alkotmányjogi Chartájának preambulumában 
használt, találó kifejezését – „a régi és a modern idők egyesítésének” érdekében 

„törekedtünk megújítani az idők láncolatát (à renouer la chaîne des temps)”97 – a 
modernitás egyben a múlthoz való kötődés sajátos pozícióját is jelenti, amen�-
nyiben az elmúlt idők megújítása maga a modernség. Az idők láncolatának mo-
dernbe torkolló megújítására kiváló példa a római Pantheon korábban sosem 
látott és sosem alkalmazott, az egész antik építészetet radikálisan megújító me-
rész nóvuma, a rotunda hatalmas belső terét átfogó kupolája, amelynek archaikus 
előzményeit valószínűsíthetően etruszk nekropoliszok sírkamráinak boltozatai 
őrizhetik, hogy majd az 1400-as években a római Pantheon meghatározó élmé-
nyéből kiindulva, s azt mintának tekintve tervezhesse meg Brunelleschi a mo-
dernségében és minden technikai elemében páratlan újdonságát, a firenzei dóm 
kupoláját, ami pedig a későbbiekben, az idők láncolatának rendjében, ihletője 
lesz egy másik páratlan remekműnek, a római Szent Péter-bazilika Michelangelo 
alkotta koronás kupolájának.98

A múlt saját célra való felhasználása, a jelenből történő átértelmezése, illet-
ve az antiknak valamiféle konstrukciószerű modellképe szerinti jelenléte Walter 

95 Ernst Gellner: A nemzetek és a nacionalizmus. 2009. 17. 
96 Anderson: Elképzelt közösségek. 2006. 20.
97 Charte constitutionelle du 4 juin 1814, in: https://www.conseil-constitutionnel.fr/les-constitu-
tions-dans-l-histoire/charte-constitutionnelle-du-4-juin-1814 
98 Lásd ehhez Ross King: Brunelleschi kupolája. A firenzei dóm építésének története. 2024.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

51

Benjamin értelmezésében Baudelaire modernségképének és a modernség állan-
dó együtthatójának lényegi eleme. Baudelaire, miként Balzac is, szemben áll a 
romantikával, elutasítva azt, s „apacsként”, önnön „individuumába begubózva” 

„megtagadja az erkölcsöt és a törvényt”, „felmondja a társadalmi szerződést”, ám 
mégis „bármilyen relációban áll is a modernség, mindig kiemelkedően fontos az 
antikvitáshoz való viszonya… A modernség korszakot jelöl, de egyben azt az erőt 
is jelenti, mely azért munkálkodik a korszakban, hogy antikvitássá változtassa 
(der Antike sie anverwandelnd).”99 

A modernitás paradoxnak tűnő eltökéltsége és irányultsága, hogy tudniillik 
miközben „hajlamos közeledni a régiekhez, megismételni azt, aközben megőrzi 
saját haladásra való hajlamát”,100 nem más, mint minden modernitásnak a tör-
ténelem tekintetében kialakított kettős viszonyrendszere: a pillanatnyi állapoté, 
ahová a „most” a megtagadott „egykor volt”-tól eljutott, s amihez képest vált 
azzá, ahogy itt és most előttünk áll. Benjamin tisztában van azzal, hogy a múlton 
túllépő, azt megtagadó és azon felülemelkedő jelen olvasata épp a múlttal szem-
besítve különleges hermeneutikai helyzetet teremt, páratlan jelentési és értelme-
zési lehetőséget kínálva: „a jelent a történelem örökkévalóságának hátoldalaként 
kell megragadni”101 – írja Hofmannsthalnak egy 1928-ban kelt levelében, episz-
temológiai elvárását világossá téve, amennyiben az értelmezésnek a közvetlenül 
vizsgált valóságon, vagyis a jelen „materiális aspektusán” túl a múlt eszkatológiai 
dimenziójával, teológiai vonatkozásával is számolnia kell.

Vagyis a modernitás múltat megtagadni szándékozó törekvése nem a múlt 
(végső) eltörlését veszi célba, hanem az amazon (múlt) való túllépést, ahol az 
amaz kettős jelentéssel bír, részben önmagában is és részben az emezhez (jelen) 
képest is, miközben az emez is magában foglalja részben az amaz önmagában hor-
dozott és részben az emezre vonatkozó szemantikai tartalmát, következésképp a 
jelentések és a hermeneutikai olvasatok többszörös viszonyítási rendszere adott, 
amellyel, akár tudatosan, akár öntudatlanul, minden modernitásnak számolnia 
kell, s ezt meg is teszi. Mindez azt is jelenti, hogy a múltnak és a múlt megta-
gadásaként konstruálódó jelennek a jövőképe, vagyis a „tapasztalás és várakozás 
feszültsége mindig más módon új és új megoldásokat hív életre”, s „a megjósolt 

99 Walter Benjamin: A második császárság Párizsa Baudelaire-nél. 1980. 897. Németül: Das Paris 
des Second Empire bei Baudelaire. 1974. 584.
100 Patrik Alac: Théorie de la modernité en tant que théorie de la métropole. La »théologie« de 
Walter Benjamin. Germanica. 2008/43. https://journals.openedition.org/germanica/559 
101 W. Benjamin: An Hugo von Hofmannsthal. 1978. 459. 



Gábor György

52

jövő valószínűségét elsősorban a múlt eleve adott körülményeiből vezetjük le…”, 
tehát a „múlt és jövő sohasem kerülhetnek fedésbe”.102 

A kérdés immár az, hogy a modern idők a via negationis radikális útján 
milyen ténylegesen új időkhöz vezethetnek el? Koselleck még az új időknek a 
hagyományos, posztmodern vagy poszt-posztmodern fogalmából kiindulva ál-
lította fel a neue Zeit karakterjegyeit. Egyfelől „a mindenkori most valami új, az 
újabb idők ellentétben állnak a megelőzőekkel… Ebben az értelemben alakult ki 
már a modernus kifejezés, amely azóta sem vesztette el a »mai« jelentését. Más-
felől viszont a neue Zeit jelölheti a minőségi újdonság igényét is, vagyis, hogy 
ezek az idők a tökéletes másság értelmében újak a megelőzőekhez képest – sőt 
azoknál egyenesen jobbak… Végezetül a neue Zeit fordulat… jelölhet visszame-
nőleg egy olyan periódust is, amely – a középkorhoz képest – mindenestül újnak 
számít.”103

Csakhogy a posztmodern és kiváltképp a posztmodern utáni neue Zeit tempo-
ralitástudata valamennyi korábban létező modernitás idő- és történelemfelfogá-
sához képest tagoltságát, jelenből fakadó elvárásait és a jövővel kapcsolatos remé-
nyeit és vágyait illetően radikálisan különböző múlt- és jövőképről tanúskodik. 
Egyfelől ugyanis a posztmodernnek az objektív tényekkel szembeni gyanakvása 
vagy azok megkérdőjelezésére irányuló igyekezete, s ebből következően az em-
beri érzületnek a tényekkel szembeni metafizikai elsőbbségét hirdető vélekedése 
mindent, még az identitás természetadta, vagyis az identitásnak a nem szabad 
akarati választásból adódó részét, azaz – egyebek mellett – még a nemi és sze-
xuális összetevőket is puszta társadalmi és hatalmi konstrukcióknak elgondoló 
törekvése, megtapasztalva a korábbi nemzetállamok célirányos történelemképét, 
s legújabban az egyre szaporodó és eltérő jegyeiben is hasonló autoriter és po-
pulista vonásokat hordozó berendezkedések múlt-metamorfizációs hazugságait, 
amelyek – mint azt a fentiekben láthattuk – a történelem egészét, magukat a 
történelmi tényeket és forrásokat politikai érdeknarratíváknak és hatalmi diskur-
zusoknak rendelik alá, hogy a történelmet ugyancsak különféle hatalmi konst-
rukciók eredőjének láttassák, nos mindezek hatására és ennek következtében a 
történelmet a cancel culture terepének tekintik, s a múlt egészét eltörölhetőnek, 
ledönthetőnek és megsemmisíthetőnek, vagyis totálisan neutralizálhatónak gon-
dolják és neutralizálandónak remélik.

102 Koselleck: Elmúlt jövő. 2003. 412.
103 Uo. 356–357. 



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

53

 A történelemnek merőben politikai-hatalmi érdekek és szándékok konstruál-
ta elgondolása, a fehér gyarmatosítók elnyomó uralmát és az immár sok árnyala-
tot öltő fekete gyarmatosítottak elnyomását legitimmé tevő, örökösen triumfáló 
fehérek (máskor a „kizárólag férfiak”, megint máskor a „kizárólag heteroszexuáli-
sok” vagy éppen a „kizárólag bizonyos vallási csoportok”, így például „kizárólag a 
zsidók”) által írt vagy inkább összehordott történelemképek progresszív indítta-
tású, társadalomjobbító szándékú megsemmisítését az eltörlés kultúráján alapuló 
kvázi-osztályharcos fellépés függvényévé válik.

Habermas egy helyen az utópikus energiák kimerüléséről beszél, amely – ál-
láspontja szerint – „nemcsak egy átmeneti kultúrpesszimista hangulatra utal, 
hanem ennél mélyebbre hatol: meglehet, hogy általában a modern időtudat 
változásáról tudósít”, s hozzáteszi, hogy „az utópiákat az idő síkjára helyezték át 
(Verzeitlichung).”104 

S valóban, a múlt, a történelem egyre távolabbra kerülő és egyre láthatatlanab
bá váló szövete a sosem tapasztalt mértékben felgyorsult technikai-mediatizált 
világban az elmúlt idő, vagyis a történelem a legkülönfélébb utópiák fogságába 
kerül. A valóságtól és vele együtt a múlttól való fokozott elszigetelődés, amelynek 
a fő generálója, a Metaverzum, a kriptovaluta, a Mars-kolonializáció programja 
és a transzhumanizmus disztópiája,105 továbbá – egyebek mellett – a mindenfajta 
mainstreamet nélkülöző fake news, a dezinformáció, a virtuális pornó és a vir-
tuális háborús-lövöldözéses világok, a fantasy worlds megannyi manifesztációja 
az állandósult első személyben való élet kereteit és tartalmi elemeit alkotják, a 
valóságból való kijelentkezés és a virtuális világba való bejelentkezés biztosította 
felhasználóbarát rendszerével, valamint a technológia mindenhatóságába vetett 
fundamentalista hittel és a technokraták korlátok nélküli hatalmának és befolyá-
sának elégedett tudomásulvételével.

Mintha csak Huxley Szép új világa kelne életre, a központosított és különfé-
le hedonisztikus gyönyörforrások, így a drog vagy a szex által fenntartott örök 
kaszt-elégedettség disztópikus univerzuma. Miután a világ olyannyira felgyorsult, 
képtelenségnek tűnik minden extrapoláció, minden tudományos igényű prognó-
zis elkészítése: a technika leelőzte az embert, a futurisztikus jövő értelmezhetet-
len rapiditással válik folyamatos jelenné: az utópiák értelmüket vesztették, rész-

104 Habermas: A jóléti állam válsága és az utópikus energiák kimerülése. 1974. 287–288.
105 Ennek nagyszerű összefoglalóját lásd J. Taplin: The End of Reality, How Four Billionaires are 
Selling a Fantasy Future of the Metaverse, Mars, and Crypto. 2023. 



Gábor György

54

ben azért, mert rögtön megvalósulnak, s az álom realitássá változik, részben azért, 
mert a valóság a pillanat tört része alatt túllép rajta, s a percekkel ezelőtti álmot 
szánni valóan archaikussá, kínosan ősivé és nevetségesen porossá teszi. 

De a történelem is ennek megfelelően értékelődik át: vagy a szétrombolt, szét-
tört múlt helyébe egy központi vezérléssel legyártott, valóságosnak vélt hajdani 
virtuális múlt ígérete lép, a történeti nosztalgia, mint a múlt „utópiája”, a „Régi 
dicsőségünk, hol késel az éji homályban?” türelmetlen kérdése, vagy az „Ide veled, 
régi kardunk” óhaja, s a tegyük újra naggyá a „hajdan erős magyar”-t (Orosz-
országot, Európát, Amerikát) politikai kecsegtetése, vagy a cancel culture óhaja, 
miszerint már ne is legyen többé múlt, töröltessék el mindenestől, s a múltat vég-
képp elfeledni parancsolata tisztítsa meg egyszer és mindenkorra a múlt szennyét, 
az elnyomás és az uralkodás legkülönfélébb beteges formáit még napjainkban 
is paradigmaként megélő világot. Nietzsche pontosan érzékelte a „másodlagos”, 
nekünk tetsző történelem létrehozásának szándékában rejlő veszélyt, midőn így 
írt: „Kísérlet ez, mintegy a posteriori adni magunknak olyan múltat, amelyből 
származni szeretnénk, ellentétben azzal, amelyből származunk; mindenkor ve-
szedelmes kísérlet, mert oly nehéz a múlt tagadásában a határt megtalálni, s mert 
a második természet többnyire gyengébb az elsőnél.”106 

Vagyis a máig morbid módon hatni képes múlt vagy eltörlendő, kiiktatandó, 
felesleges teherré vált, vagy utópiává magasztosult, a régi dicsőség restaurálásának 
és visszaállításának nagy kollektív programjává vált: Make the Past Great Again! 
A jövő az utópikusan megálmodott múltunk, a jelenünk pedig a rettentő disztó-
pia, amivé az ellenség (bárki legyen is az) tette. 

A jelen folyamatos megújításának igénye állandósította a múlttal való szakí-
tás szükségletét. Napjaink modernitásában azonban a múlt nem megújhódik, 
hanem eltűnik, mintha csak zavaró tényező lenne, amelyre már semmi szükség 
sincs: „Elhomályosulnak a múlt példaértékű eseményei (exemplarische Vergan-
genheiten), melyekhez a jelen gond nélkül igazodhatna. A modernség már nem 
képes orientáló mércéket kölcsönözni más korok példaképeitől; kizárólag önma-
gára hagyatkozhat, normativitását önmagából kell merítenie.”107 

A 20. század elején útjára induló futurizmus olasz változata hasonlóképpen 
törekedett a múlt végső eltörlésére. A modern technika által felgyorsult világot a 
futuristák hasonlóképpen kívánták mentesíteni a múlttól. Marinetti a Futurista 

106 Nietzsche: A történelem hasznáról és káráról. 1989. 47.
107 Habermas: A jóléti állam válsága. 1974. 283. 



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

55

kiáltványban a sebességre, a rohanásra, a gépekre, gőzhajókra, lokomotívokra, au-
tomobilokra hivatkozó vagy a fegyvergyárakat, a háborút és a militarizmust meg-
idéző szövegében világosan kimondja, hogy többé nincs köze a történelemhez: 

„Miért kellene hátra néznünk, ha ki akarjuk tárni a Lehetetlen rejtelmes kapuit? 
Tegnap meghalt az Idő és a Tér.” Majd folytatja: „meg akarjuk szabadítani ezt az 
országot a professzorok, régészek, idegenvezetők és antikváriumok bűzös rákfe-
néjétől”, Itáliát „meg akarjuk szabadítani… a múzeumoktól”, minthogy a „múze-
umok: temetők!” „A háborút akarjuk dicsőíteni – a világ egyetlen megtisztítóját 

–, a militarizmust, a patriotizmust, a felszabadultak destruktív magatartását… a 
nő megvetését.”108 S hasonlóképpen deklarálták céljaikat az orosz futuristák, akik 
nevezetes manifesztációjukban annak adtak hangot, hogy „A múlt szűk. Az Aka-
démia és Puskin érthetetlen hieroglifák. Puskint, Dosztojevszkijt, Tolsztojt ésa-
többit, ésatöbbit ki kell dobni a Jelenkor Gőzhajójából.”109 Mindenesetre aligha 
véletlen, egyúttal sokat elárul a mozgalomban rejlő szellemiségről, hogy a törté-
nelem- és múltnélküliség gondolatrendszere az olasz futuristák vezérét, Marinet-
tit a fasizmus eszmevilágába és az állam és a vállalati hatalom összeolvadásának 
korporatizmusába vezette, valamint a Mussolini-féle ízlés- és stílusvilágot meg-
jelenítő „la città nuova” építészeinek praxisához, míg orosz társaik többségét a 
kommunizmus szovjet ideológiájába.

A mérhetetlenül – s a „mérhetetlenül” szó itt akár a Heisenberg-féle határozat-
lansági elv a maga konkrét jelentésében is figyelembe vehető, vagyis a párosított 
fizikai mennyiségeket, például a részecske helyzetét és sebességét (impulzusát) 
egyidejűleg nem lehetséges pontosan meghatározni, ugyanis minél pontosabban 
ismert a helyzete, annál nagyobb az impulzusának bizonytalansága és megfor-
dítva – nos, a mérhetetlenül felgyorsult idő, a futurisztikus jövő mérhetetlenül 
gyors jelenné aktualizálódása, s a jelen mérhetetlenül gyors ősmúlttá archaizá-
lódása alapvetően hat a történelmi tudat változására. Mark Lilla eszmetörténész 
szellemesen és jogosan írja egy helyütt, hogy ha az 1989-es esztendőt megelőző 
évtizedekről beszél az egyetemi diákjainak, úgy tűnik, mintha vak dalnokként az 
elveszett Atlantiszról énekelne.110 A fasizmus a „radikális gonosszal” vált egyen-
lővé, amelynek tehát nincs értelmezhető, azaz vizsgálható oka, a kommunizmus a 

108 Marinetti: A futurizmus megalapítása és kiáltványa. In Szabó György szerk.: A futurizmus. 
1964. 133–135.
109 Burljuk–Krucsonih–Majakovszkij–Hlebnyikov: Pofonütjük a közízlést. In A futurizmus. 
1964. 236.
110 Mark Lilla: The Truth About Our Libertarian Age. 2014.



Gábor György

56

„sok jó volt benne, de rosszul kivitelezve” történelmi tudatlanságának visszfénye, s 
Szent Ágoston Vallomásainak mentális univerzuma könnyebben appercipiálható, 
mint Dosztojevszkij vagy Kafka regényeiben a foglyul ejtett elmék világa.

A modern világot „ha egészében véve történeti válsággá lett, fölgyorsult fo-
lyamatnak kell értenünk”, amelynek „változási sebessége nő, újítási és avulási 
üteme nem kevésbé, bonyolódásbeli tébolya pedig súlyosbodik”111 – jegyzi meg 
keserű iróniával Marquard, s mindez azt eredményezi, hogy a múlt, s vele együtt 
a történelem irrelevánsnak tűnik, annál is inkább, „mivel a jövő zavaros és bi-
zonytalan.”112 Koselleck joggal hívja fel a figyelmet arra, hogy „a gyorsuló idő, 
vagyis a mi történelmünk megrövidíti a tapasztalási tereket, megfosztja őket 
állandóságuktól, és egyre újabb ismeretleneket lendít mozgásba, miközben az 
említett ismeretlenek komplexitása folytán a jelen is kivonja magát a tapasztalha-
tóság alól… Az ily módon felgyorsult idő megfosztja a jelent attól a lehetőségtől, 
hogy önmagát jelennek tapasztalja, és egy olyan jövő felé szökik tova, amely a ta-
pasztalhatatlanná vált jelennek kénytelen történelemfilozófiailag nyomába ered-
ni.”113 Csakhogy a jövő ”történelemfilozófiai” képe nem egyszerűen a történelem 
kontingenciájának lesz az áldozata, hanem – és ez az igazán nagy baj – a jövőre 
nyitott tapasztalati tér („amely maga vonja meg a várakozási horizontot”114) be-
szűkülése, vagyis a múlt „elvesződése”, semmivé válása totálisan felismerhetetlen, 
vagy ami még ennél is rosszabb, a legsötétebb víziókra épülő várakozási horizon-
tot kínál: a valóság megannyi lehetséges disztópiáját, amely demokrácián kívüli 
körülmények között az adott hatalom veszedelmes politikai manipulációinak és 
kockázatos játszmáinak biztosít terepet.

S valóban: történelmi amnéziában szenvedünk. A hidegháború bevégződé-
sével s a „történelem végéről” szóló, egyre ironikusabbá váló, liberális hübriszről 
tanúskodó ötlet születésével kizárólag a demokrácia abszolút egyedülálló volta 
marad a politikai és politikafilozófiai gondolkodás terrénuma, minthogy a törté-
neti előzményekről, a monarchiáról, az arisztokráciáról, az oligarchiáról, a zsar-
nokság különböző formáiról mint véglegesen a múltba veszett intézményekről 

111 Marquard: Az egyetemes történelem és más mesék. 2001. 258. 
112 Christopher Lasch: Az önimádat társadalma. 1984. 6.
113 Koselleck: Elmúlt jövő. 2003. 37.
114 Uo. 412. A „tapasztalati tér” (Erfahrungsraum) és a „várakozási horizont” (Erwartungshori-
zont) fogalmait Koselleck – mint azt maga mondja – „metahistorikus kategóriának” tekinti, amen�-
nyiben „a megjósolt jövő valószínűségét elsősorban a múlt eleve adott körülményeiből vezethetjük 
le”, s „a jövőre nyitott tapasztalati tér maga vonja meg a várakozási horizontot.” I. m. 407, 412.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

57

megszűnt az emlékezet és az elmélkedés. A demokratikus világ struktúrája egy 
lineáris tengely képzetét kelti, amelyen szükségszerű volt, hogy a szocialista rend-
szer összeomlása után az érintett országok a diktatúrák felől mágnesszerű módon 
a demokráciák felé tartottak, s amely tengely két vége, vagyis a Summum Bonum 
és a Summum Malum között kell a megfelelő koordinátaponton kijelölni – te-
szem azt – Afganisztán, Azerbajdzsán, Bulgária, Csád, Dánia, Észak- és Dél-Ko-
rea, Franciaország, Kína, Kolumbia, Magyarország, Oroszország, Szaud-Arábia, 
Szíria, Szomália, Törökország vagy Üzbegisztán pontos helyét. S miközben el-
felejtettük a múlt fogalmi készletét, továbbra is tekintélyelvűségről, áldemokrá-
ciákról, autokratikus berendezkedésről vagy magunk alkotta leleménnyel hibrid 
berendezkedésekről beszélünk.115

A történelmi amnézia kizárólag a demokrácia előretörését volt képes rögzí-
teni, ám a pénzügyek és a kommunikáció innovatív eszközeivel rendelkező új 
oligarchiával és kleptokráciával, a fundamentalizmus modern változataival és a 
teokratikus berendezkedést meghirdető politikai iszlám megerősödésével, a kü-
lönféle törzsek, klánok és szekták afrikai és közel-keleti előretörésével, minthogy 
progresszív világképén és történelmi emlékezetén kívül estek, már semmit sem 
tudott érdemben kezdeni. 

Pedig várhatóan a továbbiakban sem a demokrácia keretei között él majd a 
Föld lakosságának jelentős része, amelynek okára nem csupán a kulturális kü-
lönbségek adják meg a választ, hanem az etnikai megosztottság, vagy a jószán-
dékú, ám legtöbbször teljesen felesleges vallási dialógus ellenére is szilárdan 
fennmaradó, áthidalhatatlan vallási különbségek, továbbá a hadseregek, amelyek 
nincsenek a polgári uralom alá rendelve, a gazdasági tranzakciók átláthatatlan-
sága, vagy a jogkövető magatartás normatíváinak hiánya. Kár abban ringatózni, 
hogy az emberi jogi szerződések, a humanitárius beavatkozások, a jogi szankciók, 
az NGO-k stb., vagy az iPhone-os bloggerek előbb-utóbb elhozzák a kívánt vál-
tozásokat, s az egyéni szabadság minden történelmi helyzetben azonossá válik az 
alaptörvényben vagy alkotmányban is rögzített Legfőbb Jó eszmeiségével.

115 A Freedom House az emberi jogok (politikai részvételi jogok, polgári szabadságjogok, saj-
tószabadság stb.) abszolútnak, térben és időben öröknek tekintett eszményéből kiindulva a jog-
sértések alapján értékeli a különböző államokat, s osztja ki a „szabad”, „részben szabad” és a „nem 
szabad” dobogós helyeket, hogy eme kategóriák alapján mutassák ki egyik-másik pillanatban a sza-
badságnövekedés örvendetes tényét például az „Arab tavasz”-tól érintett államokban, Tunéziában, 
Algériában, Jordániában, Egyiptomban, Jemenben, Líbiában és Szíriában.



Gábor György

58

A múlttól való eltávolodás és a történelmi amnézia az idő hagyományos di-
menzióinak, a múltnak, a jelennek és a jövőnek eddig sosem tapasztalt összesű-
rűsödése és rapid „helyváltoztatása”, „helycseréje” révén a történelmi emlékeze-
tet – s tartsuk szem előtt, hogy „az emlékezés sokkal inkább konstrukciós kérdés, 
semmint puszta reprodukció”,116 valamint hogy „az emlékezésnek időjegyei 
vannak”117 –, az emlékezet időtartamát lerövidíti, kiterjedtségét beszűkíti és in-
tenzitását minimalizálja. Assmann három-négy nemzedékre, mintegy nyolcvan 
évre kiterjedőnek írta le a kommunikatív emlékezetet, amely által „a történelem… 
nem elvalótlanodik, hanem épp ellenkezőleg, így válik csak valósággá, lankadat-
lan normatív és formatív erővé.”118

Ám a kommunikatív felejtés, amely a múlt közvetlen felidézhetőségét lehetet-
leníti el, jóllehet a felidézés „azt jelenti, hogy mindez a jelenben és a jelen érdeké-
ben történik”,119 a múlton zsarnokoskodó hatalom nélkül saját maga, önkéntesen 
hajtja végre a történelem neutralizálását, s a jelen kifosztását, élmény nélkülivé 
történő fantomizálását. Márpedig ez az emberi ismeret és önismeret súlyos defi-
citjéhez vezet. Schiller a történelemtudomány értelméről szóló akadémiai szék-
foglaló előadásában leszögezi, hogy a történelem „a világpolgár számára annyi 
csodás mintát nyújt az utánzásra, a filozófus számára annyi fontos felismerést, 
és mindenkinek kivétel nélkül olyan gazdag forrásokat…, az egyetemes történe-
lem nagy, tág területét”, majd hozzáteszi: a történelemben „az egész erkölcsi világ 
megtalálható. Az embert minden állapotán keresztül kíséri, amelyeken valaha 
átment, minden változó véleményalakulásán, bolondságán és bölcsességén, rom-
lottságán és nemesedésén át.”120 Vagyis a múlt a tapasztalatok végtelen gazdagsá-
gát kínálja az ember számára, az emberi nemnek – miként Schillernél ugyanez a 
feladata a művészetnek, az esztétikai hatásnak – önmaga nevelése, jobbítása érde-
kében. Collingwood a történelmet Schillerhez hasonlóan „emberi önismeretre 
»valónak«” nevezi („history is »for« human self-knowledge”), majd így folytatja: 
„Önmagad ismerete nem más, mint hogy tudod, mire vagy képes; s minthogy 
senki sem tudhatja, mire képes, amíg ki nem próbálta, így egyetlen támpontunk 

116 Frederic Charles Bartlett: Az emlékezés. Kísérleti és szociálpszichológiai tanulmány. 1985. 297.
117 Uo. 301.
118 Jan Assmann: A kulturális emlékezet. Írás, emlékezés és politikai identitás a korai magaskultú-
rákban. 1999.
119 Aleida Assmann: Rossz közérzet az emlékezetkultúrában. 2016. 268.
120 Friedrich Schiller: Was heißt und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte? (Eine 
akademische Antrittsrede.) 1905. 3–4.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

59

ahhoz, mit tehet az ember, az, amit már megtett. A történetírás értékét az adja, 
hogy azt tanítja, mit vitt véghez, s ennélfogva mi az ember.”121 

A kommunikatív emlékezet hiányában nem pusztán az érzéki élményeket 
biztosító közvetlen és személyes önismeret lehetősége sérül, hanem a kollektív 
emlékezet szociális vonatkozásai, a közössé vált csoport- és nemzetemlékeze-
ti élmények, tanulságok és tapasztalatok nélkülözhetetlen közösségi, nemzeti 
és nemzeteken túli feldolgozásának valószínűsége, ami részben a társadalmia-
sult katartikus élmények és felismerések megszűnéséhez vezet, részben pedig a 
magyarországi jelenből is jól ismert állandó önfelmentéshez, amely a kívülálló 
érinthetetlenségének és természetadta makulátlanságának csalásához és minden 
tanulságot nélkülöző, a múltat reflektálatlanul hagyó valótlanságához visz el. 
Nietzsche ezúttal is pontos. „Lévén mi magunk már korábbi nemzedékek eredői, 
így tévelygéseiknek, szenvedélyeiknek és tévedéseiknek, sőt vétkeiknek is eredői 
vagyunk; nem lehetséges egészen eloldani magunkat ettől a láncról. Ha az elté-
velyedéseket elítéljük is, ha föléjük emelkedettnek véljük is magunkat, ezzel azt a 
tényt még nem szüntettük meg, hogy belőlük származunk.”122

Az a tény, hogy az összesűrűsödött és követhetetlenül felgyorsult idő a sze-
mélyes vagy kommunikatív emlékezetet a memória túlterhelésével kioltja, azt 
eredményezi, hogy a történelmi emlékezet „sűrített” és „sematikusan”123 ábrázolt 
múltja immár nem egészülhet ki saját életünk részleteiben gazdagabb képpé ös�-
szeálló emlékezetével. Ennek hiánya ma nem pusztán az erudíció elégtelenségéről 
árulkodik, ami ráadásul csak egy „elenyésző kisebbség ügye”,124 hanem az érzéki-
ségétől megfosztott s személytelenné vált történelemnek a szűk szaktörténészi 
pályán túli érdektelenségéről és felismerhetetlenségéről. Holott a történelmi em-
lékezet a személyes, „önéletrajzi” emlékezetre igényt tartana, hiszen „élettörténe-
tünk mégiscsak az általános történelemhez tartozik”,125 s ezáltal azt, legalábbis a 
többség számára, élővé, megélt eseménnyé, következésképp hihetővé teszi.

Manapság már inkább csak tehetné. Halbwachs közel nyolcvan évvel ezelőtt 
papírra vetett sorainak jelentőségét napjainkban a tegnap felejtése és a ma értel-
mezhetetlensége keretezi: „A történészek egyre inkább tartózkodnak attól, hogy 

121 Collingwood: A történelem eszméje. 1987. 59. Angolul: The Idea of History. Oxford: Oxford 
University Press, 2005. 10.
122 Nietzsche: A történelem hasznáról és káráról. 1989. 46. 
123 Halbwachs: La mémoire collective. 1997. 99. 
124 Uo. 131. 
125 Uo. 99. 



Gábor György

60

általános következtetéseket és tanulságokat vonjanak le a múlt eseményeiből. De 
a társadalom, mely életükben és haláluk napján is véleményt mond az emberek-
ről, csakúgy, mint bekövetkezésükkor a tényekről, valójában nemcsak tapasztala-
tának egy töredékét zárja be minden egyes fontos emlékbe, hanem gondolatai-
nak mintegy a visszfényét is. Minthogy a múlt tényei mindig tanulságok, elhunyt 
embertársak, buzdítások vagy figyelmeztetések, az, amit az emlékezet keretének 
nevezünk, egyúttal gondolatok és megítélések láncolata is.”126

Ám a láncolat – úgy tűnik – elszakadt. 

Irodalom

Alac, Patrik: Théorie de la modernité en tant que théorie de la métropole. La 
„théologie” de Walter Benjamin”. Germanica, 2008/43. 85–94.

Anderson, Benedict: Elképzelt közösségek. Gondolatok a nacionalizmus eredetéről és 
elterjedéséről. Ford. Sonkoly Gábor. Budapest: L’Harmattan – Atelier, 2006.

Apter, David E.: The Politics of Modernization. Chicago – London: The Univer
sity of Chicago Press, 1965.

Assmann, Aleida: Rossz közérzet az emlékezetkultúrában. Ford. Huszár Ágnes. 
Budapest: Múlt és Jövő, 2016.

Assmann, Jan: A kulturális emlékezet. Írás, emlékezés és politikai identitás a korai ma-
gaskultúrákban. Ford. Hidas Zoltán. Budapest: Atlantisz Könyvkiadó, 1999.

Attali, Jacques: Histoire de la modernité, Comment l’humanité pense son avenir. 
Paris: Éditions Robert Laffont, 2013.

Barilli, Renato: Maniera moderna e Manierismo. Milano: Feltrinelli, 2004.
Bartlett, Frederic Charles: Az emlékezés. Kísérleti és szociálpszichológiai tanul-

mány. Ford. Pléh Csaba. Budapest: Gondolat, 1985.
Batkin, Leonyid: Az itáliai reneszánsz. Ford. Soproni András. Budapest: Typo-

tex, 2014.
Bauman, Zygmunt: A modernitás és a holokauszt. Ford. Greskovits Endre. Buda-

pest: Új Mandátum Könyvkiadó, 2001.
Benjamin, Walter: A második császárság Párizsa Baudelaire-nél. Ford. Bence 

György. In Uő: Angelus Novus, Értekezések, kísérletek, bírálatok. Budapest: 
Magyar Helikon, 1980. 897. [Walter Benjamin: Das Paris des Second 

126 Halbwachs: Az emlékezet társadalmi keretei. 2018. 358. 



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

61

Empire bei Baudelaire. In Uő: Gesammelte Schriften I.2, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp Verlag, 1974.]

---: An Hugo von Hofmannsthal. In Uő: Briefe I, Frankfurt am Main: Suhrkamp 
Verlag, 1978.

Berger, Peter L. – Brigitte Berger – Hansfried Kellner: The Homeless Mind. Mo-
dernization and Consciousness, New York: Random House, 1973.

Bertani, Stefano: Cesare Lombroso: il misoneismo e il martirio del folle. Memo-
randum: Memória e História em Psicologia, 12 (2007), 29–45.

Borbély Gábor: Civakodó angyalok. Bevezetés a középkori filozófiába. Budapest: 
Akadémiai Kiadó, 2008.

Braudel, Fernand: Expansion européenne et capitalisme (1450–1650). In Les 
ambitions de l’histoire. Paris: Editions de Fallois, 1997.

Bruckner, Pascal: L’Euphorie perpétuelle, Essais sur le devoir de bonheur. Paris: 
Grasset, 2000.

Bultmann, Rudolf: Történelem és eszkatológia. Ford. Bánki Dezső. Budapest: At-
lantisz, 1994.

Burckhardt, Jacob: A reneszánsz Itáliában. Ford. Elek Artúr. Budapest: Kép-
zőművészeti Alap Kiadóvállalata, 1978. [Die Cultur der Renaissance in 
Italien. Druck und Verlag der Schweighauser’schen Verlagsbuchhandlung, 
Basel, 1860.]

Burljuk, David – Alekszandr Krucsonih – Vlagyimir Majakovszkij – Viktor 
Hlebnyikov: Pofonütjük a közízlést. Ford. Radó György. In Szabó György 
szerk.: A futurizmus. Budapest: Gondolat, 1964. 236.

Cascardi, Anthony J.: The Subject of Modernity. Cambridge: Cambridge Univer
sity Press, 1992.

---: Cervantes, Literature, and the Discourse of Politics. Toronto – Buffalo – Lon-
don: University of Toronto Press, 2012.

Cassirer, Ernst: Was ist der Mensch? Versuch einer Philosophie der menschlichen 
Kultur. Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag, 1960.

---: Philosophie der symbolischen Formen, II. Das mystische Denken. Hamburg: 
Felix Meiner Verlag, 2010. ix.

Cervantes Saavedra, Miguel de: Az elmés nemes Don Quijote de la Mancha. Győry 
Vilmos fordítását átdolgozta Benyhe János. Budapest: Magyar Helikon, 1970.

Chaunu, Pierre: La modernité, qu’est-ce que c’est? Introduction historique, https://
auteuil.epudf.org/culture-19/cycle-1996-1997-la-modernite-1-11710/ 
(A letöltés ideje: 2024.09.27.)



Gábor György

62

Citot, Vincent: Le processus historique de la Modernité et la possibilité de la 
liberté (universalisme et individualisme). Le Philosophoire, 25(2), 35–76.

Collingwood, Robin G.: A történelem eszméje. Ford. Orthmayr Imre. Budapest: 
Gondolat, 1987. [R. G. Colingwood: The Idea of History. Oxford: Ox-
ford University Press, 2005.]

Coser, Rose Laub: In Defense of Modernity. Role Complexity and Individual Au-
tonomy. Stanford: Stanford University Press, 1991.

Delumeau, Jean: Reneszánsz. Ford. Sujtó László. Budapest: Osiris Kiadó, 1997. 
[La civilisation de la Renaissance] 

Duhem, Pierre: Études sur Léonard de Vinci. Ceux qu’il a lus et ceux qui l’ont lu. 
Paris: Librairie Scientifique A. Hermann et Fils, 1984.

Dumont, Louis: From Mandeville to Marx. The Genesis and Triumph of Economic 
Ideology. Chicago: University of Chicago Press, 1977.

---: Essais sur l’individualisme. Une perspective anthropologique sur l’idéologie mo-
derne. Paris: Le Seuil, 1983.

Eliade, Mircea: A szent és a profán. Ford. Berényi Gábor. Budapest: Európa 
Könyvkiadó, 1987.

Elizabeth L. Eisenstein: The Printing Press as an Agent of Change. Communi-
cation and Cultural Transformations in early-modern Europe, I-II. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1979.

Elm, Kaspar: The „Devotio Moderna” and the New Piety between the Later 
Middle Ages and the Early Modern Era. In Religious Life between Jerusa-
lem, the Desert, and the World. Selected Essays. Boston: Brill, 2018.

Gábor György – Frölich Róbert: „A világ legrepublikánusabb könyve”. A Héber 
Biblia mint politikafilozófiai forrás. In Daróczi Enikő – Laczkó Sándor 
szerk.: Lábjegyzetek Platónhoz. A felelősség. Szeged: Pro Philosophia Sze-
gediensi Alapítvány – Magyar Filozófiai Társaság – Status Kiadó, 2023.

Gadamer, Hans-Georg: Igazság és módszer. Egy filozófiai hermeneutika vázlata. 
Ford. Bonyhai Gábor. Budapest: Gondolat, 1984.

Gatti, Hilary: Ideas of Liberty in Early Modern Europe. From Machiavelli to Mil-
ton. Princeton: Princeton University Press, 2015.

Geary, Patrick J.: A nemzetek mítosza. Európa népeinek születése a középkorban. 
Ford. Dúró Gábor. Budapest: Atlantisz, 2014.

Gellner, Ernest: Postmodernism, Reason and Religion. London: Routledge, 1992.
---: A nemzetek és a nacionalizmus. Ford. Barabás András. Budapest: Napvilág Ki-

adó, 2009.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

63

Giddens, Anthony: Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late Mo-
dern Age. Stanford: Stanford University Press, 1991.

Goody, Jack – Ian Watt: The Consequences of Literacy. Comparative Studies in 
Society and History, V/3 (1963. Apr.)

Goody, Jack: Capitalism and Modernity, The Great Debate. Cambridge: Polity 
Press, 2004.

Guillaud, Frédéric: La modernité: crise d’adolescence de l’humanité? Le Philo-
sophoire – La Modernité. N. 25, décembre 2005. 78.

Habermas, Jürgen – Jean-François Lyotard – Richard Rorty: A jóléti állam válsá-
ga és az utópikus energiák kimerülése. Ford. Felkai Gábor. In Uő: Váloga-
tott tanulmányok. Budapest: Atlantisz, 1974.

Habermas, Jürgen: Der philisophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1989.

---: A posztmodern állapot. Ford. Angyalosi Gergely et al. Budapest: Századvég 
Kiadó, 1993.

Halbwachs, Maurice: Az emlékezet társadalmi keretei. Ford. Sujtó László. Buda-
pest: Atlantisz, 2018. [La mémoire collective. Paris: Albin Michel, 1997.]

Heller Ágnes: Mi a modernitás? In Uő: Megtestesülés. Filozófiai esszék. Debrecen: 
Csokonai Kiadó, 2005.

Hérodotosz: A görög-perzsa háború. I. Ford. Muraközy Gyula. Budapest: Európa 
Könyvkiadó, 1989.

Horkheimer, Max – Theodor W. Adorno: A felvilágosodás dialektikája. Ford. 
Bayer József, Geréby György, Glavina Zsuzsa, Mesterházi Miklós, Vörös 
T. Károly. Budapest: Atlantisz, 2020.

Irving, William Henry: Boccalini and Swift. Eighteenth-Century Studies. Vol. 7., 
N. 2., Winter, 1973–1974.

Jaeger, Werner: The Theology of the Early Greek Philosophers. Oxford: Clarendon 
Press, 1947.

Joannis Saresberiensis: Metalogicon. III. 4. In Uő: Opera omnia. Migne, Patrolo-
gia Latina, 199. 900.

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In Uő: Werke XII. 
Schriften zur Anthropologie Geschichtsphilosophie Politik und Pädagogik, 2. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1964.

King, Ross: Brunelleschi kupolája. A firenzei dóm építésének története. Ford. Ma-
kovecz Benjamin. Budapest: Park Könyvkiadó, 2024.



Gábor György

64

Koselleck, Reinhart: Elmúlt jövő. A történeti idők szemantikája. Ford. Hidas Zol-
tán. Budapest: Atlantisz, 2003.

Kristeller, Paul Oskar: Renaissance Thought and Its Sources. New York: Columbia 
University Press, 1979.

Kuhn, Thomas S.: A tudományos forradalmak szerkezete. Ford. Bíró Dániel. Bu-
dapest: Gondolat, 1984.

Kundera, Milan: A regény művészete. Ford. Réz Pál. Budapest: Európa Könyvki-
adó, 1992.

Lasch, Christopher: Az önimádat társadalma. Ford. Békés Pál. Budapest: Európa 
Könyvkiadó, 1984.

Leeuw, Gerardus van der: A vallás fenomenológiája. Ford. Bendl Júlia. Budapest: 
Osiris Kiadó, 2001.

Leiman, Shnayer Z.: From the Pages of Tradition, Dwarfs on the Shoulders of 
Giants. Tradition. Spring, 1993. 90–94.

Lerner, Donald: The Passing of Traditional Society, Modernizing The Middle East. 
New York: The Free Press, 1958.

Lilla, Mark: The Truth About Our Libertarian Age. The New Republic, June 18.
Lipovetsky, Gilles – Sébastien Charles: Les temps Hypermodernes. Paris: Grasset, 

2004.
Lloyd, Geoffrey Ernest Richard: Magic, Reason and Experience. Studies in the 

Origin and Development of Greek Science. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1979.

---: Early Greek Science: Thales to Aristotle. London: Chatto & Windus, 1970.
Lombroso, Cesare: La funzione sociale del delito. In Uő: Delitto, genio, follia, 

Scritti scelti. A cura di Delia Frigessi, Ferruccio Giancanelli, Luisa Mango-
ni, Bollati Boringhieri. Torino, 2000.

Macfarlane, Alan: The Origins of English Individualism. The Family, Property and 
Social Transition. Oxford: Blackwell, 1978.

Marinetti, Filippo Tommaso: A futurizmus megalapítása és kiáltványa. Ford. 
Szabó György. In Szabó György szerk.: A futurizmus. Budapest: Gondo-
lat, 1964. 133–135.

Marquard, Odo: Az egyetemes történelem és más mesék. Ford. Mesterházi Miklós. 
In Uő: Az egyetemes történelem és más mesék. Budapest: Atlantisz, 2001.

Mills, C. Wright: Az uralkodó elit. Ford. Kaposi Tamás. Budapest: Gondolat, 1972.
Montesquieu: A törvények szelleméről. Ford. Sebestyén Pál. Budapest: Osiris – 

Attraktor, 2000.



A kánon megkérdőjelezői és a múlt eltörlői

65

Nietzsche, Friedrich: A történelem hasznáról és káráról. Ford. Tatár György. Bu-
dapest: Akadémiai Kiadó, 1989.

Oakeshott, Michael: Az erkölcsi élet Thomas Hobbes írásaiban. In Uő: Politikai 
racionalizmus. Ford. Kállai Tibor és Szentmiklósi Tamás. Budapest: Új 
Mandátum Könyvkiadó, 2001.

Ong, Walter J.: Ramus Method, and the Decay of Dialogue from the Art of Discourse 
to the Art of Reason. Cambridge – Massachusetts: Harvard University Press, 
1958.

---: Rhetoric, Romance, and Technology. Studies in the Interaction of Expression and 
Culture. Ithaca – London: Cornell University Press, 1971.

Ortega Y Gasset, José: Don Quijote nyomában. In Uő: Don Quijote nyomában – 
Atlantisz. Ford. Antal Gábor. Budapest: Új Mandátum Könyvkiadó, [é.n.]

Redl Károly: Az 1277-es párizsi elítélő határozat. Budapest: Művelődési Minisz-
térium Marxizmus-Leninizmus Oktatási Főosztálya, 1987.

Renan, Ernst: Mi a nemzet? Ford. Réz Pál. In Bretter Zoltán – Deák Ágnes szerk.: 
Eszmék a politikában: a nacionalizmus. Pécs: Tanulmány Kiadó, 1995.

Ricoeur, Paul: Az interpretációk konfliktusa. Ford. Martonyi Éva. In A hermene-
utika elmélete I., Szeged: József Attila Tudományegyetem Összehasonlító 
Irodalomtudományi Tanszéke, 1987. 214.

Saintsbury, George: The Earlier Renaissance. New York: Howard Fertig, 1968.
Schiller, Friedrich: Was heißt und zu welchem Ende studiert man Universalgeschi-

chte? (Eine akademische Antrittsrede.) Stuttgart und Berlin: J. G. Cot-
ta’sche Verlagsbunchhandlung Nachfolger, 1905.

Stekel, Wilhelm: Conditions of Nervous Anxiety and their Treatment. London – 
New York: Routledge, 1923.

Strauss, Leo: Thoughts on Machiavelli. Chicago – London: The University of 
Chicago Press, 1984.

---: What is Political Philosophy, and Other Studies. Chicago – London: The Uni-
versity of Chicago Press, 1988.

---: Természetjog és történelem. Ford. Lánczi András. [h.n.]: Pallas Stúdió – Attrak-
tor KFT, 1999.

Swift, Jonathan: A könyvek csatája. In Szatírák és röpiratok. Ford. Kéry László. 
Budapest: Európa Könyvkiadó, 1961.

Taplin, Jonathan: The End of Reality, How Four Billionaires are Selling a Fantasy 
Future of the Metaverse, Mars, and Crypto. New York: PublicAffairs, 2023.



Gábor György

66

Thompson, John B.: Ideology and Modern Culture. Stanford: Stanford University 
Press, 1990.

Thuküdidész: A peloponnészoszi háború. I. Ford. Muraközy Gyula. Budapest: Eu-
rópa Könyvkiadó, 1985.

Vasari, Giorgio: Le vite de’ piu eccellenti pittori, scultori, et architettori, Proemio 
della terza parte delle Vite. Wikimedia Commons, https://commons.wi-
kimedia.org/wiki/File:Vasari_-_Le_vite,_1568_B,_v._1,_frontespizio.
jpg?uselang=it#Licenza (letöltés ideje: 2024. március 27.)

Weber, Max: A politika mint hivatás. Ford. Lannert Judit és László Géza. Buda-
pest: Eötvös Loránd Tudományegyetem – Marx Károly Közgazdaságtu-
dományi Egyetem Művelődéskutató Intézet, 1989.

---: „A modern kapitalizmus kialakulása”. In Gazdaságtörténet. Ford. Erdélyi Ág-
nes. Budapest: Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 1979.

---: A protestáns etika és a kapitalizmus szelleme. Ford. Gelléri András, Józsa Péter, 
Somlai Péter, Tatár György. Budapest: Gondolat, 1982.

Weigel, George: The Cube and the Cathedral, Europe, America, and Politics With-
out God. New York: Basic Books, 2005.

White, Lynn Jr.: Medieval Technology and Social Change. Oxford: Clarendon 
Press, 1962.



Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Gyenge Zoltán
ORCID: 0000-0002-9717-1361
SZTE BTK Filozófia Tanszék

Az elidegenedés kultúrára tett hatása 
– avagy az európai civilizáció vége (?)

Absztrakt

Az előadás azon hegeli, marxi gondolatnak az elemzésével indít, amelyet egyrész-
ről Hegel A szellem fenomenológiájának híres uralom (Herrschaft) és szolgaság 
(Knechtschaft) fejezetében elsőként megfogalmaz, majd azt felhasználva Marx 
egyik legfontosabb esszéjében (Entfremdete Arbeit, 1844) ebből levezeti az elide-
genedés (Entfremdung) fogalmát. Ez az előadás egyik vetülete. Marx nagyon pon-
tosan leírja az elidegenedés egyes fázisait, amelynek végpontja az ember önmagá-
tól való elidegenedése. Ezt már nem fejti ki, hanem olyan utódokra „hagyja”, mint 
mondjuk Nietzsche (utolsó ember, félresikerült), Kierkegaard (árnyékegziszten-
cia), illetve a 20. század számos írója, filozófusa Kafkától Satrtre-ig. És persze a sort 
hosszan lehetne folytatni, nem elfelejtkezve a pszichoanalízis nagyjairól. Ez im-
már szinte felmérhetetlen hagyomány. Amivel viszont sem Hegel, sem Marx nem 
foglalkozik, az a kultúrától való elidegenedés. Az előadás második része pontosan 
ezzel foglalkozik, megpróbál rámutatni, hogy a civilizált világ alapjait manapság 
milyen hatások érik, és hogyan reagál erre az egyre inkább magát (talán jogosan) 
idegennek érző ember ebben a valóban egyre idegenebb világban. A kérdés meg-
marad: vajon az ember idegenedik el a kultúrától, vagy a kultúra az embertől.

Kulcsszavak: Marx, Hegel, elidegenedés, iszlám, woke

Abstract

The paper begins with an analysis of Hegelian and Marxist thought. Hegel first 
formulated the concepts of master/lord (Herrschaft) and servant/bondsman 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.2



Gyenge Zoltán

68

(Knechtschaft) in the famous chapter of The Phenomenology of Spirit (Self-Suffi-
ciency and Non-Self-Sufficiency of Self-Consciousness; Mastery and Servitude), 
and Marx then used them in one of his most important 1844 essays (Entfremdete 

Arbeit) to derive the concept of alienation (Entfremdung). This is one aspect of the 
lecture. Marx describes the various phases of alienation in detail, the final stage be-
ing man’s alienation from himself. However, he does not elaborate on this, instead 

”leaving” it to his successors, including Nietzsche (the last man, the failed man), 
Kierkegaard (shadow existence) and numerous 20th century writers and philoso-
phers, from Kafka to Sartre. The list could go on and on, not forgetting the greats of 
psychoanalysis. This has now become an almost immeasurable tradition. However, 
neither Hegel nor Marx deals with alienation from culture. The second part of the 
lecture addresses this issue, examining the influences that affect the foundations 
of today’s civilised world and how people who increasingly feel alienated (perhaps 
rightly so) react to this increasingly alien world. The question remains: are people 
becoming alienated from culture, or is culture becoming alienated from people? 

Keywords: alienation, woke and cancel-culture, Hegel, Marx

A kultúra valami, amit egy kisebbség, 
amely jól értett ahhoz, hogy a hatalmi és 

kényszereszközök birtokába jusson, 
egy tiltakozó többségre rákényszerít.”

S. Freud

A filozófia és a társadalomtudományok döntően a 19. századtól kezdve használ-
ják az elidegenedés fogalmát. Ma már az „elidegenedés” kifejezésnek konjunktú-
rája van. A magukat társadalomkritikusnak tekintő teoretikusok az elidegene-
désre mint társadalomfilozófiai „kulcsfogalomra” (Schlüsselbegriff) tekintenek.1 
A fogalom maga alapvetően a német idealizmusban gyökerezik, de csak Marxtól 
kezdve lesz a 19–20., de most már a 21. századra nézve is meghatározó terminus.

Ha etimológiailag nézzük, a német és a magyar kifejezés, az ’Entfremdung’ 
és az ’elidegenedés’ egymásnak tükre. Bizonyos gondolati játékot enged, ha kö-

1 Ingo Elbe: Entfremdete und abstrakte Arbeit Marx’ Ökonomisch-philosophische Manuskripte im 
Vergleich zu seiner späteren Kritik der politischen Ökonomie. 2012. https://www.rote-ruhr-uni.com/
cms/IMG/pdf/Entfremdete_Arbeit.pdf



Az elidegenedés kultúrára tett hatása – avagy az európai civilizáció vége (?)

69

tőjellel írjuk: Ent-fremdung, el-idegenedés. Mivel az „ent”-nek eltávolító, fosz-
tóképző jelentése (pl. ’entmutigen’ erre kiváló példa = elbátortalanít, szó szerint 
megfoszt a bátorságtól) is van, eljátszhatunk a gondolattal, hogy akár az idegen-
ségtől „megfosztást” is jelenthetné. Voltaképp az „ent” szinte ugyanúgy „feles-
leges”, mint a magyarban az „el”, hiszen a terminus jelentése az „idegenné tesz” 
tartalmat akarja közvetíteni. Éppen ezért a latin alienus, vagy az ebből eredő 
angol alienation pontosabb. Nota bene: a német „Fremde” is a „das Andere”-ből 
(aliud) levezetett.

Az Idegen és más című könyvemben az idegen fogalmát külön is vizsgáltam. 
A görögök a ’más’ és ’idegen’ megjelölésre a ξένος (xenosz) kifejezést használ-
ták, amely egyszerre jelent idegent és vendéget. De használták az άγνωστος (ag-
nothosz) kifejezést, amely inkább a közösség számára „ismeretlent” jelöli, jóval 
enyhébb felhanggal. Mindenki ismeri a ξενοφοβία (xenofóbia) jelentését, amely 
az idegen (ξένος, xenosz) gyűlöletét (φόβος, phobosz) jelenti. A a latinban több 
kifejezés van az idegenre, például a hospes jövevényt, de ismét csak meghívottat 
(is) jelent. Ám az alienus mellett használják a barbarust, aminek ’kulturálatlan’ 
jelentése van, illetve az exoticust, amelynek viszont nincs ellenséges konnotáci-
ója, inkább érdeklődést fejez ki. A német „der Fremde” egyértelműen: ’idegen’, 
semmilyen ’vendég’ tartalom nincs benne. Az „Unbekannter” /”Stranger” az 
exoticusszal és agnotosszal mutat leginkább rokonságot, nem tartalmaz feltétle-
nül negatív felhangot. De lehet ’idegen’ és lehet ’vendég’.2

De ennyi elég is a nyelvészkedésből. 

Hegel és az elidegenedés

Félreértés az elidegenedés fogalmát Rousseau-ig visszavezetni.3 Amikor Rousseau 
például azt írja: „Ha valamely egyes ember, mondja Grotius, elidegenítheti a sza-
badságát s így ura rabszolgájává válhat, miért ne idegeníthetné el egy egész nép 

2 Lásd részletesebben Gyenge: On the Concept of Alien. 2023.
3 Jaeggi–Celikates emellett érvel: Elidegenedés. 2020. Vagy lásd Christoph Henning: Theorien 
der Entfremdung. 2015. Sokkal inkább egyetértek Olay Csaba álláspontjával, aki azt írja: „Nem 
azt állítjuk, hogy nincs Rousseau-nál olyan gondolat, melyet elidegenedésnek lehetne nevezni, ha-
nem azt, hogy ez lényegesen más szerkezetű, mint Marxnál és a belőle kiinduló hagyományban.” 
Olay Csaba: Elidegenedés Rousseau gondolkodásában. https://edit.elte.hu/xmlui/bitstream/hand-
le/10831/33038/Elidegenedes_Rousseau_final_u.pdf



Gyenge Zoltán

70

is a szabadságát és miért ne lehetne egy király alattvalója?” Majd így folytatja: 
„Vegyük először az »elidegeníteni« kifejezést. Elidegeníteni annyi, mint elaján-
dékozni, vagy eladni valamit.”4 Számomra egyértelmű, hogy Rousseau legkevésbé 
sem abban az értelemben érti a fogalmat, mint Hegel és később Marx. Egy jo-
gásznak, aki naponta használja az „elidegenít” polgári jogban gyakori fogalmát, 
ez teljesen egyértelmű.

Marx számára a forrás egyértelműen Hegelnek A szellem fenomenológiája, 
annak is az „Önálló és önállótlan öntudat”-ról szóló fejezete. Még mielőtt erről 
szólnánk, nézzük, milyen tartalommal használja Hegel az „Entfremdung” fogal-
mat. Hegel a szellem elidegenedéséről beszél például az Enciklopédia első könyvé-
nek végén. Itt az elidegenedés a külsővé, idegenné vált (Entäußerung), magyarán: 
a tárgyiasult szellemet jelenti, amely önmagától elválva (elidegenedve) létrehozza 
saját más-létét, a természetet (die unmittelbare Idee als ihren Widerschein, sich als 
Natur frei aus sich zu entlassen.)5 Természetesen ennek az „elidegenedés” fogalomnak 
legfeljebb annyi köze van a későbbi marxi terminushoz, hogy itt is és ott is fontos 
szakasza az elidegenedésnek a külsővé válás. Olyannyira, hogy álláspontom sze-
rint Hegelnél az ’Entfremdung’ és az ’Entäußerung’ voltaképp ugyanazt fejezi ki, 
azaz az elidegenedés = külsővé válás, am. tárgyiasulás.

Sokkal lényegesebb és sokkal több köze van Marxhoz az úr-szolga viszony 
fejezetnek. A szellem fenomenológiájának ebben a részében a kiinduló helyzet a 
következő: „Az öntudat számára van egy másik öntudat; önmagán kívül jutott. 
Ennek kettős jelentése van. Először, elvesztette önmagát, mert mint más lény ta-
lálja magát; másodszor, ezzel megszüntette a másikat, mert a másikat nem is látja 
lénynek, hanem önmagát látja a másikban.”6

Hegel szerint a kettő között a küzdelem törvényszerű. A két öntudat közötti 
harc 

	Ƿ a szabadságért, és a 
	Ƿ létért folyik. 

Látszólag a létért és szabadságért. De igazából az elismerésért (Anerkennung). Ke-
gyetlen küzdelem, kíméletlen; életre-halálra megy. A két világ szembenállása a 
harcban válik igazi extrémitássá. „Meg kell szüntetnie ezt az ő máslétét; meg-
szüntetése ez az első kétértelműségnek s ezért maga egy második kétértelműség; 

4 J-J. Rousseau: Társadalmi szerződés. 1947. 22.
5 G.W.F. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften. I. 1986. §. 231.
6 G.W.F. Hegel: A szellem fenomenológiája. / továbbiakban: SzF. 1971. 101.; G.W.F. Hegel: Phäno-
menologie des Geistes. / továbbiakban: P.d.G., Werke 3. 1986.



Az elidegenedés kultúrára tett hatása – avagy az európai civilizáció vége (?)

71

először, arra kell irányulnia, hogy megszüntesse a másik önálló lényt, hogy ezáltal 
megbizonyosodjék magáról mint lényről; másodszor ezzel arra irányul, hogy ön-
magát szüntesse meg, mert ez a másik ő maga.”7

 A két, egymással szembenálló alany lényege – Hegel persze erről egy szót sem 
ír, de nem baj, álláspontom szerint benne van –, hogy egymás számára kölcsö-
nösen idegenek. Hegel a „másik”, „idegen” (das Andere) kifejezést használja, és 
az „önmaga” (sich selbst) fogalmát állítja vele szemben. Könnyen belátható, hogy 
mindkettő idegen a másik szempontjából nézve. A küzdelem pedig – hangsúlyo-
zom: látszólag – a létért folyik. Azonban ez tényleg csak a látszat. Igazából a tét az 
elismerésen keresztül a szabadság érvényre juttatása. Az egyik és a másik ugyan-
csak szabad akar lenni. Mindkettő azt akarja, hogy a másik elismerje. És viszont. 

„A két öntudat viszonya tehát úgy határozódik meg, hogy önmagukat és egymást 
az életrehalálra menő harc által igazolják. — Vállalniuk kell e harcot, hogy az 
önmagukról való bizonyosságot, hogy magáért-valók, igazsággá emeljék mind a 
másikban, mind önmagukban.” Ezért folyik a harc, akár a másik elpusztítása árán, 
akár a saját halálom árán. Mert itt mondja ki Hegel talán a legfontosabbat: mert 

„egyedül az élet kockáztatása igazolja a szabadságot, egyedül az igazolja, hogy az 
öntudat lényege nem a puszta lét.”8 Ha pedig valaki nem kockáztatja a létét a 
szabadságért cserébe? „Azt az egyént, aki nem kockáztatta életét, lehet ugyan 
személynek, elismerni; de nem érte el ennek az elismertségnek mint önálló ön-
tudatnak igazságát.” Nem éri el az öntudat szintjét. Legfeljebb vegetál, de nem 
egzisztál. Ez persze már nem Hegel, de belőle következik.

A vége pedig az lesz, hogy az valaki feladja a szabadságát az életéért cserébe, 
míg a másik ragaszkodik a szabadságához, akár az élete árán. Ez utóbbi lesz az 

„úr”, míg a másik a „szolga”. Világosabban: az úr „hatalom a lét felett”, míg „a lét 
pedig a hatalom a másik [szolga] felett”. Az egyik csak elismerő, a másik csak elis-
mert. Kétoldalú, de aránytalan viszony jön ezzel létre, amely magában hordozza 
a feszültséget. „De a tulajdonképpeni elismeréshez hiányzik az a mozzanat, hogy 
amit az úr a másik ellen tesz, azt tegye önmaga ellen is, s amit a szolga maga ellen 
tesz, azt tegye a másik ellen is. Ezáltal egyoldalú és egyenlőtlen elismerés jött létre.”9 
Arról van tehát szó, hogy az úr (én mint azonos) a szabadságot kapja és az életet, 
a szolga (te mint idegen) csak az életet. Az egyik önálló lénnyé válik, a másik 

7 Uo.
8 SzF.103.
9 P.d.G. 152.



Gyenge Zoltán

72

önállótlanná, az elismerés megléte, illetve hiánya miatt. A szolga önállótlan, hisz 
a másiktól függ. A szolga az életéért cserébe lemond a szabadságáról. Akár Nietz-
schével mondhatná: „az állni-tudás az érdem udvaroncoknál, ezért mindegyik 
azt hiszi: a halál utáni boldogság az, ha le szabad ülni.”10 Amikor ezt egy egész 
nép így gondolja, akkor az feltétlen alávetés, azaz zsarnokság, hisz – ne feledjük – 
nem a zsarnok teremti a rabszolgát, hanem a rabszolga a zsarnokot. A rend felülír 
mindent. A rendért nem csupán a szabadságomat, mindenemet eladnám. Mert 
mire jó a szabadság? Lehet belőle kenyeret venni, cirkuszt építeni, utat kövezni? 

Az úr-szolga viszonyban azonban a polaritás megváltozik. Az úr elszigeteli magát 
az átalakított természettől, míg a szolga a tevékenység (munka) révén formálja azt 
(neki kell ki-szolgálnia) alakítja, ámde nem csupán azt, hanem önmagát; azaz a zárt 
személyiség az úr lesz, aki pedig a változás motorjává válik, az a szolga. Az ariszto-
telészi techné lényegére gondolva, a munkatevékenység mindig teleologikus, azaz a 
τέλος (cél) mindig összekapcsolódik a gondolkodással (λόγος), ami azt jelenti, hogy 
amíg az úr el van zárva a természet átalakító tevékenységétől, addig a szolga (önál-
lótlan öntudat) éppen e tevékenység által kilép a zártságból, és fejlődésre lesz képes. 

És az elnyomás nem tarthat örökké. A feszültség a mélyben egyre csak növek-
szik, és olyan, mint a szunnyadó vulkán, minél többet vár a kitörésre, az annál 
hatalmasabb lesz. Az egyenlőtlen elismerés magával hozza a megalázottságot, 
jogfosztottságot, aztán csak egy szikra kell, hogy a robbanás bekövetkezzék. A 
két oldal helyet cserél, aztán vissza, és újra, és megint.

Marx és az elidegenedés

Látjuk tehát, hogy Hegel A szellem fenomenológiájának híres uralom (Herrschaft) 
és szolgaság (Knechtschaft)11 fejezetében elsőként megfogalmazza azokat az alap-
gondolatokat, amelyeket majd felhasználva Marx 1844-es egyik legfontosabb 
esszéjében (Elidegenedett munka, Entfremdete Arbeit) levezeti az elidegenedés 
ma is használt tartalmú és jelentésű fogalmát. Ha a munka és a tőke viszonyát 
manapság kétségessé lehet tenni, már ami Marx megállapításait illeti, számos 
más gondolata tökéletesen megállja a helyét. Így például: „A dolgok világának 

10 Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe. / továbbiakban: KSA, kötet, oldalszám. Berlin: 
de Gruyter, 1967–1977., IV. 254. 
11 P.d.G.145.



Az elidegenedés kultúrára tett hatása – avagy az európai civilizáció vége (?)

73

értékesedésével (Verwertung der Sachenwelt) egyenes arányban nő az emberek 
világának elértéktelenedése (Entwertung der Menschenwelt).”12 Az elidegenedés 
és az értékek elvesztése egyenes arányban áll, annyira, hogy a „Verwertung” és 
az „Entwertung” összekapcsolása nem csupán a 20. századi egzisztencialisták tet-
szését nyerte el, de megfelelt a nietzschei–kierkegaard-i társadalomkritikának is. 
Gondoljunk bele, hogy a nietzschei „Umwertung aller Werte”, azaz minden érték 
átértékelésének az alapja éppen az értékvesztés maga. Mint például: „In Banden 
falscher Werthe und Wahn-Worte! Ach dass Einer sie noch von ihrem Erlöser 
erlöste!” Azaz hamis értékek és őrült szavak kötnek bilincsbe bennünket. És hoz-
záteszi: ezek az értékek megváltóra (Erlöser) várnak.13

A kérdés: miben áll a munka külsővé-idegenné válása? – teszi fel a kérdést 
Marx14. A németben ez a kifejezés (külsővé-idegenné válás) a „die Entäußerung”, 
amely egyértelműen a hegeli terminus használata. (Mint említettük az „Entäuße-
rung” és az „Entfremdung” egymáshoz kapcsolt fogalmak.)

Marxnál az elidegenedés fázisai:
1. A munkás elidegenedése a munka termékétől (Produkt der Arbeit) mint idegen, 
vele ellenségesen szembenálló világtól
2. A munkának az elidegenedése a munka folyamatától (Akt der Produktion)
3. Elidegenedés annak a nembeli lényegétől (Gattungswesen)
4. Elidegenedés az emberi viszonyoktól, azaz az embernek az embertől való elide-
genülése (Entfremdung des Menschen von dem Menschen)15.

Az első kapcsán teszi Marx azt a fontos megállapítást, amely már egyértelmű-
en az arisztotelészi–hegeli munka teleológiától való elszakadást jelenti. Expressis 
verbis kimondja, hogy mihelyst a munkás felett nem egzisztál fizikai vagy egyéb 
kényszer, úgy menekülnek a munka elől, mint a dögvész (Pest) elől.16 (Valahogy 
anno a május elsejei felvonulásokon nem ezt a marxi idézetet cipelték táblákon a 
munkásosztály szorgos tagjai.) 

12 Karl Marx: Az elidegenült munka. (továbbiakban EM) In Gazdaságfilozófiai kéziratok 1844-
ből. 38. https://mek.oszk.hu/04500/04532/04532.pdf, illetve ahol szükséges, a német eredetivel 
egybevetve: Marx: Ökonomisch-philosophische Manuskrpte 1844. Die entfremdete Arbeit. (EA) 510. 
XXII. https://www.marxists.org/deutsch/archiv/marx-engels/1844/oek-phil/index.htm
13 Mivel sokféle (és problematikus) Nietzsche fordítás létezik, egyiket sem fogom használni. Ami 
nem feltétlenül a fordítók hibája, hanem a nietzschei nyelvezet és a magyar nyelv közötti diszkre-
panciának köszönhető. Vö. KSA IV. 117.
14 EM. 40. EA XIII.
15 EA https://www.marxists.org/deutsch/archiv/marx-engels/1844/oek-phil/index.htm
16 EM 46. EA https://www.marxists.org/deutsch/archiv/marx-engels/1844/oek-phil/index.htm



Gyenge Zoltán

74

Mindennek következménye egyrészt, hogy az ember már csak „állati funkciói-
ban – evés, ivás és nemzés, legfeljebb még lakás, ékesség stb. – érzi magát szabadon 
tevékenynek, emberi funkcióiban pedig már csak állatnak. Az állati (das Tierische) 
lesz az emberivé és az emberi az állativá.”17 Ez a tételmondat, amely az elidegene-
dés lényegét olyan pontosan leírja, teljes egészében megfelel egy schopenhaueri 
alapgondolatnak is. Hiszen az ember, ha lemond azokról a tulajdonságokról, érté-
kekről, amelyek az embert emberré teszik (pl. a szabadság eszméje, művészet, gon-
dolkodás stb.), úgy semmiben sem fog különbözni az állattól, hiszen képességeit 
csak arra használja, amit az állat az ösztöneivel végez el. Nietzsche is nagyon ha-
sonlóan fogalmaz, amikor kimondja, hogy „hajdan sok féreg volt bennetek és még 
mindig sok minden féreg (Wurm) bennetek.”18 Vagy Kierkegaard, aki a tömeget 
nemes egyszerűséggel az állathoz hasonlítja: „A plebs, a tömeg, a végtelen ember-
sereg másokat untat (…) Ez az állatfajta minden bizonnyal nem a férfi vágyának és 
a nő gyönyörének a gyümölcse. Mint minden alacsonyabb rendű állatfajt, ezt is a 
nagymértékű termékenység jellemzi, és hihetetlenül szaporodik. Szinte érthetet-
len lenne, ha a természetnek kilenc hónapra lenne szüksége ilyen teremtmények 
előállítására, melyek inkább tucatjaival állíthatók elő.”19 

Marx megállapítása jól mutatja a hegeli kapcsolatot, és hogy mennyire jól is-
merte a Fenomenológiát: „A nem-munkás mindent megtesz a munkás ellen, amit 
a munkás önmaga ellen tesz, de nem teszi meg önmaga ellen, amit a munkás ellen 
tesz.”20 Mit is mondott Hegel? „De a tulajdonképpeni elismeréshez hiányzik az 
a mozzanat, hogy amit az úr a másik ellen tesz, azt tegye önmaga ellen is, s amit a 
szolga maga ellen tesz, azt tegye a másik ellen is. Ezáltal egyoldalú és egyenlőtlen 
elismerés jött létre.” A nem-munkás itt az úr, míg a munkás a szolga. A viszony 
persze itt is megfordul, csak nem úgy, ahogy Hegel gondolja.

A marxi elidegenedés folyamatának az igazi végpontja az ember önmagától 
való elidegenedése (Selbstentfremdung)21, továbbgondolva Marxot, az ember sze-
mélyiségvesztése, arctalanná válása, a saját nembeliségének feladása. Ennek egyik 
alapvető előzménye egy olyan elem, amellyel Marx nem foglalkozik, azaz a kultú-
ra megtagadása, nevezzük nevén: az európai kultúra feladása.

17 EM 41. EA https://www.marxists.org/deutsch/archiv/marx-engels/1844/oek-phil/index.htm
18 KSA IV. 15.
19 Søren Kierkegaard: Vagy-vagy. 1978. 366.
20 EM 46.
21 EA https://www.marxists.org/deutsch/archiv/marx-engels/1844/oek-phil/index.htm



Az elidegenedés kultúrára tett hatása – avagy az európai civilizáció vége (?)

75

Kultúrától való elidegenedés

Nietzsche ebben is próféta volt. Nem létező könyvében (Wille zur Macht) írja: 
„Amit itt elmesélek, az nem egyéb, mint a következő két évszázad története. Azt 
írom le, ami jön, ami már nem jöhet másként: a nihilizmus térhódítását. Ez a 
történet már most elmesélhető: mert itt maga a szükségszerűség munkál.” Nietz-
sche szerint: kikerülhetetlenül. És ez a nihilizmus a kultúra bölcsőjének számító 
Európa, vagy másképp a művelt Nyugat. Nietzsche egészen nyíltan így fogalmaz 
Európát illetően: „Egész európai kultúránk már régen, évtizedről évtizedre foko-
zódó, gyötrelmes feszültséggel tart e katasztrófa felé: nyugtalanul, erőszakosan 
és rohamosan, akár az áradat, amely a véget akarja, a vég felé tör, amely már nem 
akar észre térni, mert retteg attól, hogy emlékezzék.”22 

Pedig Nietzsche nem ismerhette azokat a szegmenseket, amelyek a 20. század 
második felétől jelentek meg, és egyre erősebben jelentkeznek, szinte őrült, elme-
beteg módon a 21. században. Vegyünk néhány esetet, amelyeket egzemplárisnak 
tartok.

No. 1. 
A Die Zeit 22.23 számában jelent meg a Haus der Kulturen der Welt (HKW) 
jelentős irodalmi díjának odaítéléséről egy történet, amelyet két zsűritag, Juliane 
Liebert és Ronya Othmann hozott nyilvánosságra. A történet jól ismert, a nevek 
itt nem is fontosak, egyébként ismeri mindenki. Bár a díjat annak a szerzőnek 
kellett volna megkapnia, aki a legjobb művet írta, a döntést faji, nemzetiségi stb. 
szempontok alapján megváltoztatták, és olyan személynek adták, aki nem fehér, 
nem heteroszexuális férfi. A szavazás során aztán a short listről kiesett egy fe-
hér francia nő is, és végül (a nemi identitásról nem szól semmi) egy középszerű 
szenegáli szerző kapta a díjat. A legszánalmasabb a dologban az, amivel a több 
zsűritag szerint is a legjobb művet író fehér írót védeni akarták: hogy tudniillik ő 
meg „zsidó származású”. Az ember óhatatlanul felteszi a kérdést: mindenkinek el-
ment a józan esze? Ezt a kérdést mindazon események kapcsán is megfogalmazza, 
amikor azt hallja, hogy Mark Twain könyvét az „n” betűs szó miatt nem tanítják, 
rasszistának nevezik Kantot vagy Hume-ot, és szobraikat el akarják távolítani, 
múzeumokban le kellene takarni azokat a képeket, amelyek fekete szolgálót vagy 

22 Nietzsche: A hatalom akarása. Elöljáró beszéd. 2002.
23 https://www.zeit.de/2024/22/literaturpreis-jury-abstimmung-insider-macht-weltanschauung



Gyenge Zoltán

76

szolgálólányt ábrázolnak, vagy a „Last Generation” aktivistái főzelékkel öntenek 
le híres festményeket, és az ember tényleg csak abban bízik, hogy a „last” valóban 
jelentést kap. Érdekes színfoltja mindennek a szélsőséges mozgalom, amely Greta 
Thunberg köré épült24, és egyre jobban radikalizálódik.

1. kép Greta Thunberg Instagram-posztja, 2023. okt. 20.

Vagy amikor Löw Der Kuss fordítása kapcsán megkérdezem a fordítóktól, hogy 
a „néger” szót miért nem lehet lefordítani, ahogy Löw a múlt században írta, a vá-
lasz az: ezt a kérdést a finneknél fel sem tennék (elég nagy baj), és egyébként is, szól 
az ultima (ráció nélkül): a Tíz kicsi néger sem jelenhet meg ezen a címen. Ahogy a 
Kick Out Zwarte Piet mozgalom (amely a Krampusz színén háborodik fel, hogy ti. 
lehet-e fekete (egyesek szerint legyen sárga, az a sajtra utal) Fekete Péter.

De hogy egy személyes példát hozzak, Tamás Gáspár Miklósnak a Cambridge 
Today egyik cikke25 alapján, amely arról tudósít, hogy külön bizottság gondos-
kodik arról, hogy a nőellenes, rasszista stb.-nek ítélt könyveket (Twain, Golding, 
Margaret Atwood stb.) eltávolítsanak, azt írtam: „ez a világ megérett a pusztulás-
ra”. Gazsi válasza tömör volt: „Nehéz ennek ellentmondani. G.”26 De kifejezet-
ten utal is arra egyik írásában, hogy retrospektíve mennyire ostoba számonkérni 

24 https://youtu.be/Xw04CMb_kM8?si=i5xigUqhbhDPghiS
25 https://www.cambridgetoday.ca/local-news/books-deemed-harmful-to-staff-and-students-are- 
being-removed-from-regions-public-school-libraries-4551859
26 A levelezés 2021. novemberben zajlott köztünk erről a kérdésről. 



Az elidegenedés kultúrára tett hatása – avagy az európai civilizáció vége (?)

77

mondjuk Löwön, Hume-on, Kanton vagy Mark Twainen egy kifejezés haszná-
latát. Ő írja: „Óriási történelmi tévedés megy végbe. Ugyanis elvtársaink össze-
tévesztenek két dolgot: a (szerintünk is helytelen) állásfoglalást valamely dilem-
mában összekeverik a dilemma fönn nem állásával. Az egyenlőtlenség premodern 
alakváltozatai a maguk idejében konszenzuálisak voltak és természetesnek tet-
szettek mindenki szemében, a mulasztás (ha ez mulasztás) az egész társadalomé 
volt.” Tamás a dilemma megjelenését a 19. század elejére teszi, nevezetesen az 
1830 utáni időszakra. Hozzáteszi, hogy „aki nem tud különbséget tenni Aquinói 
Szt. Tamás és (mondjuk) Otto Weininger rasszizmusa és szexizmusa között, az 
nem abban téved, hogy a rasszizmus és a szexizmus elvetendő (szerintünk is elve-
tendő), hanem abban, hogy nem veszi figyelembe vagy nem érti a különbséget a 
dilemma jelenléte és hiánya között.”27

2. kép Hope Carrasquilla a firenzei Galleria dell’Accademia igazgatójával, Cecilie Hollberggel28

(Csak megjegyzem, hogy a HKW egy igen érdekes szervezet. Filozófiája 
szerint a népek kultúrája között közvetít, de vezetője, a kameruni Bonaventure 
Ndikung nyíltan antiszemita és a BDS – azaz a Boycott, Divestment and Sanc-
tions mozgalom lelkes híve29.)

27 Tamás Gáspár Miklós: A filozófiai múlt elátkozása. A damnatio memoriæ manapság. 2022. 11– 20.
28 https://www.instagram.com/p/CrlbyV8N_Io/
29 https://www.nzz.ch/feuilleton/haus-der-kulturen-der-welt-verschleiert-die-politische-agenda-
ld.1752548



Gyenge Zoltán

78

No. 2. 
A floridai Tallahassee egyik magániskolájának igazgatója, Hope Carrasquilla (2. 
kép) azután kényszerült lemondani, hogy három hatodikos gyerek szülei panaszt 
tettek, miután „felzaklatta a gyerekeiket”, amikor a művészeti órán bemutatta ne-
kik Michelangelótól a Dávid-szobrot és az Ádám teremtése című freskórészletet, 
valamint Botticellitől a Vénusz születését.30

Hasonló indíttatás, mint az Oroszországban megszületett nyelvtörvény-ki-
egészítésé, amely a művészetből (színház, fim) száműzné a nem odaillő szavak 
használatát. Vagy az orosz Kultura (!) című lapban „leleplező cikk” arról, hogy 
mit jelent például a „homoszexuális propaganda” egy Csajkovszkijról készülő 
film kapcsán, milyen hazafias értékeket kell vallani. Rendelet készült, amelynek 
célja, hogy megvédje az orosz társadalmat a „külső ideológiai és értékalapú terjesz-
kedéstől”31. A hivatkozási alap – mily meglepő – itt is a „gyermekvédelem”.

És a sort tovább lehetne folytatni. Mondjuk, a fóliázott könyvekkel. (Csak sze-
retném felhívni a cenzorok figyelmét, hogy a Vörös és feketében találtam egy mon-
datot, ami fóliáért kiállt: „Itt voltak a nagy melegek” – Illés Endre fordításában.)

No. 3.
Egy hír szerint Brüsszelben a karácsonyfát „télfára” akarták cserélni, vagy vita van 
arról, hogy lehet-e egyáltalán állítani, tekintettel a muszlim érzékenységre. Az 
Európában élő, nagyjából (egyes becslések szerint 42 milliós, az EU-ban cca 20 
milliós)32 iszlám közösség egyre erőteljesebben követeli az európai kultúrától az 
iszlám szabályainak betartását. 

Az „appropriation or appreciation” kérdése egyébként az amerikai kontinens 
északi felén is felvetődik, hovatovább Halloween estéjén egy fehér nem öltözhet 
indián (bocsánat: indigenous) kosztümbe, de egy keresztény sem, mondjuk, Se-
herezádénak. 

A kultúrák összeütközésének legismertebb esete Salman Rushdie brit-indiai 
író története, akit az iráni ajatollah halálra ítélt, és ezt nem oly rég csaknem sike-
resen végre is hajtottak. Sokan nem tudják, de azokat is halálra ítélte, akik közre-
működnek a könyv kiadásában.

30 https://eu.tallahassee.com/story/news/education/2023/03/23/tallahassee-classical-principal-
out-after-complaints-about-david-statue-lesson/70039104007/
31 https://meduza.io/news/2023/01/25/putin-vnes-izmeneniya-v-osnovy-gosudarstvennoy-kultur-
noy-politiki-teper-v-ee-zadachi-vhodit-zaschita-obschestva-ot-vneshney-ideyno-tsennostnoy-ekspansii
32 Csiki–Justh: Az iszlám Európában – integráció vagy konfliktus? 2010.



Az elidegenedés kultúrára tett hatása – avagy az európai civilizáció vége (?)

79

Kevésbé ismert, hogy iszlám fanatikusok megölték a japán fordítót, az olaszt 
megkéselték, norvég kiadójára pedig rálőttek. Magának Rushdie-nak a biztonsá-
gára fegyveres testőrök vigyáztak, ennek ellenére az Amerikai Egyesült Államok-
ban gyilkossági kísérletet hajtott végre egy merénylő, aki tizenötször szúrta meg 
az írót. Rushdie ennek következtében máj-, ideg- és szemsérüléseket is szenvedett, 
és a merénylet következtében elvesztette a fél szemét, és a karjában átvágott ide-
gek miatt az egyik kezét sem tudja használni.

Összegzés

Hogy a világ egyre jobban megbolondult, az ellen nagyon nehéz érveket felhozni. 
Az esettanulmányok arra mutatnak, hogy az európai civilizációt három irányból 
éri nehezen értelmezhető támadás: 1) balról, a baloldali, ultraliberális oldalról, a 
political correctness zászlója alatt; 2) jobbról, a prüdéria és a rosszul értelmezett 
konzervativizmus, pontosabban: az etatisztikus populizmus részéről, valamint 
mondjuk úgy, 3) a vallási fanatizmus oldaláról, amelynek a legerősebb, de nem 
egyetlen eleme az iszlám.

3. kép Londoni felvonulók a Balfour-nyilatkozat 100. évfordulóján
(fotó: Ahmad Al-Bazz/Activestills)



Gyenge Zoltán

80

Hogy hogyan jön ez össze az elidegenedés kérdésével? Álláspontom szerint 
a nyugati civilizáció, az európai kultúrától való elidegenedés, amelynek elemei 
valahol a 19. század második felében már érezhetőek voltak, megteremtették az 
alapot arra, hogy a normalitás és az európai kulturális tradíció védelme – úgy 
tűnik – sikertelen projekt maradjon. Hozzá kell tenni, hogy a fentebb említett 
három elem (nyilván lehetne többet is elkülöníteni) egymást erősíti, az elmebeteg 
woke-ra jön a nem kevésbé őrült jobboldali válasz, arra a még őrültebb cancel 
culture, amit aztán ismét csak eminensen követ valami új idiotizmus, ahogyan a 
harmadik elem megjelenik a baloldali political correctnessben, és érthető módon 
a józan ész elutasítja, de akkor ott a szélsőjobb, amely ügyesen épít az iszlamo-
fóbiára – és az egész egyre inkább egy circulus vitiosusszá válik, egyre gyorsabb 
ütemben, egyre megállíthatatlanabbul. 

És ebben a vonatkozásban kapnak különös értelmet Nietzsche szavai: „egész 
európai kultúránk már régen, évtizedről évtizedre fokozódó, gyötrelmes feszült-
séggel tart e katasztrófa felé: nyugtalanul, erőszakosan és rohamosan, akár az ára-
dat, amely a véget akarja, a vég felé tör, amely már nem akar észre térni.”33 Vagy 
Kertészé: „Mindig ez a vége: a civilizáció eléri azt a túltenyésztett állapotot, ami-
kor többé már nemcsak hogy képtelen rá, de már nem is akarja megvédeni magát; 
amikor, látszólag értelmetlen módon, a saját ellenségeit imádja.” (A végső kocsma)

Ennél többet magam sem tudok mondani.

33 Nietzsche: A hatalom akarása. 9.

4. kép Marcos Rene, Patricia Papp és Luis Trevisani: West/ East – Both sides of intolerance, 2002.
(https://www.adsoftheworld.com)



Az elidegenedés kultúrára tett hatása – avagy az európai civilizáció vége (?)

81

Irodalom

Csiki Tamás – Justh Krisztina: Az iszlám Európában – integráció vagy konflik-
tus? 2010. https://www.nemzetesbiztonsag.hu/cikkek/csiki_tamas__
justh_krisztina

Elbe, Ingo: Entfremdete und abstrakte Arbeit Marx’ Ökonomisch-philoso-
phische Manuskripte im Vergleich zu seiner späteren Kritik der politischen 
Ökonomie. In Elbe, Ingo – Hogh, Philip – Zunke, Christine Hrsg.: Olden-
burger Jahrbuch für Philosophie 2012. Oldenburg: BIS-Verlag. 1.

Gyenge, Zoltán: On the Concept of Alien. Paris: Éditions L’Harmattan, 2023.
Hegel, G.W.F.: A szellem fenomenológiája. Ford. Szemere Samu. Budapest: Aka-

démiai Kiadó, 1971. A német eredeti: Hegel: Phänomenologie des Geistes. 
Frankfurt: Suhrkamp, 1986.

---: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften. I. Werke 8. Frankfurt: Suhr-
kamp 1986. §. 231.

Henning, Christoph: Theorien der Entfremdung. Hamburg: Junius. 2015.
Jaeggi, Rahel – Robin Celikates: Elidegenedés. 2000. 2020/5. https://ketezer.

hu/2022/02/rahel-jaeggi-robin-celikates-elidegenedes/ 
Kierkegaard, Søren: Vagy-vagy. Ford. Dani Tivadar. Budapest: Gondolat, 1978. 
Marx, Karl: Az elidegenült munka. In Gazdaságfilozófiai kéziratok 1844-ből. 

https://mek.oszk.hu/04500/04532/04532.pdf A német eredetivel egy-
bevetve: Marx: Ökonomisch-philosophische Manuskrpte 1844. Die entf-
remdete Arbeit. 510. XXII. https://www.marxists.org/deutsch/archiv/
marx-engels/1844/oek-phil/index.htm

Nietzsche, Friedrich: Kritische Studienausgabe. Berlin: de Gruyter 1967–1977.
---: A hatalom akarása. Ford. Romhányi Török Gábor. Budapest: Cartaphilus. 

2002. 
Olay Csaba: Elidegenedés Rouseau gondolkodásában. https://edit.elte.hu/xmlui/

bitstream/handle/10831/33038/Elidegenedes_Rousseau_final_u.pdf
Rousseau, J-J.: Társadalmi szerződés. Ford. Radványi Zsigmond. Budapest: Phö-

nix-Oravetz. 1947. 22.
Tamás Gáspár Miklós: A filozófiai múlt elátkozása. A  damnatio memo-

riæ  manapság. In Laczkó Sándor szerk.: A vita. Lábjegyzetek Platónhoz. 
Szeged, Budapest, Csíkszereda: Pro Philosophia Szegediensi Alapítvány, 
Magyar Filozófiai Társaság, Státus. 2022. 11–20.





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Gyáni Gábor
ORCID 0000-0002-5151-703X
az MTA r. t.
ELTE HTK Történettudományi Intézet, professor emeritus

Premodern, modernizáció,  
modernitás, modernizmus, poszt­

modern, sokszínű modernitás
Egy fogalom elágazásai

Absztrakt

A modern fogalmával összekapcsolható analitikus kategóriák meglehetősen sok-
félék és idővel még a jelentésük is változik. Már az ókorban ismert volt ez a latin 
kifejezés, „éppen most” volt akkor a jelentése. Mai értelmét (új és korszerű) majd 
csupán a 19. században nyerte el. A történetírásban a modern mint tudományos 
terminus a modernizációelmélet révén vált elterjedtté; korszakot jelölt, és a mo-
dernitás korát elkülönítette a premoderntől. A város- és mentalitástörténet az 
újkori metropolisz tapasztalati világát fejezi ki a modernitás szóval. A moderniz-
mus ugyanakkor kulturális mozgalmakat jelöl, a főként a 20. században virágzó 
kulturális modernizmus mindenekelőtt a művészeti avantgárd meghatározására 
szolgál. A 20. század végén a modern tagadásaként jött divatba a posztmodern 
állapot terminusa, amely a művészetben és a tudományban egyaránt jelen lévő új 
törekvések megnevezése lett. A modernizáció társadalom- és történettudományi 
fogalmát kívánja felváltani a „sokrétű modernitás” felfogása, amely a nem euró-
pai történelmi fejlődés azonosítását célozza. Ennek jegyében művelik a posztko-
loniális és a subaltern studies néven ismert történetírást.

Kulcsszavak: éppen most, korszerű, take-off, nagyvárosi káosz, avantgárd, poszt-
modern szkepszis, a nem európai történeti időtudat

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.3



Gyáni Gábor

84

Abstract

The notions which may be associated with the term ’modern’, are multifarious 
and divergent in terms of their meaning, that are also changing with the time 
passing. The Latin word had also been known already in the Antiquity carrying 
the meaning: just now. It gained its new and standard meaning as late as the 19th 
century, then already expressing the novelty of something. The term ’modern’ 
became well-known in historical scholarship due to the modernization theory in 
which the times of premodern have been distinguished by the emergence of a to-
tally new kind of socio-economic system and age. The word ’modernity’, however, 
serves to express the total universe of the experience of a man living in the metro-
polis of the 19th and 20th century. The term ’cultural modernism’ identifies the 
many efforts of the 20th century in the creative arts, which all tend to negate the 
nineteenth-century historism. The program of the ’postmodern’ which surfaced 
at the late 20th century, turned against everything represented by the so called 
modern both in the arts (mainly in architecture), and the human sciences. The 
concept of ’multiple modernity’ also appearing at the end of the 20th century 
has been destined for replacing the European-rooted notion of the linear and 
teleological vision of history. Within the framework of the latter both the ’post-
colonial history writing’ and the ’subaltern studies’ make their best of adequately 
comprehending the trajectory of the non-European histories.

Keywords: right now, up-to-date, take-off, metropolitan maelstrom, avant-gar-
de, postmodern skepticism, a non-European time consciousness

A modern fogalmával összekapcsolható analitikus kategóriák számbavételével 
arra kívánok ezúttal rámutatni, hogy milyen paradigmatikus jelentősége van egy 
adott kifejezésnek, amely korszakjelölőként is kulcsszerepet tölt be tudományos 
gondolkodásunkban. A „modern” kort kutató történészként közvetlenül érintett 
vagyok a szó etimológiájának kérdésében, ráadásul a kutatott tárgy és korszak fo-
galmi megközelítését számos, a modern szónak a címben feltüntetett származé-
kos alakja segít megoldani. A kifejezés látszólagos egyértelműsége mögött kérdő-
jelek is vannak azzal kapcsolatban, hogy mit fejez ki egy adott korban a modern 
szóval illetni szokott jelenség, és mi a terminus tényleges értelme. Hozzá kell ten-
ni, hogy a modern (és a szó származékai) esetében egy nemzetközi használatban 



Premodern, modernizáció, modernitás, modernizmus, posztmodern, sokszínű modernitás

85

lévő fogalom szinte egyöntetű nyelvi kifejeződéséről beszélhetünk, amely növeli 
a kifejezés történeti és jelenbeli előfordulásának a gyakoriságát. 

 Kis nyelvi búvárkodás

Mielőtt közelebbről szemügyre vennénk a modern és származékai történetírói 
és társadalomtudományi használatát, tisztázni kell a kifejezés történeti etimoló-
giáját. A szó a klasszikus latin modoból (az imént, éppen most), valamint a kései 
latin modernusból ered, mely utóbbi a hatodik században bukkant fel először 
időhatározó gyanánt, az előbb jelzett jelentésben. A francia moderne és a német 
modern a kora újkorban használt (írott formában ismert) szavakkal ugyanakkor 
a korszerűt, az újat fejezték ki, éppúgy, mint ahogy a magyar nyelvben a 18. szá-
zad végén, a 19. század elején használatba jött modern szóval is.1 Vagyis: a közép-
korról a kora újkorra való áttérés során némileg megváltozott e szavunk jelentése, 
mivel a relatív-tartalmi értelme helyébe az abszolút jelentése került, mellyel arra 
utalnak, hogy valamely dolog új és korszerű, tehát különbözik az őt megelőző 
régitől. A valamikori pusztán csak időt jelölő nyelvi marker így tartalmat leíró, 
illetve értékelő kifejezéssé alakul át. A beszélt és az írott nyelvben befutott több 
évszázados pályafutása során a modern mint szó – az ecsetelt változások nyomán 

– mára teljesen elvesztette relatív jelentését, hogy abszolút jelentésű kifejezésként 
merevedjen meg.2 E szó használatával azt fejezzük ki tehát manapság, hogy vala-
mely dolog (személy, tárgy, jelenség) „nem régi keletű”; így és ezért van értelme 
a modern nyelveket (szemben az ókori latin vagy görög holt nyelvekkel) vagy 
az újkori történeti fejleményeket (és így tovább) „modernként” határozni meg.  
A szó jelentheti továbbá azt is, hogy ami modern, azért felel meg az újkor kívá-
nalmainak, mert „fejlett”. Végül a 19. század vége óta nagyjából a második világ-
háború utánig (legföljebb az 1970-es évekig) divatozó formabontó művészeti 
törekvések azonosítására is szolgál a terminus, ami ez esetben magát a moder-
nizmust mint külön művészeti-kulturális fejleményt jelöli. Ennek megfelelően 
a modern napjainkban olyan történeti címke, mellyel lényegében a 20. század 
szellemi és társadalmi arculatát ragadjuk meg fogalmi síkon, következésképpen 

1 Nádasdy Ádám: A „modern” és a belőle képzett fogalmak jelentés- és használattörténete. 1998. 
33–34.
2 Uo. 40.



Gyáni Gábor

86

itt nem általában utal valamely aktuális létezőre (a maga korában korszerűre), 
amely eltér az őt időben megelőzőtől. A modern az adott esetben a kézzelfogha-
tó kor- és stíluscímke erejével azonosít egy meghatározott történeti időszakot, a 

„modernizmus korát”.
Mindezt azért fontos hangsúlyozni, mert a modern mint szó már a korábbi 

századok szövegeiben is elő-előfordult alkalmanként, ami azonban ott csupán az 
éppen kurrens, vagyis a „maias” dolog leírására szolgált; azt fejezték ki vele, hogy 
az a valami hűen képviseli az adott kort, és nem pusztán (vagy nem kizárólag) ma-
gából a hagyományból fakad, nem azt élteti tovább a jelenben. Ez a rövidre szabott 
történeti etimológiai szemle megerősít bennünket azon meggyőződésünkben, 
hogy a szóban forgó kifejezés számos, egymástól különböző, közvetlenül a foga-
lomtörténeti kontextusoktól függő jelentésbeli változatot rejt magában. Ez eleve 
leszűkíti a számunkra itt fontos vizsgálódás terét. Amikor a ’modern’ és nyelvi 
származékai tudományos terminusként való használatát tesszük górcső alá, akkor 
mindig az „újkori” és kivált a 19. és 20. századi gazdasági, társadalmi, politikai és 
eszmei (kulturális) jelenségek (események, folyamatok, reprezentációk) leírására 
és értékelésére kimódolt és használatba vett fogalmi konstrukciót értelmezzük.

Modern versus premodern

A társadalom- és történettudományi fogalmi diskurzus bőségesen élt a modern 
és a premodern terminusokkal, amikor a modernizációelmélet feltétlen hívévé 
szegődött. A modern gazdaság, társadalom és politika fogalmán érdemben a tő-
kés piacgazdaság, az alkotmányos állam és az osztálytársadalom meglétét, annak 
felemelkedését és berendezését volt szokás érteni ebben a diskurzusban. A gaz-
daságtörténet-írás számára Walt W. Rostow amerikai közgazdász szállította az 
aprópénzre váltható gondolati kiindulópontot. Rostow hatvanas évek eleji, nagy 
hatású, a gazdasági növekedés analitikus megragadását ambicionáló munkájá-
ban3 kategorikusan elválasztotta egymástól a premodern és a modern gazdaság 
fogalmát. Az utóbbi a tartós és fokozott növekedés pályájára átállt piacgazdasá-
got jelenti szerinte, amely az ún. take-off (az elrugaszkodás) pillanatától ölti ma-
gára a modernség megkülönböztető jegyét. Minden, ami időben ezt megelőzi, és 
a lassú növekedés, sőt leginkább a stagnálás jegyét mutatja, premodern gazdasági 

3 Walt W. Rostow: Stages of Economic Growth. A Non-Communist Manifesto. 1960. 



Premodern, modernizáció, modernitás, modernizmus, posztmodern, sokszínű modernitás

87

képződménynek könyvelhető el. A modern és a premodern ezúttal elsődlegesen a 
dinamikus és a dinamikát nélkülöző entitások közötti különbség történeti foko-
zataira utal, ezt a perdöntő eltérést konceptualizálja a fogalom megkettőzésével. 
Mindez így kézenfekvő korszakolási lehetőségekkel kecsegtetett a gazdaságtör-
téneti alapozású történeti gondolkodás számára, mivel a kutatók könnyűszerrel 
rögzíthették, hogy mikortól lendült át egy adott nemzetgazdaság, vele együtt az 
ország egésze a modernség világába.

A modernizációelmélet azt a fajta normatív fogalmi rendet sulykolja, amely 
rendszerelméleti alapokon nyugszik, mert feltételezi, sőt előírja, hogy az egy-
mással kölcsönhatásban álló (rendszer)elemek egészére kiterjedő rendszertör-
vényeket alkalmazhatunk.4 Ezzel pedig azt sugallja, hogy a történetileg szemlélt 
társadalmi modernség ezen körülményei között az egyaránt modern gazdaság, 
társadalmi struktúra, politika és gondolkodás (intellektuális élet) belsőleg szo-
rosan összefüggenek egymással, a maguk modernségének az egyidejűségében 
alkotva az immár egyértelműen modern világot. Ha például az állam nem alkot-
mányos alapokon nyugszik, vagy a társadalmi struktúrában túl sok a rendi vagy 
rendies jellegű összetevő, amilyen a nemesség, a hagyományos parasztság, netán 
a szellemi és ideológiai életben archaikus mozgatórugók is előfordulnak (ami-
lyen a nemesi nacionalizmus, vagy a vallási hitélet túltengése); ilyen esetekben 
a társadalom egészében nem számít modern képződménynek.5 Ezt a megítélést 
fejezi ki – pregnáns módon – az elmaradottság fogalma, amely a modern fejlődés 
útjára késve áttérő, az igazán modern társadalmak utánzására azonban késznek 
mutatkozó, az utolérésükre törekvő országok és társadalmak fogalmi megragadá-
sára lett kitalálva. Ezen társadalmak közös jellemző vonása, hogy sok bennük a 
premodern történelmi maradvány, amelyek leküzdése elengedhetetlen a teljesen 
modernné válásukhoz.6

A modernizációelmélet posztulátuma szerint létezik tehát a tisztán modern-
ség előtti, vagyis a hagyományos gazdasági-társadalmi-politikai és eszmei beren-
dezkedés, valamint létezik egy minden összetevőjében modern világ; kettőjük 
éles és kategorikus szétválasztása, és szembeállítása révén írható le a modern 
európai történelem tendenciaszerű alakulásának a fő meghatározó folyamata.  
A modernizációelmélet mind kifejlett és explicit formában, mind látens, tehát 

4 Vö. Kindler–Kiss vál.: Rendszerelmélet. Válogatott tanulmányok. 1971.
5 Cyril Black: Dynamics of Modernization: A Study of Comparative History. 1968.
6 Az elmaradottságelmélet legjelentősebb gazdaságtörténész szószólója: Alexander Gerschenkron, 
lásd Uő: A gazdasági elmaradottság – történelmi távlatból. Tanulmányok. 1984.



Gyáni Gábor

88

nem tudatosított módon mindenképp az egyik leggyakoribb analitikus iránytű 
az újabb keletű történeti-történetírói ábrázolás számára.

A modernitásnak mint valami újnak a megtapasztalása

A modernitás, tudományos terminusként, ugyanakkor nem kifejezetten csak arra 
szolgál, hogy biztos fogalmi keretet kínáljon a történelmi fejlődés megragadásá-
hoz; éppúgy kifejezhet egyfajta állapotot, és egy neki megfelelő tapasztalatot is, 
amely a modernként létrejött életfeltételek eredménye. Marshall Berman időtál-
ló meghatározása szerint a tér és az idő a self és mások tapasztalatának az egyik 
módusza, amely a folytonos és egyben mélyenszántó változásoknak, a külső-bel-
ső bizonytalanságoknak menthetetlenül kiszolgáltatott emberi élethelyzet folyo-
mánya.7 E tézis értelmében a modern nagyváros a modernitás kifejlett formá-
ját képezi, annak mintegy a külső kerete. Berman vonatkozó elképzelése Walter 
Benjaminnak a nevezetes passzázs-esszéiben kifejtett elképzeléseire támaszkodik. 
Mint közismert, Benjamin az haussmanniasított 19. század közepi Párizst jelölte 
meg a modernitás első igazi szülőhelyének, melyet döntően Baudelaire költésze-
tén keresztül mutatott be és értelmezett.8 Leszögezhetjük: a modernitás kifeje-
zéssel egyszerre ragadható meg a modern nagyváros tárgyi univerzuma, valamint 
a benne élő, és magát modernként tudatosító személyiség legfőbb karakterjegye, 
élmény- és tapasztalati világa, egyszóval a „modern ember” pszichéje és tudata. 
Amíg a modernizációelmélet szája íze szerinti modernség fogalmának a történet-
írói alkalmazása elsősorban a gazdaságtörténetben és az ahhoz igazított történeti 
koncepciókban jelentkezik, addig a modernitás fogalmának a középpontba állí-
tása elsősorban a város- és társadalomtörténetben, illetve a tapasztalatok történe-
tét taglaló mentalitástörténetben érhető leginkább tetten.

A modernizmus kifejezés diszkurzív helye és értelme újfent megváltozik, ha 
az alkotóművészet területére fordítjuk a figyelmünket. Olyan újító művészi tö-
rekvések összefoglaló megjelölésére szolgál itt a szó, amely úgymond modern 
társadalmi körülmények között, a modernitás élményének a birtokában készte-
ti az alkotót a klasszikus művészi formavilágtól elütő kifejezési mód keresésére.  

7 Marshall Berman: All That is Solid Melts Into Air. The Experience of Modernity. 1982.
8 Walter Benjamin: Párizs, a XIX. század fővárosa. 1969. 75–93.; Uő: A második császárság Párizsa 
Baudelaire-nél. 1980. 819–931. Ehhez lásd Rob Shields: Fancy Footwork. Walter Benjamin’s Notes 
on Flânerie. 1994. 



Premodern, modernizáció, modernitás, modernizmus, posztmodern, sokszínű modernitás

89

A modernizmus az alkotóművészetek hosszú sorában, tehát az irodalomtól a vi-
zuális és az audiális művészetekig bezáróan, azt a lázadó, másként mondva: azt a 
formabontó beállítottságot jelenti, amely ellentmondást nem tűrve fordul szem-
be a 19. században honos ízlésvilággal, esztétikai normákkal és művészeti káno-
nokkal. A kulturális modernizmus ilyenformán egy olyan válságtudat tünete és 
egyben hozadéka, amely a konvencionális művészeti alkotómunka megtagadá-
sát, a vele való szembefordulást idézi elő; egyszersmind radikális, de legalábbis 
reformeri társadalmi beállítottságot és politikumot is magában rejt vagy rejthet. 
A modernizmus tehát a modernség (a modernitás) tárgyi és eszmei valóságától 
elfordulva minden olyan ellen lázad, amely annak lényeges attribútumát jelenti.9 
Az egyes 19. századi filozófiai gondolkodók, elsősorban a Friedrich Nietzsche 
által inspirált, ily módon a filozófiai szkepticizmus befolyása alatt álló kulturális 
modernizmus a realizmus és a historizmus eszményét sutba vágva a 19. század 
során Európa-szerte berendezkedő liberális-tőkés világ- és értékrend iránti foko-
zott bizalmatlanságának ad nyomatékosan hangot. A kulturális modernizmus 
jegyében alkotó teoretikusok és művészek őszinte hitvallása, hogy a modernitás 
autentikus művészi kifejezése kizárólag a modernizmus művészi eszköztárának a 
meghonosításával érhető el, amelynek – egyebek közt – az avantgárd művészeti 
törekvések jelentik az egyik lehetséges, sőt talán a legmegfelelőbb megvalósítását. 
Ez pedig egy merőben új esztétikai nyelv kimunkálását követeli meg, melyet nem 
feltétlenül csak a szorosan vett avantgárd művészek hasznosítanak majd polgár-
pukkasztó műalkotásaik megalkotásával. 

Nehéz ugyanakkor felelni arra a kérdésre, hogy hol és mikor kezdődött a kul-
turális modernizmus tényleges korszaka, és hol ért véget, ha véget ért egyáltalán 
ennek a fajta művészi alkotómunkának az ideje. Vajon már az impresszionista 
festészetet is bevonhatjuk a kulturális modernizmus kategóriájába, vagy csupán a 
pointillista festészet tartozik oda, netán a 20. század elejétől datálható megannyi 
avantgárd műalkotásra illik ez a meghatározás, amely a kubisták, az expresszio-
nisták, a szürrealisták stb. kezei alól került ki? S hol az irodalmi modernizmus 
kezdete, talán Flaubert-rel indult vagy csupán Marcel Prousttal, James Joyce-szal, 
D. H. Lawrence-szel, Ezra Pounddal vagy T. S. Eliottal vette kezdetét? S hol a 
zenei modernizmus gyökere, Richard Wagner lenne az előfutár, vagy majd csak 
Schönberg és Bartók képviseli igazában a zenei modernizmust immár a 20. szá-
zadban? Mindenesetre a modernség és a modernitás kritikájaként, az ezzel az 

9 Robert Wohl: Heart of Darkness: Modernism and its Historians. 2002. 573–621.



Gyáni Gábor

90

igénnyel fellépő, és a polgári világ bírálatának a jogosultságával legitimált kul-
turális modernizmus fogalma jól mutatja a modern mint fogalmi konstrukció 
gazdagságát és belső ellentmondásosságát.

Modern versus posztmodern

A modernként számontartott tudományos diskurzus és művészet, beleértve a kul-
turális modernizmus szerteágazó törekvéseit is, egyaránt mint meghaladandó ha-
gyomány kerül elő a 20. század végi posztmodern szellemi törekvések jóvoltából. 
A posztmodern, saját meghatározása szerint, nem valamiféle újabb izmus, vagy 
egy efféle gondolati áramlat és esztétikai eszmény, hanem bizonyos fajta életérzés 
megszólaltatása mind a racionális megismerés terrénumában, mind az alkotómű-
vészetek egyes ágaiban, főként az építészetben. A posztmodern filozófiai alapja-
iról szólva François Lyotard kijelentette: az új, immár posztmodernként nevesí-
tett élethelyzet forrása, hogy elvesztettük a bizalmunkat a nagy elbeszélések iránt. 
Lyotard ezen azt értette, hogy nem vagyunk többé birtokában az egész racionális 
átláthatóságának, az ezt a víziót biztosító elbeszélés kognitív képességének.10

Sokféle tudományos és intellektuális tapasztalat készítette elő a posztmodern 
krédó fentebb idézett megfogalmazását, amelyek mind rámutattak, vagy csupán 
sejtetni engedték, hogy a modernség által kínált tudatosság (a racionalizmus), 
ami a világ megértésére és akár annak még a művészi kifejezésére is irányul, elég-
telen megoldással jár. Nem részletezve ezúttal ezt a sokirányú, a posztmodern 
állapotot a tudományok és a művészetek számára formulázó felvetést, amely 
különösen sokat köszönhetett Michel Foucault történeti és filozófiai munkás-
ságának, annyit jegyeznék meg róla csupán, hogy a posztmodern nevében meg-
szólaló elméletalkotók elszakítják egymástól a valóságot és a róla szóló különféle 
elbeszéléseket, külön problémaként tudatosítva, hogy a tudományos és a művészi 
reprezentáció egyaránt nyelvi közvetítéssel referál magáról a valóságról. Ennek a 
felvetésnek a mélyebb belátása vezet el azután az igazság addig érvényben volt fo-
galmának a megkérdőjelezéséhez, amely a valóság hű megismerésének a felvilágo-
sodásban gyökerező naiv realista hitét képviselte és követelte meg a megismerés 
vezérfonala gyanánt. A destruktívnak ható posztmodern tanítás erős kétségeket 
támaszt a megismerő feltétlen pártatlanságát és tárgyszerűségét illetően is, és ez-

10 Jean-François Lyotard: A posztmodern állapot. 1993. 7–145.



Premodern, modernizáció, modernitás, modernizmus, posztmodern, sokszínű modernitás

91

zel kikezdi az így megalkotott elbeszélés feltétlen referenciális hitelét. Nem utol-
sósorban azért, mert ebből az álláspontból tekintve vitathatatlan, hogy a valóság 
és a tudományos megismerés közé beékelődik a nyelvi közvetítettség ténye, amely 
pedig nem garantálhatja többé a tudományos megnyilatkozás referenciálisan mi-
metikus mibenlétét.11 A megismerésre vonatkozó ilyetén szkepszis ugyanakkor 
már a kulturális modernizmus valamikori gesztusában is benne rejlett, jóllehet a 
racionális megismerésben érdekelt tudósokat ez a fajta episztemológiai kétely ak-
kor még nem kerítette hatalmába. A kulturális modernizmus országlása idején ők 
még szigorúan a felvilágosodás hatására meghirdetett diszkurzív rendhez tartot-
ták magukat, amely a racionális megismerés szilárd hitén alapult. Nem véletlen 
ezek után, hogy a posztmodernnel számos ponton érintkező narrativitáselmélet 
olyan óriása, mint Hayden White, kezdettől fogva felrótta a történetírásnak, 
hogy továbbra is görcsösen ragaszkodik a naiv realista episztemológia múltból 
örökölt eszményéhez, és változatlanul a 19. századi irodalmi realizmus kellék-
tárából származó elbeszélő móduszban alkotja meg a múltról szóló hitelesnek 
szánt beszámolóját. Ennek a beállítottságnak a kellő tudatosítását és a mielőbbi 
megváltoztatását sürgette és készítette elő egyúttal White saját történetpoétikai 
elméleti elképzeléseit adva közre.12

Modernizáció versus sokrétű modernitás

A történelemnek a modernizációelmélet útmutatásai szerint megkonstruált képe 
egy ideje heves elutasításra lel a sokféle modernitás (multiple modernity) koncep-
ciójának a hívei részéről; az általuk javasolt elméleti posztulátum egyúttal alter-
natívát kínál az egyenszabásúvá tett globális történelem fogalmával szemben.  
A modernizációelméleti fogalmi variációra adott ilyetén reakciót Reinhard Ben-
dix, a neves amerikai szociológus már a hatvanas években megelőlegezte, mond-
ván: „Van egy olyan érzés, mely szerint igaz lehet, hogy az iparosodás időzítése és 
annak szekvenciális folyamata nem következhet be kétszer egymás után ugyanab-

11 Christopher Butler: Postmodernism. A Very Short Introduction. 2002.; Ernst Breisach: On the 
Future of History. The Postmodernist Challenge and its Aftermath. 2003.; Michel Foucault: Power/ 
Knowledge. Selected Interviews and Other Writings 1972–1977. 1980.
12 Hayden White: Metahistory. The Historical Imagination in Nineteenth-Century Europe. 1973.; 
Uő: A történelem terhe. 1997.



Gyáni Gábor

92

ban a formában”.13 Szerinte azért nem, mert a történelmi előzmények és az átme-
net számtalan sajátos körülménye szükségképpen különbözik egymástól a válto-
zatos formát öltő modernizációs folyamatokban. A kifejlett módon majd csupán 
jóval később megfogalmazott „sokféle modernitás” koncepciójának a képviselői 
kárhozatosnak tekintik a modern kori társadalmak változatos világának valami-
lyen egyensémába történő begyömöszölését. A modernizáció és a modernitás 
normatív fogalma ugyanis kategorikusan megszabja, hogy „az elmaradottak” 
mechanikusan kövessék a nyugati modernitás mintáját, egyúttal folyton számon 
is kérik rajtuk a mintakövetés példázatosságát. Ez azonban lehetetlen feladat 
és teljesíthetetlen követelmény. A fejlett és az ún. fejlődő népek és társadalmak 
közötti eltérések valójában olyan adottságokban mutatkoznak, amelyek nem hi-
dalhatók át egy bizonyos külső elváráshoz igazodva. Hiszen, ahogy Shmuel Ei-
senstadt állítja: „A modernitás […] különböző kulturális mintázatai a nyugati 
modernitás premisszáinak rendkívül szelektív inkorporálása és transzformációja 
eredményeképpen kristályosodtak ki. […] Vagyis világossá vált, hogy a különbö-
ző társadalmak és kultúrák, ha ki vannak téve a modernizáció politikai, gazdasági 
és ideológiai erőinek, erre különböző válaszokat dolgoznak ki és a modernitás 
különböző fajtáit fejlesztik ki. Az is nyilvánvalóvá vált, hogy ezek legalább egy bi-
zonyos fokig összefüggnek azon szimbolikus és intézményi hajtóerők mintáival, 
amelyek az elmúlt ’történelmi’ korokban fejlődtek ki. Míg tehát a modernitás ma 
valóban az egész világban elterjedt, ez nem csupán egyetlen kultúrát, az ideoló-
giai és kulturális reakció egyetlen mintáját jelenti, hanem legalábbis néhány kü-
lönböző alapváltozatát.”14 A modernizáció ilyenformán nem hozott, és ma sem 
hozhat létre egyetlen kizárólagosan érvényes intézményi modellt, nem vezet el 
tehát egyetlen civilizáció létrejöttéhez. A különféle modernizálódó társadalmak 
helyes értelmezéséhez csak akkor jutunk közelebb, ha természetesnek tekintjük, 
normálisnak fogadjuk el a bennük fellelhető hagyományos intézményi minták 
és dinamikák továbbélését. Az alapfeltevéseit tekintve bizonyos mértékig ehhez 
a szemlélethez áll közel „a civilizációk összecsapásának” az a politikatudományi 
víziója is, melyet Samuel P. Huntington fejtett ki provokatív munkájában.15

A történelmi szerkezeti elemek kontinuitásának ez az újfajta értékelése döntő 
szerepet játszik a koloniális történeti paradigma és az ún. subaltern tanulmányok 

13 Reinhard Bendix: Tradition and Modernity Reconsidered. 1967. 328.
14 Shmuel Eisenstadt: A modernitás antinómiái. 2008. 130.
15 Samuel P. Huntington: A civilizációk összecsapása és a világrend átalakulása. 1998.



Premodern, modernizáció, modernitás, modernizmus, posztmodern, sokszínű modernitás

93

néven ismert áramlat éltetésében is. Az utóbbi a gyarmati sorba taszított India 
történelmi tanulmányozása során került előtérbe.16

Konklúzió

A modern mint leíró és egyben értékkategória különféle járulékos fogalmi konst-
rukciók hosszú sorának nyitott tehát teret az újabb időkben. Ezek rendszerint a 
modernnel mint olyannal szemben jelölik ki az e fogalom révén kifejezett törté-
nelmi és társadalmi valóságot, amelyek azonban a modern ellenpárjaként nyerik 
el sajátos értelmüket. Kivételesen nagy szerepe van ez esetben annak, hogy a mo-
dern mint terminus nem valamely statikus állapot vagy helyzet diszkurzív kifeje-
zésére szolgál, még ha eredetileg annak is szánták az ún. modern európai társadal-
mak keletkezése idején. A modernség, társadalmi fejleményként, és a modernitás 
élethelyzete az a fajta időbeli entitás, amely sorozatos átalakulásokon átesve fejezi 
ki a hozzánk időben legközelebb eső korszak(ok) időben folytonosan változó tar-
talmi meghatározottságát. A modern világ keletkezése hamarosan megszülte a rá 
vonatkozó reakciók adott készletét, elsőként a modernitás tapasztalatát, majd a 
kulturális modernizmust, később a posztmodernt, végül a sokszínű modernitás 
iránti kognitív igényt. A modernitás kivételével mindegyikük közös jellemzője, 
hogy ezek a kulturális áramlatok egyaránt vitatják a modernnek mint pozitív 
reáltörténelmi fejleménynek és mint érvényes fogalmi konstrukciónak a jogo-
sultságát. Ennek az időbeli változásnak a tudomásul vételét jelzi, hogy manapság 
egyesek „későmodern” korról beszélnek, melyet a posztmodernizmus és a sok-
színű modernitás fogalma tölt meg tartalommal. Az előbbi olykor visszahajlik a 
premodern korok szellemi diszpozícióira, amikor kifejezi nem titkolt ellenérzé-
seit a felvilágosodással piedesztálra emelt racionális megismerés mindenhatósá-
gával szemben. A sokszínű modernitás említett koncepcióját képviselők pedig 
elfogadják, hogy egész sor premodern jelenség zavartalanul tovább él a saját mo-
dern korunkban is, többé-kevésbé integrálódva a modernitás nagy projektjébe. 

A modern mindezen fogalmi variánsai arra figyelmeztetnek bennünket, hogy 
tanácsos lesz feladni a fogalomalkotás geneziséhez való makacs ragaszkodásun-
kat, amely arra késztet, hogy csupán azt tekintsük modernnek a saját életünkben, 

16 Homi Bhabha: DisszemiNáció. A modern nemzet ideje, története és határai. 1999. 85–118.; 
Dipesh Chakrabarty: Provinicializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference. 2000.



Gyáni Gábor

94

ami valamikor, tehát a keletkezés pillanatában vagy nem sokkal azután norma-
tív módon megszabta a modernség fogalmát. A modern mint olyan elsőként a 
valamikori európai történelmi feltételrendszer körülményei között következett 
be, és egyedül csak Nyugat-Európában valósult meg ez a projekt. A Nyugattól 
némiképp különböző, de szintúgy európai társadalmak is úgymond csak felemás 
modernizációra lehettek képesek, ha a nyugati modernség fejleményének a szem-
üvegén át szemlélődünk. Amikor pedig a modernitás egyszeriben univerzalizá-
lódott, tehát globalizálódott, hatványozott mértékben állt elő ugyanez a helyzet. 
Ez utóbbi körülményt fejezi ki pregnáns módon a ’subaltern studies’, vagyis a 
posztkoloniális szemléletmód egyik szószólójaként ismert Dipesh Chakrabarty, 
amikor egyik könyve címéül azt adta: Provinicializing Europe.

Mindez pedig megérleli meg bennünk azt a felismerést, hogy a modernség 
kritériuma – történelmi tekintetben – felettébb esetleges valami, olyasmi tehát, 
amely kizárja, hogy a fogalom jelentését abszolút értelemben kiterjeszthessük 
annak érdekében, hogy mérceként szolgáljon mindenki számára. Itt tartunk ma, 
amikor már egy bizonyos történelmi perspektívából is szemügyre vehető a mo-
dern fogalmának sokrétű jelentése és jelentősége.

Irodalom

Bendix, Reinhard: Tradition and Modernity Reconsidered. Comparative Studies 
in Society and History, vol. IX, no. 3. (April 1967) 292–346.

Benjamin, Walter: A második császárság Párizsa Baudelaire-nél. Ford. Bence 
György. In Uő: Angelus Novus. Budapest: Helikon, 1980. 819–931.

---: Párizs, a XIX. század fővárosa. Ford. Széll Jenő. In Uő: Kommentár és prófécia. 
Budapest: Magvető, 1969. 75–93.

Berman, Marshall: All That is Solid Melts Into Air. The Experience of Modernity. 
New York: Simon and Schuster, 1982.

Bhabha, Homi: DisszemiNáció. A modern nemzet ideje, története és határai. 
Ford. Sári 	László. In N. Kovács Tímea szerk.: Narratívák 3. A kultúra na-
rratívái. Budapest: 	Kijárat, 1999. 85–118.

Black, Cyril: Dynamics of Modernization: A Study of Comparative History. New 
York: Harper Torchbooks, 1968.

Breisach, Ernst: On the Future of History. The Postmodernist Challenge and its 
Aftermath. Chicago: University of Chicago Press, 2003.



Premodern, modernizáció, modernitás, modernizmus, posztmodern, sokszínű modernitás

95

Butler, Christopher: Postmodernism. A Very Short Introduction. Oxford: Oxford 
University Press, 2002. 

Chakrabarty, Dipesh: Provinicializing Europe. Postcolonial Thought and Histori-
cal Difference. Princeton N. J.: Princeton University Press, 2000.

Eisenstadt, Shmuel: A modernitás antinómiái. Ford. Gárdos Judit. In Nieder-
müller Péter et al. szerk.: Sokféle modernitás. A modernizáció stratégiái és 
modelljei a globális világban. Budapest: Nyitott Könyv – L’Harmattan, 
2008. 121–131.

Foucault, Michel: Power/ Knowledge. Selected Interviews and Other Writings 
1972–1977. Ed. Colin Gordon. New York: Pantheon, 1980.

Gerschenkron, Alexander: A gazdasági elmaradottság – történelmi távlatból. Ta-
nulmányok. Vál. Berend T. Iván – Ránki György. Budapest: Gondolat, 1984.

Huntington, Samuel P.: A civilizációk összecsapása és a világrend átalakulása. Ford. 
Puszta Dóra, Gázsity Mila, Gecsényi Györgyi. Budapest: Európa, 1998.

Kindler József – Kiss István vál.: Rendszerelmélet. Válogatott tanulmányok. Ford. 
Józsa Péter. Budapest: KJK, 1971. (2. kiadás)

Lyotard, Jean-François: A posztmodern állapot. Ford. Bujalos István – Orosz 
László. In Bujalos István összeáll.: A posztmodern állapot. Jürgen Haber-
mas, Jean-François Lyotard, Richard Rorty tanulmányai. Budapest: Szá-
zadvég, 1993. 7–145.

Nádasdy Ádám: A „modern” és a belőle képzett fogalmak jelentés- és használat-
története. Replika, 30 (1998. június) 33–40.

Rostow, Walt W.: Stages of Economic Growth. A Non-Communist Manifesto. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1960. 

Shields, Rob: Fancy Footwork. Walter Benjamin’s Notes on Flânerie. In Keith 
Tester ed.: The Flâneur. London: Routledge, 1994. 61–80.

White, Hayden: Metahistory. The Historical Imagination in Nineteenth-Century 
Europe. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1973.

---: A történelem terhe. Összeáll. Braun Róbert. Ford. Berényi Gábor, Braun Ró-
bert, Heil Tamás, John Éva. Budapest: Osiris, 1997.

Wohl, Robert: Heart of Darkness: Modernism and its Historians. The Journal of 
Modern History. Vol. 74., no. 3. (September 2002) 573–621.





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Pléh Csaba 
Orcid: 0000-0001-9041-9902
CEU Kognitív Tudomány Tanszéke és MTA

A lélek szekuláris dekomponálása és 
az osztatlan lélek küzdelme a modern 

pszichológia születésekor1

Absztrakt

Az előadás kiindulópontja, hogy a modern pszichológia a 19. század közepétől a 
polgári ember szekularizációját kiterjesztette az ember lelki életére. A ’pszicholó-
gia lélek nélkül’ programja megjelenik a lelki élet kísérleti mozaik felfogásában, 
a személyiség összetevőkre bontásában és az értelmetlen evolúciós algoritmusok 
működésében. Számos európai kultúrában jelentek meg kulturális ellenreakciók 
ezzel a felbontással szemben. A vallásos érvelés mellett Bergson, Dilthey, Husserl 
törekvéseitől a mai fenomenológiai pszichológiákig és perszonalizmusokig sokan 
próbálják ezzel megmenteni ha nem is a lélek, legalább a személy egységét. Ma-
gam a narratívan megkonstruált személy mellett érvelek.

Kulcsszavak: fenomenológiai elme; lélek dekompoziciója; személyiségvonások; 
narratív elme értelmezés; fenomenológiai elme.

Abstract

The starting point of the lecture is that from the middle of the 19th century 
on, modern psychology extended the secularization of humans to the domain 
of mental life. The program of ‚psychology without a soul’ appears in the mo-
saic view of mental life promoted by experimentalists, in the decomposition of 

1 Gondolatmenetemben sokat támaszkodom új, kétkötetes angol tankönyvemre: Pléh Csaba: Laying 
the Foundations of Independent Psychology. Diversification and Professionalization in Psychology. 2024.

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.4



Pléh Csaba 

98

personality into components, and the working of meaningless evolutionary al-
gorithms. Cultural counterreactions appeared in several European cultural com-
munities against this kind of decomposition. In addition to religious arguments, 
many philosophically minded people tried to save, even if not the unity of the 
‘soul’, at least the unity of the person, from the aspirations of Bergson, Dilthey 
and Husserl to contemporary phenomenological psychology and personalisms. I 
myself argue in favor of the narratively constructed nature of personhood.

Keywords: decomposition of the soul; narrative interpretation of mind; pheno-
menological mind; personality traits. 

Temetni jöttem Caesart, nem dicsérni.
A rossz, mit ember tesz, túléli őt;

A jó gyakorta sírba száll vele.

Shakespeare: Julius Caesar. Antonius gyászbeszéde 
Vörösmarty Mihály fordítása

A modern pszichológiának – mint több tekintetben az egész modern gondolko-
dásnak – kiindulópontja az osztatlan, mindent leképező és a belső szemnek teljes 
hozzáférést nyújtó kartéziánus Én mint a keresztény halhatatlan lélek megfelelője. 
A felvilágosodás során a varázstalanítás az ember mind mentális mind testi mű-
ködéseiben elindította a leszámolást a kiindulópontnak tekintetett lélekkel, ami 
elszakadást jelentett az antropomorf modellektől, egyszerre a halhatatlan s ma-
gunk számára áttekinthető lélektől, valamint a teleologikusan integrált egységes 
embertől. Ez a klasszikus dezantropomorfizáció folytatódott a 19. század végétől 
a kísérleti lélektanban és a személyiség részekre bontásában. Ennek megfelelően a 
19. század végén megjelent a lelket dekomponálók és az egységben tartók küzdel-
me. Az utóbbi védekező gondolatmenet vallási és világi formákban is megjelent. 
A dekompozíció bírálóinak közös nevezője annak keresése, hogy mi is a rossz a 
tudományos emberképben, s ezen belül a tudományos pszichológiában.

A kartéziánus ÉN mint kiindulópont és ennek trónfosztása 

A modern gondolkodás kiindulópontjának tekintett Én, mint a lélek integratív 
elve, egyetlen kizárólagos funkcióval bír: a megismerést szolgálja. Descartes felso-



A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern pszichológia születésekor

99

rolja ennek a reflektív megismerő léleknek a lényegét: „Mi vagyok tehát én? Gon-
dolkodó dolog. Mit jelent ez? Nyilvánvalóan kételkedő, megértő, állító, tagadó, 
akaró, nem-akaró, de ugyanakkor elképzelő s érzékelő dolgot is.”2 Ez a világot 
reprezentáló lélek teljesen áttekinthető a gondolkodó ember számára. Testünk, 
beleértve az idegrendszer működését is, teljességgel az akkoriban győzedelmes-
kedő mechanika törvényeinek megfelelően viselkedő gépezet. Ugyanakkor ez a 
gépezet együtt él egy olyan gondolkodó-megismerő belső valósággal, amelynek 
célja a kontempláció, a világ megragadása.

Ez az egységes kép egyben egy belső integrációt és a vallásos világkép racioná-
lis értelmezésének megfelelő összhangot is jelentett. Antropomorf volt az az ös�-
szhang, mintegy a világra és a lélekre is levetítve a teremtési gondolatot a belső Én 
inherens telológiájával. A felvilágosodás nagy menete ennek varázstalanítását éri 
el, számunkra érdekes módon két sávban, a koherens belső lélek felbontásával és 
a célokság lebontásával a fizikai mozgásokban, majd az emberi test működésében. 

A lélek világára a varázstalanítás először Hume-nál jelenik meg. A világ és 
az elme képzetek játékává formálódása Hume munkásságában azt jelentette, 
hogy az érzetek és az asszociációk segítségével fel tudjuk építeni az elme egész 
világát és a külvilágot is. Ennek felforgató következményei voltak a halhatatlan 
lélek és a modern gondolkodás kiindulását adó Én fogalmára nézve. Hume nem 
burkolja véleményét retorikus hasonlatokba. Erről szóló fejezeteinek a címe  

A személyes azonosságról és A lélek halhatatlanságáról. A vallástól való távolodást 
és a szekularizációt jól mutatja, hogy értekezésében az elme (mind) kifejezést 
majdnem tízszer olyan gyakran használja, mint a lélek (soul) kifejezést. Ráadásul 
a lélek szinte kizárólag a lélek halhatatlanságával foglalkozó fejezetben jelenik 
meg, a lelki élet vallásos koncepcióját tárgyaló részben.

A halhatatlan lélek ellen érvelve egyik alapgondolata, hogy a léleknél is érvé-
nyesül a természeti hanyatlás szabályszerűsége. A vitriolos filozófus a lélek halan-
dósága melletti érvként hozza fel annak hanyatlását az idős korban: az értelem 
utolsó tünetei, a zavartság, gyöngeség, érzéketlenség, korlátoltság, mind arra 
utalnak, hogy meg fog semmisülni. 

Hume a 18. század közepén az Ént illetően az elme szubsztancialista felfogá-
sának bírálatából indul ki, s egy olyan nézőpontra jut, ahol az Én a tapasztalás 
ténylegességében oldódik fel.

2 René Descartes: Elmélkedések az első filozófiáról. 2. meditáció. 1994. 38.



Pléh Csaba 

100

Vannak filozófusok, akik azt képzelik, hogy minden pillanatban an-
nak vagyunk tudatában, amit énünknek nevezhetnénk. Ami engem 
illet, amikor legbensőségesebben belépek oda, amit önmagamnak 
nevezek, mindig valamilyen érzékletbe ütközöm. Sosem tudom ma-
gamat megragadni valamilyen észlelés nélkül.3

Ezzel a lépéssel a modernitás keretein belül Hume a kartéziánus Én mint kiindu-
lópont egész fogalmát megkérdőjelezi és trónfosztottá teszi. Tovább is lép, ami-
kor ”pozitív kiindulópontot“ nyújt. Azt hirdeti, hogy nemcsak megkérdőjelezni 
érdemes az Ént mint kiindulópontot, hanem ez fel is oldható a tapasztalat áram-
lásába, ami majd egy évszázaddal később a kísérleti elme értelmezők kiinduló-
pontja lesz.

A lélek […] nem más, mint a különböző észleletek rendszere vagy 
sorozata […] Összetevődik belőlük, vagyis nem azt mondom, 
hogy a szellem rendelkezik különféle észleletekkel. A szellem nem 
szubsztancia, amelyhez ezek inherens módon kapcsolódnak.4

A fizikai és állati mozgás fogalmában bekövetkezett változások képezik a va-
rázstalanítás és dezantropomorfizáció másik terepét. Az 1. táblázat az erre vo-
natkozó három, évszázados átalakulást foglalja össze. A varázstalanítás először a 
fizikai mozgásokat érinti, Galileinél, azután a 19. század közepére megjelenik ez 
az idegrendszerre nézve, a reflex elv automatizmusaiban, majd a 20. század elején 
a behavioristák a szándék elvet az emberi gondolkodásban is kiiktatták, hogy az-
után 1980 táján kerüljön vissza a kognitív mozgalomba.5

3 David Hume: Értekezés az emberi természetről. 1976. 438.
4 Hume: Értekezés. 511.
5 Ebben vezető szerepe volt Daniel Dennettnek, aki az intencionális hozzáállás fogalmán keresztül 
hozta vissza a célok és szándékok kérdését a szaktudományok filozófiai értelmezésébe – magyarul 
lásd Dennett: Az intencionalitás filozófiája. 1998. Ennek a koncepciónak a maga részéről is nagy 
kutatásinspiráló szerepe van az állati és emberi gondolkodás összevetésének, a csecsemőkori szán-
dékértelmezés fejlődésének és az elbeszélés alapú emberi szelf értelmezésnek a vizsgálatában. Ezt a 
szerepet egy összefoglalómban áttekintettem, lásd Pléh: Daniel Dennett filozófiájának ihlető szerepe 
az empirikus tudományokban. 2020.



A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern pszichológia születésekor

101

1. táblázat.  
A fizikai és állati mozgás és az emberi gondolkodás értelmezésében bekövetkezett néhány modernizációs változás

Fizikai mozgás Állati mozgás Emberi mentális élet

Arisztotelészi teleológia teleológia gondolkodás is van

Descartes-tól 
1900-ig 

mechanisztikus mechanisztikus
a gondolkodás  
szándékelvű

Naiv neuro- be-
haviorizmus

mechanisztikus mechanikus reflex mechanikus reflex

Szándékelvű 
kognitivizmus

mechanisztikus
mechanisztikus és 
intencionális 

teleologikus, célok és 
szándékok 

A mentális élet dekompozíciói a 19. század második felében

A fenti háttérrel felvértezve a 19. század közepétől a mentális élet felbontása több 
úton ment végbe a születőben lévő új szaktudományokban, melyek részben saját 
logikát követtek, részben azonban beszéltek is egymással. Közös ellenfelük végig 
az osztatlan és halhatatlan lélek keresztény és laikus értelmezése. A felbontás pár-
huzamos útjai: 

	Ƿ a kísérleti pszichológusok élménymozaikja
	Ƿ az idegtudósok és klinikusok agyi mentális szervei és a disszociáció 
	Ƿ a darwinisták szenvtelen mechanizmusai 
	Ƿ a személyiség felbontása vonásokra

A kísérleti pszichológia élménymozaikja

A 19. század elején, 1830 táján Auguste Comte nem talált helyet a pszichológiá-
nak a pozitív tudományok új rendszerében. Ennek lényegi mozzanata volt nála a 
Descartes-tól velünk élő csalhatatlan önismereti hit megkérdőjelezése. „Az ember 
nem képes megfigyelni saját értelmi aktusait, mivel a megfigyelt és a megfigyelő 
szerv azonos. Ehhez az embernek ketté kellene osztania magát, ahol az egyik sze-
mély gondolkodna, a másik megfigyelné azt. Ezért nincs helye a pszichológiának, 
mint a lélek közvetlen tanulmányozásának, minden közbülső megfontolás nél-
kül”.6 Comte szerint ami az elméről szóló pozitív tudást jelenthet, az felosztható a 

6 Auguste Comte: A pozitív szellem. 1979. 21.



Pléh Csaba 

102

szociológia és a fiziológia között, amit egyébként a 21. század elején, kétszáz évvel 
Comte után sokan ma újra így gondolnak.

A kísérleti pszichológusok első nemzedéke, 1860-tól viszont éppen azt hirde-
ti, hogy összekapcsolja a természettudós kísérletezését és a belső világot mintegy 
igazoló önmegfigyelést. Csakhogy ehhez egy nagyon korlátozott önmegfigyelést 
vezetett be, együtt a lelki élet dekompozíciójával. A kísérletezők programadó-
ja, Wundt tisztában volt az önmegfigyelést illető kételyekkel, és megpróbálta le-
küzdeni a patthelyzetet, azt állítva, hogy új pszichológiájában a kísérletezés az 
önmegfigyelést tudományos módszerré változtatja. A pszichológia mint a belső 
világ pozitív tudománya azért lehetséges, mert leküzdi az introspekció Comte 
által hirdetett korlátait. Ugyanis előkészített helyzetben és szakmailag iskolázott 
személyeknél csupán az élmény néhány kísérletileg változtatott mozzanatára kér-
dez rá, nem a teljes élményfolyamra.

A wundti pozitivizmus keretében a biztosat, a megkérdőjelezhetetlent kell 
keresnünk, ez viszont csak az egyedi tény lehet a lelki életben is. A korai kísérle-
ti pszichológia feladatkijelölése szerint elemek keresendőek, minden ontológiai 
elköteleződés nélkül. A 19. század közepén a tovább haladó világiasodás és pozitív 
kiinduló ténykeresés közepette az önállósodó pszichológia alapgondolata a hagyo-
mányos józan ész pszichológiájában megjelenő egységes megismerő Én egyértel-
mű elutasítása. A kísérletezők csendben követték ezt a programot, nem csinálva 
nagy zajt a vallásokkal és a népi pszichológiával. Tényleges mentális eseményeket 
akartak tanulmányozni, s eközben lecsupaszított változatban fogadták el a népi 
pszichológiát: vannak lelki jelenségek, de nem kell beszélni a mögöttük rejlő lélek-
ről. Ezért a kísérleti pszichológia meglehetősen nagy kihívást jelentett az európai 
kontinens doktriner filozófusai számára, s főként a halhatatlan lélek keresztény taní-
tása számára, anélkül, hogy maga belebonyolódott volna ezekbe a vitákba. 

A pozitivista kísérleti pszichológia a Psychologie ohne Seele, ’lélek nélküli pszi-
chológia’ programját követi.7 Kísérletezik a jelenségekkel, különösebb ontológiai 
elkötelezettség nélkül. Napi gyakorlatában a csakis az adatokból induló felfogás 
megkérdőjelezte a halhatatlan lélek tanát. Minden modern pszichológus egyet-
értett ezzel az elképzeléssel, beleértve az amerikai funkcionalistákat is, akik a 
szubsztanciális fogalmakat olyan fogalmakkal helyettesítik, mint William James 
gondolatáramlása.8

7 Ennek a programnak a megfogalmazója Hermann Lotze (1852).
 8 William James: A gondolatáramlás. 2004. 195–208.



A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern pszichológia születésekor

103

A kísérletezés és önmegfigyelés Wundt által kanonizált programja, miközben 
egyszerű válaszokra (egyforma, kisebb, nagyobb) egyszerűsítve fenntartja a hitet 
a hozzáférhető belső életben, a valóságban egyre inkább a válaszidőket és hibákat 
használja fel.9

Ez a korlátozott önmegfigyelés dekompozícióhoz vezetett a lelki életre nézve 
is. Az elemekre felbontás nem metafora volt, hanem szó szerint értették. Wundt 
Amerikába áttelepült tanítványa, Titchener listát készített a lelki életnek a kü-
lönbségi küszöbök alapján egyáltalán lehetséges végső elemeiről, mint azt a 2. 
táblázat mutatja.

2. táblázat. A szenzoros elemek száma Titchener alapján 10

Érzékszerv Érzetminőségek

Szem 32,820

Fül (hallás) 11,600

Orr ?

Nyelv 4

Bőr 4

Izom 2

Ín 1

Izület 1

Tápcsatorna 3 ?

Véredények ?

Tüdő 1 ?

Nemi szervek 1

Fül (statika) 1

Összesen 44,435

 9 Wundt saját idején magyarul is megjelent két könyve máig érdekesen forgatható ennek a hozzá-
állásnak a megértésére, lásd Wilhem Wundt: A lélektan alapvonalai (1898) és Bevezetés a pszicho-
lógiába (1921).
10 Edward Titchener: An outline of psychology. 1896. 74.



Pléh Csaba 

104

Ennek a szubjektivizmussal párosult dekompozíciónak fontos következménye van 
a mentális világ felépítésére. A pszichológia az elsődleges élményeket úgy kell leírja, 
hogy eltekint azok tárgyi vonatkozásától. A tárgyi vonatkozásról szóló beszéd az in­
gerhiba lenne, ahogy Titchener megfogalmazta. Ha egy introspekciós kísérletben a 
személyek lámpáról, billentyűről és hasonlókról számolnak be, elkövetik ezt a hibát; 
igazából barnáról, kerekről s ehhez hasonlókról kellett volna beszámoljanak.  
A pszichológia feladata a tapasztalás lecsupaszítása, az ingerhiba minél teljesebb 
leküzdése. Ez a kísérleti pszichológia éppen abból indul ki, hogy zárójelbe teszi 
a „népi pszichológia” kiinduló helyzetét, azt, hogy tudattartalmaink közvetlen 
élmény voltukban a valóságra vonatkoznak. 

Ernst Mach a 19. század végén már a kísérleti pszichológia adataival is fel-
vértezve vitte tovább a modern pozitivizmus keretében Hume örökségét, az ele-
mentarizmust felhasználva az integratív fogalmak megkérdőjelezésére is. Az Én 
érzékletek áramlásában oldódik fel Machnál, s fogódzója a testvázlat és a szavak 
hatalma. Ennek a hagyománynak új ízt is adott azzal, hogy azt hirdette: én-fogal-
munk, valamint a tárgyak fogalma is azért maradt meg oly sokáig, mert darwini 
adaptáció: gazdaságos rövidítés, melyet azért van jogunk alkalmazni érzeteink 
áramlására, mert működik, bevált.

Nem az „Én” az elsődleges tény, hanem az elemek (érzetek). [...] Az 
elemek alkotják az ént [...] ha meghalok [...] nem egy reális, hanem 
egy ideális, a gondolkodás ökonómiája alapján keletkezett egység 
szűnt meg.11 

Az Én itt egy levezetett, gyorsírásosan beváló mozzanattá válik. „Viszonylag ál-
landónak találjuk az emlékképeknek, hangulatoknak és érzelmeknek egy külö-
nös, testhez fűződő kapcsolatát, amelyet az én szóval jelölnek.”12 A világba bele-
helyezett, a világgal azonosuló s abban feloldódó Én egyben azt is jelenti, hogy az 
Én egy megismerhető és változtatható világban él. Mach számára mindez fontos 
vigasz egy zaklatott világban, ahol például mint prágai rektor átéli az egyetem 
nemzetek szerinti szétbomlását az 1880-as években.13 

11 Ernst Mach: Az érzetek elemzése. 1897/1927. 16.
12 Mach: Az érzetek… 2.
13 Mach helyéről a szellemi és társadalmi dekompozíció együttes közegében máig hasznos képet ad 
Nyíri Kristóf könyve: A Monarchia szellemi életéről. Filozófiatörténeti tanulmányok. 1980.



A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern pszichológia születésekor

105

Úgy érezzük, hogy az élet igazi gyöngyszemei az állandóan változó tudattartal
makban rejlenek, s hogy a személy pusztán egy indifferens szimbolikus, jelképes 
fonal, melyre ezek a gyöngyszemek fel vannak fűzve.14

Agyi mentális szervek és a klinikusok disszociációi

Az agy – mint az egységes gondolkodás mögötti, egységes megvalósító rendszer 
– működésének egységességét megkérdőjelezte a 19. század első felében kialakult, 
egy módszertanában anekdotikus és megbízhatatlan, kirívó esetekre, mentális 
betegek, zsenik, bűnözők kontrollcsoportok nélküli megfigyelésére támaszkodó 
felfogás, a frenológia. Ez a spekulatív, de igen népszerű elmélet (a könyvek száz-
ezres példányszámokat értek el) a belső személy egységét és az agykérgi működés 
egységét is részekre bontotta, s ezzel mind az idegtudományi, mind a képesség-
pszichológiai dekompozícióban úttörő szerepet játszott. Egy kritikus ismerte-
tőjük, Friedrich Lange német eszmetörténész filozófus jól jellemzi provokatív 
hozzáállásukat.

Kis emberkék parlamentjével van dolgunk, akik mindegyikének, 
ahogy az a valódi parlamentekben is történik, egyetlen gondolata 
van [...] Egy lélek helyett a frenológia közel negyvenet ad, s ezek 
mindegyike önmagában oly titokzatos, mint az általában vett lélek 
élete.15

A frenológusok szerint 
(1) Az emberi elme különböző feladatspecifikus képességekre osztható, 

amelyek mindegyike a megismerés, az érzelmek, az erkölcs speciális területéért 
felelős.

(2) Az emberi agy különböző szervekből áll, amelyek különböző feladatok-
ra specifikusak, és minden meghatározott képességnek más-más szerv felel meg 
az agyban. Minél jellegzetesebb egy képeség, annál nagyobb a neki megfelelő 
agyrész. 

(3) A részekre bontó elmélet öröklött egyéni különbségeken keresztül 
vizsgálható. A koponya dudorainak különbségei megfelelnek az agyi szervek 

14 Mach: Popular scientific lectures. 1910. 234–35.
15 Friedrich Lange: History of Materialism. I-III. 1881. III. 124.



Pléh Csaba 

106

különbségeinek, és ezáltal a viselkedés és a mentalitás különbségeinek. Így válik 
mindez egy alkalmazott személyiségvizsgálat eszközévé. 16

Gall provokatív gondolatmenete a szemlélődő ember kognitív nézetével 
szemben átfogóbb képet javasolt, ahol központi szerepet kapott az „erkölcsi jel-
lemzők”, azaz a mozgató erők, valamint az egyéni különbségek eszméje. Fél év-
századdal később ugyanezek a témák központi szerepet kaptak majd a darwini 
pszichológiában és a megszülető klinikai vizsgálódásban, mely a gondolkodás, 
az érzelmek és a viselkedés zavarait a dekomponált agy részeihez kapcsolja. Ez 
elindul azzal, ahogyan Broca és Wernicke a beszédzavarokat meghatározott bal 
féltekei területek sérüléséhez kapcsolja, s folytatódik Charcot, majd Freud mun-
káiban a személyiség disszociációjáról traumatikus élmények hatására. 

Gall perspektívája a dekomponáló modernizáció társadalmi beágyazottságát 
is jól mutatta. Ahogy David Bloor, a modernitás történetének kiemelkedő ku-
tatója megfogalmazta, éppenséggel Skócia példájára, de ez érvényes volt egész 
Európában.

[Skóciában] Az akadémiai elit, amely a ’józan ész’ skót filozófiáját 
támogatta, és a társadalmi harmónia fenntartására törekedett, az 
agyat egységes egésznek tekintette. A felemelkedő középosztály 
képviselői a frenológia iránt lelkesedtek. A társadalmat egymással 
versengő csoportok sokszínű halmazának tekintették, és beépítet-
ték az agyról alkotott szegmentált képükbe. Mindkét félnek meg-
voltak a szakértő anatómusai, akik nagy gonddal figyelték az agyat, 
és egymásnak ellentmondó eredményekről számoltak be a rostok 
szerkezetével és kapcsolataival összefüggésben. Az agy részeinek 
osztályozása az emberek osztályozásának tükörképe volt.17

A társadalmi és akadémiai arisztokráciának elemi érdeke fűződött ahhoz, hogy 
egységes nézetet valljon a megismerésről és az agy működéséről. Az egységes el-
képzelés számukra a fennálló rend védelme volt. A társadalom csúcsán vagyunk, 
mert mi vagyunk a legjobbak, és annak, hogy valaki kiemelkedő legyen, csak 

16 A klinikai szemlélet történetében jól elhelyezi a frenológiát Lantéri-Laura francia pszichiát-
ria-történész: Histoire de la phrénologie, 1970. A frenológia idegtudományi és módszertani elhelye-
zéséhez pedig jó forrás Robert Young brit tudománytörténész könyve a funkcionalista neurológiá-
ról: Mind, brain and adaptation in the nineteenth century, 1970.
17 David Bloor: Knowledge and social imagery. 1982. 201, 65. jegyzet.



A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern pszichológia születésekor

107

egyetlen módja van. Ezzel állt szemben az új vállalkozó réteg, amely az állandó 
dinamikát és a kiválóság sokféleségét emelte ki. Ez a megoszlás majd a darwinis-
tákon belül is meglesz. Az uralkodó rétegeket védő Galton az egységes intelligen-
cia, s annak genetikai meghatározottsága mellett állt ki, elsősorban kiemelkedő 
brit családok képviselőinek sikereit elemezve.18 Galton után néhány évtizeddel 
John Dewey éppen ellentétes, a különbségek mintegy rezervoárként való kultivá-
lására irányuló következtetéseket vont le az evolúciós világképből. A demokrati-
kus társadalom fontos alapköve szerinte az egyéni különbségek kultusza. Sosem 
tudhatjuk ugyanis, hogy a társadalom változásaival milyen tulajdonságok válnak 
fontossá, hiszen maga a társadalom is állandóan változik. Az evolúciós gondo-
lat Dewey s követői számára az állandó, korlátlan fejlődés, a bevégzetlenség, az 
új terepeket felfedező, praktikus s állandóan küzdő emberképbe illeszkedik be, 
mely minden dogmatizmus és intolerancia ellensége. Dewey számára a darwiniz-
mus fontos üzenete az a gondolat, hogy a világ nem véges kimenetelű, s ez adja 
meg a demokratikus s haladáselvű világkép alapját. A világ változékonyságának és 
megváltoztathatóságának is szimbóluma.19 Az amerikai funkcionalista pszicho-
lógia világában ezt a felbontást a szelf fogalmára is elvégezte William James, aki 
többrétegű szelf értelmezésében a társas énre nézve világosan exponálja a szerep-
viszonyok jelentőségét, ahol a sokrétegűség versengéshez és szelekcióhoz is vezet.

Őszintén megvallva, az embernek annyi társas Énje van, ahány 
egyén felismeri őt. […] Gyakran kerülök szembe azzal, hogy ki kell 
álljak egyik empirikus szelfem mellett, miközben a többit háttér-
be szorítom. Nem mintha nem szeretnék ha lehetne, egyszerre fess, 
testes, jól öltözött s kiváló sportoló, milliomos s szellemes bon-vi-
vant, s nőcsábász, s ugyanakkor filozófus, emberbarát, államférfi és 
katona, Afrika kutató, meg rímfaragó és szent lenni. Ez azonban 
egyszerűen lehetetlen. [...] Gondolkodásunk [...] kiválasztja a le-
hetséges szelfek vagy szereplők egyikét.20 

A patológia iránti érdeklődés kiemelt aspektusa volt a 19. század végének általános 
hangulatába is illeszkedően a megváltozott tudatállapotok iránti érdeklődés, 

18 Francis Galton: Heredity genius. 1869/2004. Egy fejezete magyarul: Az emberek osztályozása 
természeti adottságaik alapján. In Pléh– Győri szerk.: Olvasmányok… 160–167.
19 John Dewey: Az iskola és a társadalom. 1912.
20 William James: Principles of psychology. 1890. 310.



Pléh Csaba 

108

ami természetesen megkérdőjelezi a mindent látó belső szem doktrínáját. Ebbe 
beletartozott a kábítószerek, például a hasis hatása, a parajelenségek, a hipnózis 
és a hisztérikus disszociációk. Társadalmilag e mögött a kartéziánus racionalitás 
és tudat egységének fenyegető felbomlása állt, szakmailag pedig az elme egységé-
ről vallott hivatalos elképzelések tudományos lebontása, mint Jan Goldstein, a 
pszichiátria történetének kulturális elemzője bemutatta.21

A 19. századi francia közegben, sőt még 1920-ig, a huszadik század elején is, 
állandó feszültség volt az emberi elmeműködés egységes és többosztatú felfogása 
között. A többosztatú felfogásnak voltak empirikus, tapasztalatelvű változatai 
(Condillac), frenológiai (Gall), illetve a disszociációs zavarok klinikai adataira 
(Charcot, Ribot és Janet) alapozó irányzatai. Ez a gondolatmenet, ha nem csak 
a betegre figyelünk, a világ és az emberi mentális minőségek sokrétűségének fe-
lelt meg, leképezve egy sokrétegű civil társadalmat. Ezek a felfogások állandóan 
szemben álltak a kormányzati hátterű hivatalos filozófiákkal (például Victor 
Cousin évtizedeken át domináló iskolai szemléletével), melyek a katolikus egy-
ház osztatlan lélek felfogásának és jelképesen az osztatlan szimbolikus hatalom-
nak voltak a világi változatai.

A kísérletezők és a klinikusok felbontanák, a filozófusok védik az Ént

Három gyakorlati vonalon is elindult a 19. század közepén a Hume–Mach vo-
nalnak megfelelő felbontás konkretizációja, az ember lelki életének felbontása a 
pozitivista programoknak megfelelően.

1.	 Az ember részévé vált a modern ipar és közlekedés (hajó, vonat, távíró) 
gépi világának mint a leggyengébb láncszem. Meg kell ismernünk az 
ember paramétereit, például érzékenységét, gyorsaságát, figyelmét, 
hogy a géphez illeszthessük munkáját, ahogy a francia tudománytör-
ténész, Canguilhem kiemelte. Ehhez az illesztéshez a megismerő embert 
mérnünk kell.22 Az ember mentális világával folytatott kísérletezés, bár-
mily élettől távolinak tűnt is a német akadémiai mandarinok számára, 
már a kezdetektől beilleszkedett a gyakorlati kérdések világába. Miként a 

21 Jan Goldstein: Console and classify. The French Psychiatric Profession in the Nineteenth Century. 
1987.; Uő: The advent of psychological modernism in France: An alternative narrative. 1994.
22 George Canguilhem: Ideology and Rationality in the History of life sciences. 1988.



A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern pszichológia születésekor

109

reakcióidő-mérést elindító greenwichi csillagászati botrány – az asszisz-
tens lassabban jelölte az időket – 200 éves évfordulóján megfogalmazták. 
A mérés alapját az képezte, hogy meg kellett számlálni a másodperces üté-
seket egy órán abban az időintervallumban, amikor belépett a csillag a 
távcsőn látott képbe, és amikor áthaladt a középvonalon. Nagyon fontos 
mérés volt ez „az áthaladás megítélésén múlt a greenwichi óra működése, 
az óra működésétől függött a hosszúsági fokok beállítása, s a hosszúsági 
fokoktól függött a Brit Birodalom“.23 A gépekhez illesztő mérés elkerül-
hetetlen atomizálja az Ént.

2.	 A modern üzleti és ipari élet gyakorlati okokból az emberek egyéni el-
téréseit is szeretné megismerni. A szelekciós logikának megfelelően 
jelenik meg a személyiség normákat felmutató megismerésének 
igénye. Megjelenik a statisztika az emberek képességeinek és személyi 
vonásainak összehasonlításában. A 19. század első felében a frenológia, 
majd a darwini személyiségvizsgálatok többnyire dekompozíciós modellt 
követnek. Sok bennünk lakozó kis rész embert tesznek fel, melyek képes-
ségeit és hajlamait próbálják mérni.24

3.	 A klinikai gondolatmenet is részekre bontja a személyiséget. Az embe-
ri mentális zavarok is olyanok, mint a testi zavarok, kezdik gondolni a 19. 
század közepén. Milyen agyrész sérülése milyen zavarokat eredményez a 
viselkedésben, hangzik a kérdés. A neurológiából a pszichológiába átrán-
duló orvosok, Meynert, Wernicke, Charcot emberképe is részekre bontó.25

1. ábra. Az Én (Szelf ) felbontása és eltűnése a pozitivizmusnál,  
és ennek védelme a romantikában és a ’megértő’ mozgalmakban

23 Mollon–Perkins: Errors of judgement at Greenwich in 1796. 1996. 101.
24 Lásd erről Jerome Kagan harvardi személyiségfejlődés-kutató tankönyvi összefoglalóját: Galen’s 
prophecy. Temperament in Human Nature. 1994.
25 A magyar kulturális történetből ismert Alexander család Amerikában nevessé vált pszichoa-
nalitikus sarja, Alexander Ferenc és társszerzője kritikusan, a pszichoanalitikus mikroszkópjával 
mutatja be ezt (Alexander–Selesnick: The history of psychiatry, 1966). 

Hume asszoc.
Én eltűnik

1830

Kísérletezők
érzetkomplexumok

1860

Agyi felbontás
frenológia, neurológia

1830–1900

James Én szerepek
és evolúciós szelekció

1900

J.S Mill és a romantika
személyiségkultusz

Én jelenség
Bergson, Dilthey

Freud
életút és személy

személyiséglélektan
perszonalizmus



Pléh Csaba 

110

A 19. század közepétől az Ént kiiktató pozitivista és gyakorlatias dekompozíció 
azonban ismétlődő ellenhatásokat váltott ki a filozófia, a művészetek és az el-
méleti pszichológia világában. Az 1. ábra mutatja ezeket a 19. század közepétől 
érvényesülő kettősségeket. A modern pszichológia egyik mozgató ereje éppen a 
személy és a személyiség megismerésének igénye lesz ezeknek a nagy eszmetörté-
neti küzdelmeknek a hátterével.

A modern, mindent felbontó pszichológia kritikái, aminek egy részét mutat-
ja az 1. ábra alsó sora, több kulturális kontextusban és több nyelvi közösségben 
is megjelentek 1880 és 1915 között. Bár a kihívások és a kritikusok elsősorban 
a kísérleti pszichológiával foglalkoztak, megkérdőjeleztek minden „új pszicho
lógiát”, azaz minden empirikus pszichológiát, s a klasszikus karosszék és filozófiai 
pszichológiák új változatait hirdették. Mindez elsősorban az európai kontinen-
sen, francia, német és orosz közegben érvényesült. Az új pszichológusok első 
generációja, akik főként a természettudományokból érkeztek, a filozófusok sze-
mében arrogáns volt, és a németek egyenesen úgy érezték, hogy el akarja venni 
a kenyerüket. Az új generáció valós vagy feltételezett determinisztikus natura-
lizmusa megkérdőjelezte a vallás és a filozófia, valamint a regényírók és más kul-
turális szereplők kompetenciáit, és ezzel együtt a népi pszichológiai fogalmak 
relevanciáját és használatát. A tipikus, több eszközzel technicizált laboratóriumi 
körülmények és a beavatási aura zárt, titokzatos, provokatív világot teremtett.  
Az új pszichológusok a népi pszichológiai önismeret hübriszét szakmailag privi-
legizált tudásbázissal kérdőjelezték meg.

Sokan túl ambiciózusnak, túl tudományosnak/naturalistának, atomisztikus-
nak, értelmetlennek, erkölcstelennek értelmezték az új pszichológiát. E kihívá-
sok mögött kettős mögöttes feszültség húzódott meg. Míg a jelzők egyik listája és 
a bírálók tényleges szerepviselkedése fenyegetett konzervatív világnézetet sugall, 
az ’örök visszatérés’ álmával, az igazi zajt azok a trendek keltették, amelyek saját 
új emberismeret és életirányítás létrehozására törekedtek, távol a kísérleti lélek-
tan túlzott ambícióitól.

A konzervatív reakciók keletkezésében nagy szerepet játszott a szekularizáci­
ós fenyegetés. A tudományos pszichológiát kihívásnak tekintő fontos kulturális 
szféra volt a 19. század második felének európai közegében a vallások és egyhá­
zak világa. A 19. század végén megszülető modern pszichológia egészére jellem-
ző mind laboratóriumi, mind segítő változataiban két kihívó mozzanat. 

A világ a felvilágosodás keretében végbement varázstalanításának egyik kö-
vetkezménye az ember szekularizált képe, melyben nincsen helye a teremtett 



A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern pszichológia születésekor

111

halhatatlan léleknek, mint láttuk. Vagy ha világnézetében mégis szorít helyet a 
léleknek, akkor a kompromisszumos kettős igazságfelfogások egy változataként, 
a szaktudományos pszichológia az emberi elmével foglalkozik, a ’lelket’ és a spiri-
tualitást pedig az egyház képviselőinek hagyja. Másik provokatív mozzanatként 
a modern pszichológia számára a polgári fejlődésben kialakult individuális em-
berkép is központi mozzanat volt. Az átfogó pozitivista világképnek megfelelően 
csak az egyéni ember egyedi lelki eseményeinek világa ragadható meg, nincsenek 
a tapasztalati tudomány számára megragadható lebegő elvont értékek, vagy vala-
miféle ’csoportlélekhez’ kapcsolódó csoportgondolatok. Olyan kép ez az ember-
ről, amely a nagyvárosi gyökértelenséget teszi meg kiinduló állapottá.

A konzervatív katolikusokat és az ortodoxokat (utóbbiakat az orosz biroda-
lomban) még a 19. század végén is megosztotta a kísérleti pszichológia/teoló-
giai lélekértelmezés kettőssége, és a modern pszichológia kapcsolata az egyházi 
dogmával. Megjelentek új konzervatív elképzelések a lélek halhatatlanságának 
újrahangsúlyozásával, s egyben annak valamiféle misztikus megközelíthetetlen-
ségét állítva előtérbe. Teológusok, de Magyarországon például a Ranschburg Pál, 
az első kísérleti pszichológus habilitációját halogató orvosok a pesti orvoskaron 
is észrevették, hogy a laboratóriumokban lelki jelenségekkel barkácsolni fenyege-
tő az átfogó hitéleti világkép számára.26

A 20. század fordulójára kibontakozott egy sokban máig tartó küzdelem a 
lélekért. A tudományágak a hatalomért folytatott küzdelem sokféle módját ala-
kították ki egyetemi bevonulásukkal párhuzamosan, egymás bagatellizálásától a 
másik tudásának levezetéséig a mienkéből. A minket érdeklő esetben ez a lélek 
feletti hatalomért folytatott küzdelem volt, nem csupán erőforrásokért, hanem 
az emberek privilegizált megszólításáért és irányításáért folytatott küzdelem is. 
Voltak és vannak új rivális diszciplínák, amelyeket a pszichológia önállósulásával 
párhuzamosan és hasonló időben választottak el a filozófiától, illetve a pszichiát-
ria esetén, a medicina egészétől. A pszichológia, az idegtudomány, a pszichiátria, 
a logika, a szociológia mindegyike újat akart mondani az ember belső világá-
ról. Elkezdtek versengeni a lélekért. Eközben megjelentek új filozófiák, melyek 
sértetten visszakövetelték az elveszett teljességet és bensőségességet. E mellett az 

26 Az elítélő katolikus visszhangokra jó példa a hittantanár pap Kozári Gyula monográfiává szer-
kesztett két cikke Wundtról: Wundt rendszerének ismertetése és kritikája, 1898. A Ranschburg Pált 
bíráló orvosi konzervativizmust pedig egyetemi levéltári forrásokra is alapozva, az antiszemitizmus 
mellett a budapesti orvoskar vallási merevségére is rámutatva igen részletesen elemezte Torda Ág-
nes: Egy tudományos műhely létrejötte a századfordulón, 1995. 



Pléh Csaba 

112

új művészeti irányzatok, a kubizmustól a modern baletten, táncon és zenén át 
az új elbeszélésmintákig sokszor úgy érezték, hogy ők is relevánsat mondanak a 
modernizáció feszültségeiben élő emberről. Mindennek több nemzeti változatát 
mutatja be a 3. táblázat. Ezek részleteit másutt már bemutattam.27

3. táblázat. Néhány kulturális változat a pszichológia tudományos hozzáállásának megkérdőjelezésében

Kultúra Az új pszichológia riválisai 

Franciaország Katolikus egyház, klasszikus spiritualizmus (Cousin)

Új spiritualisták (Bergson) 

Szociológia (Durkheim, Halbwachs, Le Bon, Lévy Bruhl) 

Modern művészet (Baudelaire, Flaubert, Proust, Gide)

Németország Modern logika (Frege, Husserl) 

 
Humán tudomány, hermeneutika (Dilthey)
Fenomenológia (Husserl) 

Anglia Analitikus filozófia (Russel, Moore) 

Oroszország Irodalom (Tolsztoj, Dosztojevszkij, új szimbolizmus)

Neurális redukció (Pavlov, Bekhterev) 

Lenin és a pártvonal: pártosság, kollektivizmus

Nézzünk néhány példát a dekompozícióval és varázstalanítással szembeni 
visszacsapásra! 

A motivációs, haszonelvű dekompozíció vált már a 19. század közepén a meg-
haladás motivációjává éppen a dekomponáló pozitivizmus egyik vezető filozófus 
tekintélye, John Stuart Mill számára. 

John Stuart Mill észrevette, hogy miközben a spekulatív belső erőkön és mo-
rális érzéken s egyéb, megfoghatatlan dolgon alapuló valláserkölcsi kiindulású 
korabeli rendszerekkel szemben az embert néhány tendenciára visszavezető uti-

27 Pléh: Nemzeti eltérések a korai kísérleti pszichológia bírálatában. 2021.



A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern pszichológia születésekor

113

litariánus felfogásnak igaza van ellenfeleivel szemben; ugyanakkor észrevette azt 
is, hogy az emberi lelki életnek vannak olyan aspektusai, melyek nem megosztott 
disztributív módon működnek. Általa felismert új intellektuális erők, a roman-
tikus költészet és a német humanisztikus filozófia szemlélete is [belejátszottak 
ebbe, a személyes szerelmi élményen túl]. Mill rendszerének lényege négy moz-
zanatban foglalható össze:

– A tudás nem megosztott tulajdon. A tudás növekedésével mástól nem ve-
szünk el tudást.

– Nem haszonelvű a szeretet sem. A szeretet sem megosztott; ha több embert 
szeretek, ettől még nem vonom el másoktól a szeretetemet, hangzik a kissé ro-
mantikus tézis.

– Az élet céljai közé az öntökéletesítés is felveendő. Az ember nem pusztán az 
öröm szerzésére és a fájdalom kerülésére törekszik, hanem saját magát is szeretné 
javítani.

– Az emberi életnek ennek megfelelően van egy sajátos, nem haszonelvű, ro-
mantikus távlata is.”28

Mint a 4. táblázat mutatja, ez a felfogás jelenik meg mindmáig a pozitív pszi-
chológiai szemlélet valami többet akaró erőfeszítéseiben.

4. táblázat. A pozitív pszichológia és a hagyományos pszichológia vezető gondolatainak összehasonlítása 29

Pozitív pszichológiai gondolatmenet Hagyományos gondolatmenet
A nem haszonelvű motivációk központi 
szerepe

Minden motiváció homeosztatikus 
jellegű

A tudásnak önmagában pozitív értéke van A tudás pusztán hasznossága 
szempontjából értékelendő

Önindította tevékenységek Reaktív szervezetek
A kíváncsiság és az unalom kerülése az 
emberi élet központi elemei

Az alapvető emberi motívumok a 
félelem és a szorongás

Egy másik példát véve, a filozófusok egy igen befolyásos új típusa azt hirdeti, 
hogy a dekomponáló tudományosság helyett a pszichológiának filozófiai és ho-
lisztikus támpontokat kell találnia. Bergson egyenesen visszahozza az integrált és 

28 Pléh: A pozitív pszichológiai hagyományok Európában. 2004. 57–61., idézet 58. Mill dekompozíciós 
liberális felfogására jó forrás Mill, John Stuart: A szabadságról. – Haszonelvűség, 1980. Válságának és 
új értékfelismerésének bemutatására gazdag forrás önéletírása: Uő: Autobiography, 1908.
29 Pléh: A pozitív pszichológiai szemlélet előfutárairól, 2012. 67,13–18. Táblázat: 15. o.



Pléh Csaba 

114

integráló ént, a fenomenológiai elégedetlenség képviselői pedig az egészleges 
attitűdöt és a filozófiai elmélet jelentőségét emelik ki. 

Edmund Husserl A filozófia mint szigorú tudomány dolgozatában adta meg 
ezt a programot. 

…ha ez a [kísérleti] pszichológia kísérleti módszerei folytán az 
egyetlen tudományos pszichológiának tarthatja is magát, és le-
nézheti az „íróasztalpszichológiát”, mégis kénytelen vagyok súlyos 
következményekkel terhes eltévelyedésnek nyilvánítani azt a 
véleményt, hogy ez a pszichológia lenne a pszichológia, a teljes ér-
telemben vett pszichológiai tudomány. [...] a kísérleti pszichológia 
úgy viszonyul az originális pszichológiához, mint a társadalomsta-
tisztika az originális szociológiához. Tudat-tudomány nélkül azon-
ban, amelyik rendszeresen, immanensen vizsgálja a pszichikumot, 
e tények és szabályozások mélyebb megértése és végleges tudomá-
nyos értékelése nem történhetik meg.30

Harmadik példám a kulturális újraértelmezés. A 20. század elejétől ismerjük, 
hogy a modern regényirodalom új módon kezdett játszani saját emberképével, 
s ezzel alternatívát kínált a száraz dekonstrukcióra. Elvész a koherens cselekvé-
si terv (Gide), minden csak csalóka emlékezeti játék (Proust), nincsenek stabil 
hősök (Musil). Ezeknek az írói játékoknak az átfogó üzenetét arra, hogy mit 
is mond a regényírás az ember lelkivilágáról, a 20. század vége fogalmazta meg.  
A 20. század utolsó harmadában a humán tudományok sajátosan reflektálnak a 
művészeti gyakorlatra. Arra a művészeti gyakorlatra, amelyet mint kísérletezést 
fog fel Milan Kundera, és azt mondja: „Minden kor regényei a Self rejtélyével fog-
lalkoznak.”31A Mach bevezette ’gyorsírásos rögzítéseknek’ egy sajátos formája 
ez, olyan formája, amelyben az eltűnt én és a kulturális közeg összekapcsolása 
magunknak mondott történeteken keresztül valósul meg. 

Ebben az összekapcsolásban a filozófia felől különleges szerepe van Daniel 
Dennett koncepciójának. Dennett lényegében azt hirdeti, hogy a Mach által 
gyorsírásosnak nevezett Én-értelmezés az önmagunknak tulajdonított szerző-
ségnek az extrapolációja, mely megkonstruálja a leépített ént.

30 Edmund Husserl: A filozófia mint szigorú tudomány. 1910/1992. 131–132.
31 Milan Kundera: A regény művészete. 2003. 23.



A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern pszichológia születésekor

115

Véleményem szerint a Self nem valamiféle régi matematikai kiin-
dulópont, hanem egy olyan absztrakció, amely arra a számtalan 
tulajdonításra és értelmezésre (beleértve az öntulajdonításokat és 
önértelmezéseket) megy vissza, melyek az élő test életrajzát alkot-
ják és melynek narratív súlypontja a Self.32

Az Én úgy jelenik meg ebben a felfogásban, mint egy sajátos konstrukció. Ha sok 
sztori van, ha magunkról sokat beszélünk, akkor kell legyen egy szerző is. 

Dennett ezt a narratív ént mint egy kulturálisan kialakult gyorsírást, 
mint egy évszázadok, év-tízezredek során kialakult beváló értelmezést fogja 
fel. Számos irodalmári értelmezés szerint ennek a narratív önértelmezésnek 
két szintje van. Van egy minden kultúrában érvényes megoldás, mely a hő-
sök cselekvésrendszerének azonosításán, egy kiterjesztett népi pszichológián 
alapulva konstruálja meg a másoknak és magunknak mondott történetek szer-
zőjeként az ént. Van azonban egy sajátosan a mi európai regényirodalmunkhoz 
kapcsolódó kifinomultabb változata is. Az európai kultúrában a nyomtatás el-
terjedésével, valamint a regényirodalom megjelenésével új lendületet vett a nar-
ratív típusú önreflexió kibontakozása. Ennek során individualizáljuk az egyete-
mesen meglévő narratív személy fogalmat. 

David Lodge és mások szerint a konstruált önképnek különböző szintjei 
vannak. Az európai kultúrákra jellemző kulturális szelf a polgári irodalomból 
meríti forrását, és individualizáltabb Én-fogalmat erdeményez.

El kell ismernünk, hogy az önálló individuális Self nyugati huma-
nista fogalma nem egyetemes, nem örökre adott s minden korra s 
helyre érvényes, hanem történeti s kulturális termék. Ez azonban 
nem jelenti szükségszerűen azt, hogy nem jó gondolat, s hogy le-
járt volna az ideje […] Azt is el kell ismernünk, hogy az individu-
ális Self nem rögzített s stabil entitás, hanem tudatunkban állan-
dón kreálódik és módosul, a másokkal folytatott interakció során.33 

Érdekes és tanulságos az is, hogy a 20. századi regényirodalom ezt a fejlődésel-
vű narratív Én-fogalmat megkérdőjelezi, párhuzamosan az Én tudományos de-

32 Dennett: Consciousness explained. 1991. 426–7.
33 Lodge: Consciousness and the novel. 2002. 91. 



Pléh Csaba 

116

komponálásával. Olyan helyzetek teremtődnek, ahol nem világos számunkra, az 
olvasók, majd a filmeknél a nézők számára, hogy mi a lényege, mi az egysége és 
mi a szándéka a cselekménynek. Mindezt nem válságként kell ma értelmeznünk, 
hanem világos figyelmeztetésként a kultúra mai művelőjének. Az írók már száz 
éve észrevették, hogy megkérdőjeleződött kétszáz éven át megkreált hitünk a hős 
világos terveiben és az író mindentudásában. Ugyanúgy, miképpen észrevesszük, 
hogy a maga az én, a Szelf is, megkonstruált fogalom.34

+
A közel kétszáz éve elindult dekompozíció és a visszavágó filozófiai felfogások 
révén mára kettős emberképpel élünk az ember belső világáról.

Tudósok Hermeneuták
Módszereiben természettudomány Értelmezés okság helyett

Kísérlet és számgyurkálás Hol a személy eközben?

Redukciós remények: genetika, neuro Magyaráznak? 

Valódi újítások: EvoDevoNeuro

A tudományos szemlélet leleplez és dezantropoformizál, ez a hivatása. Ugyanak-
kor a kulturális és filozófiai újítás visszahozza a teljes ember kísértetét. Észre kell 
vennünk, hogy mi emberek vagyunk, egyszerre oksági gondolkodó és dekom-
ponáló és egészeket és értelmet kereső interpretatív lények. Ezt a kettősséget kell 
tolerálnunk.

Irodalom

Alexander, F. G. – Selesnick, S. T.: The history of psychiatry. New York: Harper, 1966.
Bloor, David: Knowledge and social imagery. Chicago: University of Chicago Press, 

1982.
Canguilhem, George: Ideology and Rationality in the History of life sciences. Camb-

ridge, MA: MIT Press, 1988.
Comte, Auguste: A pozitív szellem. Budapest: Magyar Helikon, 1979. 21.

34 Lásd Pléh: A szelf vizsgálatának két történeti mintája. 2015. 



A lélek szekuláris dekomponálása és az osztatlan lélek küzdelme a modern pszichológia születésekor

117

Dennett, Daniel C.: Az intencionalitás filozófiája. Ford. Pap Mária és Pléh Csaba. 
Budapest: Osiris, 1998.

---: Consciousness explained. Boston: Little Brown, 1991, 426–7.
Descartes, René: Elmélkedések az első filozófiáról. 2. meditáció. Ford. Boros Gábor. 

Budapest: Atlantisz, 1994. 38. 
Dewey, John: Az iskola és a társadalom. Ford. Dr. Ozorai Frigyes. Budapest: Lam-

pel, 1912.
Galton, Francis: Heredity genius. London: Macmillan, 1869/2004. Egy fejezete 

magyarul: Az emberek osztályozása természeti adottságaik alapján. In Pléh 
Csaba – Győri Miklós szerk.: Olvasmányok a kísérleti pszichológia történeté-
hez. Budapest: Osiris, 2004. 160–167.

Goldstein, Jan: Console and classify. The French Psychiatric Profession in the Ninete-
enth Century. Cambridge: Cambridge University Press. 1987.

----: The advent of psychological modernism in France: An alternative narrative. In 
Ross, Dorothy ed.: Modernist Impulses in the Human Sciences. 1870-1930. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1994. 190–209. 

Hume, David: Értekezés az emberi természetről. Ford. Bence György. Budapest: 
Gondolat, 1976.

Husserl, Edmund: A filozófia mint szigorú tudomány. Ford. Baránszky Jób László. 
Budapest: Kossuth, 1910/1992.

James, William: A gondolatáramlás. In Pléh–Győri szerk.: Olvasmányok a kísérleti 
pszichológia történetéhez. Budapest: Osiris, 2004. 195–208.

----: Principles of psychology. New York: Holt, 1890.
Kagan, Jerome S.: Galen’s prophecy. Temperament in Human Nature. New York: 

Basic Books, 1994.
Kozári Gyula: Wundt rendszerének ismertetése és kritikája. Budapest: Athenaeum, 

1898.
Kundera, Milan: A regény művészete. Ford. Réz Pál. Budapest: Európa, 2003. 23.
Lange, Friedrich A.: History of Materialism. I-III. London: Trübner, 1881. III.
Lantéri-Laura, Georges: Histoire de la phrénologie. Paris: Presses Universitaires de 

France, 1970. 
Lodge, David: Consciousness and the novel. London: Penguin Books, 2002.
Lotze, R. Hermann: Medizinische Psychologie, oder Physiologie der Seele. Leipzig: 

Weidmann, 1852.
Mach, Ernst: Az érzetek elemzése. Ford. Erdős Lajos. Budapest: Franklin, 1897/1927.

----: Popular scientific lectures. 4th edition. Translated by Thomas J. McCormack. 



Pléh Csaba 

118

Chicago: Open Court, 1910.
Mill, John Stuart: Autobiography. London: Longmans, 1908.

---: A szabadságról. - Haszonelvűség. Ford. Pap Mária. Budapest: Magyar Helikon, 
1980.

Mollon, John D. – Perkins, Andrew J.: Errors of judgement at Greenwich in 1796. 
Nature, 1996, 380, 101–102.

Nyíri Kristóf: A Monarchia szellemi életéről. Filozófiatörténeti tanulmányok. Buda-
pest: Gondolat, 1980.

Pléh Csaba: A pozitív pszichológiai hagyományok Európában. Iskolakultúra. 
2004/5., 57–61.

----: A pozitív pszichológiai szemlélet előfutárairól. Magyar Pszichológiai Szemle, 
2012, 67,13–18.

----: A szelf vizsgálatának két történeti mintája. Magyar Filozófiai Szemle. 2015/3. 
73–102.

----: Daniel Dennett filozófiájának ihlető szerepe az empirikus tudományokban. 
Kellék, 2020. 63, 207–227.

----: Nemzeti eltérések a korai kísérleti pszichológia bírálatában. In Pál Eszter szerk.: 
A tudomány keretei. Budapest: ELTE, 2021.

----: Laying the Foundations of Independent Psychology. Diversification and Professio-
nalization in Psychology. London: Routledge, 2024.

Pléh Csaba – Győri Miklós szerk.: Olvasmányok a kísérleti pszichológia történetéhez. 
Budapest: Osiris, 2004.

Titchener, Edward B.: An outline of psychology. New York: Macmillan, 1896.
Torda Ágnes: Egy tudományos műhely létrejötte a századfordulón. In Kiss György 

szerk.: Pszichológia Magyarországon. Budapest: Országos Pedagógiai 
Könyvtár és Múzeum, 1995. 31–55.

Wundt, Wilhelm: A lélektan alapvonalai. Ford. Rácz Lajos. Budapest: Franklin, 
1898.

----: Bevezetés a pszichológiába. Ford. Farkas Zoltán. Budapest: Franklin, 1921.
Young, Robert M.: Mind, brain and adaptation in the nineteenth century. Oxford: 

Clarendon Press, 1970.



II. A modern művészet metamorfózisai





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Rényi András
Orcid: 0000-0002-6410-7304
professor emeritus, ELTE Művészettörténeti Intézet, Budapest

A stílus dekonstrukciója
Picasso, Le Nain, a klasszikus hagyomány és a képalkotás  

modernizácója

Absztrakt

A tanulmány a modernitás kérdését a művészet történetének kontextusában vizs-
gálja. Az ún. modern művészetet a hagyományos művészi praxisok és a társadalmi 
megbizatások modernizációjaként, azaz a művészet intézményi elkülönülésének, 
autonomizálódásának és a művészi (ill. a róla való) tudás fokozatos szakszerűsö-
désének és növekvő önreflexiójának folyamataként igyekszik megragadni. Ez az 
igény ölt testet a modern festők múzeumi gyakorlatában, a régi mesterek inten-
zív tanulmányozásában. Esettanulmányként Picasso Hazatérés a keresztelőről, Le 
Nain nyomán c. festményét elemzem, amelyben a modern festő dekonstruálni 
igyekszik 17. század zsáner stílusát formátum, méret, színhasználat, ecsetkeze-
lés és a képsík felfogása tekintetében épp az ellenkezőjét csinálja, mint Le Nain. 
Eközben eltéríti eredeti stílusalkotó funkciójától a pointillizmus kölcsönvett esz-
közeit is. Picasso késő modern mesterként szemlét tart a festő rendelkezésére álló 
történeti eszközök rezervoárja felett.

Kulcsszavak: modernizáció, múzeum, műértés, Picasso, Le Nain, pointillizmus, 
képsík, szín/festék, faktúra

Abstract

This study examines the question of modernity in the context of art history. It 
attempts to grasp the so-called modern art as the modernization of traditional 
artistic practices and social commissions, that is, as a process of institutional sep-

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.5



Rényi András

122

aration and autonomization of art, as well as the gradual professionalization and 
increasing self-reflection of artistic knowledge (or knowledge about art). This 
demand is embodied in the museum practice of modern painters, and in their 
intensive study of the Old Masters. As a case study, I analyze Picasso’s 1917 paint-
ing Return from the Baptism, based on Le Nain, in which the modern painter at-
tempts to deconstruct the 17th-century genre style in terms of format, size, use of 
color, brushwork, and conception of the picture plane, doing the exact opposite 
of Le Nain. In doing so, he also diverts the borrowed tools of pointillism from 
their original style-creating function. As a late modern master, Picasso surveys 
the reservoir of historical tools available to the painter: modernization, museum, 
art appreciation, Picasso, Le Nain, pointillism, picture plane, color/paint, texture. 

Keywords: Modernization, museum, art appreciation, Picasso, Le Nain, pointil-
lism, picture plane, color/paint, texture

Mindenekelőtt: mondókám a programban kissé nyeglén odavetett címe ponto-
sításra szorul: nem a „művészet” modernizációjáról fogok beszélni, hanem egy 
sokkal szűkebb, bár még így is irdatlanul tág területről, nevezetesen a képalkotás 
modernizációjáról. Meggondolatlanságomat, ha nem is menti, talán magyarázza 
a körülmény, hogy csak néhány napja kaptam Gábor Gyuritól a felkérést, ugor-
nék be a betegeskedő Radnóti Sándor helyett – neki ehelyről is jobbulást kívá-
nok. Kérem, gondolatmenetem alkalmi fésületlenségét és esetleges időzavaromat 
is tudják be annak a kapkodásnak, amellyel ez a szöveg elkészült. A képalkotás 
modernista paradigmája lenne hát a témám, s ezen belül is a festészetre kon-
centrálok – elkerülendő a művészetről vagy a művészetekről való általában való 
beszéd nyilvánvaló csapdáit, ami annál is indokoltabb, minthogy a modernség 
kérdésének egy olyan aspektusára szeretnék röviden rávilágítani, ami kifejezetten 
ágazat-, sőt médiumspecifikus figyelmet igényel, illetve csak konkrét eseteken ta-
nulmányozható. Koronatanúm Pablo Picasso lesz, aki aligha véletlenül vált még 
életében a par excellence modern művész paradigmatikus figurájává.

Kicsit messzebbről kezdem. Jürgen Habermas egy megfontolásából indulnék 
ki, aki jól ismert 1980-as Adorno-előadásában1 a kulturális modernséget – Max 
Weber nyomán – részben mint szaktudások vagy szakértelmek fokozódó diffe-
rencálódását határozza meg. A modern kapitalizmus világában – a premodern 

1 Jürgen Habermas: A modernség: befejezetlen program. 1994. 259–281.



A stílus dekonstrukciója

123

vallásos világképek széthullásával – a társadalmi gyakorlatban, idézem, „fokoza-
tosan elkülönülnek egymástól az objektiváló tudomány, a morál és a formális jog, 
illetve az autonóm művészet értékszférái”: ezek intézményesülésük során kidol-
gozzák érvényességi kritériumaikat, értékszempontjaikat és belső értékrendjeiket, 
amelyek nyilván a terület „természetéhez”, azaz immanens racionalitásához kell 
hogy igazodjanak. „Ettől fogva létezik a tudományok, az erkölcs- és jogelmélet 
valamint a művészetek belső története”– mondja Habermas, hozzátéve, hogy a 
felvilágosodás modernségprogramja még úgy ösztönözte ezt a fajta professzio-
nalizálódást, hogy az így felszabaduló kognitív képességek visszavezetődjenek a 
mindennapi élet gyakorlatába, valahogy „az életviszonyok ésszerű alakításában” 
is hasznosuljanak. A fölvilágosítók „még abban a szertelen várakozásban éltek, 
hogy a művészetek és a tudomány nem csak lehetővé teszik a természeti erők 
fölötti ellenőrzést, hanem világ- és önértelmezésünket, a morális haladást, a társa-
dalmi intézmények igazságosságát, sőt még az emberek boldogságát is elő fogják 
mozdítani.” 

A 20. századra a modernitás fölvilágosult eszményének, a droyseni–humbold-
ti Bildungsbürgertum lehetőségének optimizmusából alig maradt valami. Ugyan-
akkor a probléma – az egyre összetettebb szaktudások belterjessé válása, növekvő 
távolodásuk egymástól és főként a mindennapi életvilág emberétől – megmaradt. 
Ezt épp a művészet modernizációjának példáján lehet a legjobban szemléltetni: a 
modern, ill. absztrakt művekre például különösen igaz, hogy, megint Habermast 
idézem, „minőségük független a gyakorlati élettel kapcsolatos vonatkozásaiktól”. 
Picassóval, Klee-vel vagy Kandinszkijjal találkozván a legtöbb néző ma is, száz 
év után is többnyire zavarba kerül, ha szeretné „megérteni”, valamiképp a maga 
tapasztalati valóságára adaptálni mindazt, amit a modern múzeumok falain lát.

Az a tudás ugyanis, amelyből e művek létrejöttek, nagyrészt bizony szakér-
tői tudás. A művész, amikor a pályára lép, a modernitás világállapotában nem-
csak a szakosított múzeumok, művészképző akadémiák, a kiállításipar, a mű-
kereskedelem és a szaksajtó intézményes kereteit találja készen, hanem a maga 
művészetének egész előtörténetét is, művészi problémák sok-sok évszázad során 
megérlelődött-kijegecesedett kontinuumát is, amelyhez valahogy kapcsolódnia 
kell, ha részesévé akar válni a művészetcsinálás egyetemes történetének, és az az 
ambíciója, hogy műveivel bekerüljön egy tekintélyesebb múzeum gyűjteményé-
be. Persze a művészet dolgaiban nem a művészé az egyetlen releváns szakérte-
lem: a connaisseur-től a becsüsig, a galeristától a műkritikusig, a múzeológustól 
a művészettörténészig mindnek megvan a maga speciális kompetenciája. Az a 



Rényi András

124

tudás is, amelynek nevében most én beszélek, a „művészet-intézmény”, e roppant 
szerteágazó társadalmi alrendszer keretén belül jön létre, és önállósodott mint 
épp ennek a szakterületnek a tudománya.

A folyamat, ahogy az impresszionisták, a posztimpresszionisták, a kubisták, 
majd az absztraktok művészi praxisa tovább dolgozik a történetileg készen talált 
formaproblémákon és új művészi megoldásokat fejleszt ki, párhuzamosan zajlott 
a művészettörténet modern tudományának kialakulásával. Alois Riegl az új 
diszciplína voltaképpeni kutatási tárgyát épp a tiszta formára redukált stílusban 
jelölte meg – és mindjárt az elején tisztázta, hogy a művészettörténész számá-
ra a stílus eleve csak többesszámban gondolható el: hogy azt minden konkrét 
műtárgy esetében mint tisztán empirikus érzetadatot kell izolálnia, oly módon 
kipreparálnia, hogy azt össze lehessen hasonlítani más művek hasonló felépítésű 
képleteivel. Ezért igyekezett Riegl módszeresen leválasztani egy-egy stílus érzéki 
meghatározását minden egyéb vonatkozástól és kontextustól: ezért különíti el 
a stílusok történetét például az ikonográfiai szubsztrátum, a liturgiatörténet, a 
teológiai és irodalmi források, a szociológiai és egyéb determinációk kutatásától. 
A művészet új tudománya, bár látszólag a múzeumok gyűjteménye felé fordul, és 
szigorú történettudományként gondolja el magát, kérdésfeltevése tekintetében 
valójában a századforduló kortárs művészeinek észjárásával rokon: ezt is a művé-
szet az újkor során lassan kivívott autonómiájának gondolata vezérli. A stílustör-
téneti pozitivizmus épp radikális formalizmusa okán volt igazán termékeny, nem 
historizmusa vagy a stílusok alakulásáért felelős kollektív szubjektumok feltétele-
zése miatt. A szigorú történész, Riegl nyitott is volt az impresszionizmus, Dvorák 
pedig az expresszionizmus kortársi stílusai iránt.

Ma már jól látni azt a rejtett rokonságot is, ami például Heinrich Wölfflin 
1915-ben publikált Kunstgeschichtliche Grundbegriffe (Művészetörténeti alap-
fogalmak)2 c. munkája, illetve annak a reneszánsz és a barokk stílusát bizonyos 
formai paraméterek szinkron variációiként összehasonlító módszere és Picasso a 
’10-es évek végére kialakított újkeletű „múzeumi festészete” között mutatkozik3. 
Picasso Wölfflinnel egy időben, a tízes évek közepén kezd a maga egészen ori-
ginális módján a nagy festészeti tradícióval foglalkozni, hogy ezt a reflexív gya-
korlatot aztán élete végéig ne is hagyja abba. Modernista elődei között tudhatta 

2 Magyar kiadása: Heinrich Wölfflin: Művészetörténeti alapfogalmak. A stílus fejlődésének prob-
lémája az újkori művészetben. 1969.
3 Vö. Rosalind E. Krauss: Re-presenting Picasso. 1980. 91–96.



A stílus dekonstrukciója

125

persze Édouard Manet-t, vagy épp Paul Cezanne-t, akik a legtöbb inspirációt a 
nagy múzeumok anyagának tanulmányozásából merítette. De ahogy Manet-t 
vagy Cezanne-t, úgy Picassót sem valamiféle konzervatív nosztalgia vezette a 
régiekhez: egyáltalán nem érdekelte őt a múlt vagy a történelem, mint olyan. 
Bár pontos forrást nem találtam hozzá, állítólag 1923-ban ezt nyilatkozta: „Szá-
momra a művészetben sem múlt, sem jövő nem létezik. Ha egy műalkotás kép-
telen arra, hogy örökké eleven maradjon a jelenben, akkor figyelemre sem méltó.  
A görögök, az egyiptomiak és a régi mesterek művészete, akik más korokban éltek, 
nem a múlt művészete: ma talán még elevenebbek, mint egykoron.” Mindeneset-
re Manet, Cezanne és Picasso legfőbb motivációja az inspirálódásra alighanem 
saját alkotói problémáik tudatosítása volt, és ebben volt segítségükre a múzeum, 
amelynek falain a történeti stílusok jelenidejűségét és egymásmelletiségét, az 
évszázadokon át felhalmozott festői tudások, ha szabad így mondani, készséges 
rendelkezésre állását tapasztalták. A múzeumi kontextus ugyanakkor a modern 
festő számára egy sor folyamatosan öröklődő, közös, azaz par excellence festői 
probléma – technikai, stiláris, kompozicionális és egyéb dilemma – fölismerését 
és lehetséges megoldásaik tudatosítását is lehetővé tette. A francia tradícióban 
nagy súllyal szereplő Querelle des Anciens et Modernes vitáit és párbeszédeit e te-
kintetben olyan nagyon specializált, egymásssal versengő szakértői tudásokként 
értelmezhetjük, amelyről Habermas is beszél. 

Ha tehát azt kérdezzük, mi motiválta Picassót a régi mesterek tanulmányozá-
sában, azt kell közelebbről megvizsgálni, hogy konkrétan mit kezd a művész vá-
lasztott előképeivel: mit vesz át és mit nem, mire figyel és mire nem, mit módosít 
és miként stb. Amennyire a téma szakirodalmát át tudom tekinteni, a Le Nain-, 
Rembrandt-, Delacroix- vagy Manet-parafrázisok ilyesfajta, valóban részletes és 
módszeres vizsgálatára mindeddig csak sporadikus kísérletek történtek. Noha az 
eredeti és a feldolgozás különbségei nagyon is szembeszökőek, mégsem értődik 
magától, hogy mit is kellene kezdenünk e tapasztalattal. Talán túl keveset is tu-
dunk a képek természetéről, működésük szubtilis, rejtett dinamikájáról: ezért az-
tán figyelmünk túl könnyen terelődik irodalmi, politikai és más összefüggések felé.

Picasso illusztratív hajlamai, stilizációs rugalmassága, változatossága, a művek 
expresszív vagy elégikus karaktere, poézise vagy humora – röviden: esztétikai 
közvetlenségük – gyakran a professzionális szemlélő szeme elől is eltakarja azt, 
ami e munkákon terítékre kerül. A továbbiakban Picasso modernizmusát ennek 
a nyugat-európai festészet hagyományában létrejött és sokféleképpen artikulált 
játéktérnek egyfajta fölmérési kísérleteként értelmezem. Másként fogalmazva, 



Rényi András

126

Picasso a kép mint médium rejtett szintaxisának föltárására tett kísérleteként, 
amely – mint velejéig modern projekt – nemcsak a kortárs formalista művészet-
történészek elemző módszereivel tartott szoros rokonságot, hanem teoretikus 
hajlamú kor- és művésztársai, a Punkt und Linie zur Flächet koncipiáló Vaszilij 
Kandinszkij, a képek dualitásáról, rész és egész viszonyáról meditáló Piet Mond-
riaan vagy a Bauhaus terjedelmes tananyagait összeállító Paul Klee törekvéseivel 
is párhuzamos volt.

Mert módszerről és módszerességről van szó Picassónál is, noha ez nála nem 
absztrakt elemek és relációk szisztematikus építkezéseként, a konstruktív ész ste-
ril, mérlegelő-szerkesztő gyakorlataként jelenik meg, hanem közvetlenül saját, 
zabolátlan festői praxisából fakad, és közvetlenül a készülő művekben ölt testet. 
Festői munkájának legendás termékenysége, előzetes mérlegelést nem ismerő 
gyorsasága és spontaneitása, de mindenekelőtt a szekvenciális formaképzés, egy-
egy megtalált motívum vagy konfiguráció hullám-szerűen egymásra torlódó va-
riációinak féktelen áradása gyakran elrejti előlünk az ismétlések és módosítások 
mélyén munkáló implicit racionalitást, Picasso sorozatokban való „gondolkodá-
sának” nagyon is visszafejthető módszerességét. Engem itt épp ennek az implicit 
logikának a feltárása foglalkoztat. 

Ezért érdemes röviden összevetni például az egészen más karakterű Paul 
Klee módszerével, akinek rendre józan mérlegelésen alapuló és a képek felismert 
szintaxisát kiaknázó, áttetszően idioszinkretikus művészetét természetes módon 
egészítette ki, vagy inkább hatotta át a tanári praxis, a képek természetrajzát tag-
laló pedagógiai célzatú didaxis és teoretizálás. Klee természetes kiindulópontja a 
tabula rasa: az üres papír és az elemi ágens, a mozgásba lendülő pont, amely elin-
dul és vonallá válik, hogy aztán a vonal síkká, a sík textúrává alakuljon, miközben 
teret, mélységet, súlyt generál – és így tovább. Ennek az elemit lépésről lépésre 
tagoló és folyamatosan bonyolító-szintetizáló képalkotásnak nincs szüksége kész 
mintázatokra, és Klee nem is hivatkozik a tradícióra és nem idéz klasszikusokat – 
ahogy Kandinszkij és Mondrian sem. 

Picasso viszont nem tud meglenni nélkülük: számára épp a képhagyomány, 
a stílusok és művek készen talált struktúrái szolgálnak egyedüli kiindulópont-
ként. Míg a képek önelvű, rendszerszerű játéktérként való kiismeréséhez Klee az 
alapokról kiindulva, konstruktív módon közelít, addig Picasso a stílusegységek 
szétzilálásának dekonstruktív stratégiáját követi. „Nincs olyan, hogy absztrakt 
művészet. Mindig kezdeni kell valamivel. Aztán eltüntetheted a valóság minden 
nyomát” – szól híres nyilatkozata 1935-ből, amikor már csaknem két évtizede 



A stílus dekonstrukciója

127

folyamatosan dolgozott a „régiek” nyomainak úgymond „eltüntetésén”, értsd át-
funkcionálásukon és újraértelmezésükön. Az ő festészetének modernségét ezért 

– az előadásom alcímében jelzett módon – modernizációként, a hagyományosnak 
mondott múzeumi művészet kreatív megújításának törekvéseként értelmezem, a 
tradíció olyasféle szerves folytatásaként, amely messzemenően visszahat a Remb-
randt- vagy Velázquez-típusú klasszikusok mai recepciójára is. Magam például 
az 1958-as Las Meninas-variációk óta egészen más szemmel látom Velázquez 
remekművét, de ezt most, bár szívesen megtenném, nem tudom részletezni. 
Megítélésem szerint Picasso képalkotó kreativitásának épp ez a hagyományos 
stíluskérdésekhez, illetve formaproblémákhoz ragaszkodó, azokat újragondoló-
újradefiniáló beállítódás a megkülönböztető vonása.

Ehelyett rátérnék az előadásom alcímében beharangoztott munka, Picasso 
első, a klasszikus festészetet programszerűen tematizáló parafrázisának tárgya
lására. A művész egy 17. századi francia festő-testvérpár, Louis és Antoine Le 
Nain egy 1642-ben készült, Hazatérés a keresztelőről (A vidám család) című pa-
raszt-zsánerképét veszi alapul. Az 1917-ben készült munka a kubista korszakát 
épp maga mögött tudó festő útkeresésének, kreatív tapogatózásának példája4 – 
benyomásom szerint ez is egyfajta „konceptuális” mű, olyan pastiche5, amely mö-
gött nagyon határozott művészi megfontolásokat kell feltételeznünk.

Erre utal egyrészt a szokatlanul direkt referencia erre a bizonyos műre, a 
Louvre-ban kiemelt helyen bemutatott, tehát nagy becsben tartott nemzeti 
klasszikusra, amelynek azonban sem banális témája, sem avítt festői modora 
nem kapcsolódik Picasso korábbi életéhez és munkásságához, még csak privát 
vonzalmaihoz sem. A választásnak valami más, nyomós oka kellett hogy legyen. 
Másrészt szembetűnő a parafrazeálás világos tendenciája: a közös nevezőkön, te-
hát az emberi figurák és elrendezésük felismerhetőségén és az olaj-vászon techni-
kán túl Picasso a maga festményének minden formális paraméter tekintetében 
konzekvensen a mintáétól élesen eltérő, ha nem épp ellentétes értéket kölcsönöz. 
Művét nem érthetjük meg, ha nem visszük végig az összehasonlítást, vagyis ha 
paraméterről paraméterre nem ellenőrizzük Picasso variáló eljárásának rendszer-
szerűségét.

Már első ránézésre szembetűnő, hogy Le Nain táblaképe fekvő formátumú, Pi-
cassóé viszont áll; a képmezőnek ez a paramétere egy leendő kompozíció tervezé-

4 Vö. Carsten-Peter Warncke: Pablo Picasso 1881-1973. I. 1995. 296.
5 Rosalind E. Krauss: The Picasso Papers. 1998. 97.



Rényi András

128

sében fontos determináló tényező lehet. Ugyanez a helyzet a mérettel: Le Nain-é – 
a zsánerműfaj funkciójához illeszkedően átlagos (61–78 cm-es), Picassóé ellenben 
kifejezetten nagy méretű (162x118 cm), mondhatni múzeumi kontextusba, nem 
polgári magánlakásba szánt kép. A formai paraméterekre ez különösen igaz: kö-
zülük most csak hármat – a színhasználatot, az ecsetmunkát és a képsík felfogását 

– veszem kissé közelebbről szemügyre.

1. ábra Louis és Antoine Le Nain Hazatérés a keresztelőről (A vidám család) (1642)

Már első pillantásra nyilvánvaló, hogy Le Nain a 17. század realisztikus tábla-
kép-festészetére jellemző tonális rendben dolgozik: az egységesen tompa megvilá-
gítás és a fényárnyékkal való modellálás vöröses árnyalatú mélybarna tónusegysége 
összességében meleg atmoszférát teremt a családi ünnep békéje számára. A tonális 
festészet alapszabálya szerint minden helyi szín konkrét értékét a választott alaptó-
nus alapján temperálják, némiképp hasonlatosan a zenei hangnemek, a jól hangolt 
zongora „prestabilizált harmóniáihoz”. A Le Nain-kortárs holland Jan van Goyen 
különböző színtónusú tengeri tájképeit idézhetjük ennek bizonyításaképpen. 



A stílus dekonstrukciója

129

Ahogy a laikus zenehallgató, noha világosan hallja, nem tudja szakszerűen defi-
nálni a különbséget mondjuk egy D-dúrban és egy d-mollban komponált darab 
hangzásai között, és ezért derűs vagy inkább fájdalmas érzésekről és hangulatokról 
beszél, úgy – e tájképek láttán – a laikus néző is többnyire évszakok, napszakok 
vagy hangulatok differenciáit látja meg csupán. Holott a festőnek nem hangula-
tokkal, hanem színharmóniákkal van dolga, amelyeket a palettáján kell kikevernie 

– mégpedig ahhoz hasonló precizitással, ahogy a komponistának is dolgoznia kell, 
hogy hamis hangok ne zavarják meg a harmóniameneteket. A differenciált tónus-
festészet ezért találja meg a barnát, amely maga nem szín, legalábbis kromatikus ér-
telemben nem az, mert nem a fehér fény felbontásából származó optikai fenomén, 
hanem különböző színű materiális festékanyagok összekeveréséből áll elő, viszont 
a tonális harmóniák semleges alapjaként, közös nevezőjeként szolgál, hisz minden 
kromatikus színnel rokonítható. S noha a festők ezirányú gyakorlata nem olyan 
szigorúan formalizált, mint a zenészeké, akiknek a kottán előjegyzés formájában 
a kezdet kezdetén jelezniök kell a választott hangnemet, a döntést, hogy egy kép 
zöldes, sárgás, kékes vagy vörösesbarna tónusban készüljön el, a festőnek is előze-
tesen meg kell hoznia, hogy aztán – a rikító disszonanciákat elkerülendő – min-
den későbbi színmodulációt ehhez az „alaphangnemhez” kalibráljon. 

Az európai festészet 19. századi festői forradalma, az impresszionizmus épp az 
úgynevezett galériatónus, azaz a palettán történő előzetes színkeverés akademi-
zálódott gyakorlata elleni lázadás jegyében áll, és a spektrális színekkel való köz-
vetlen operációkat részesíti előnyben. Monet híres sorozatképeit idézhetjük ide, 
például a roueni katedrális homlokzatáról készülteket, amelyek közvetlenül elté-
rő év- és napszakokban, változatos időjárási körülmények között készültek, a szi-
gorúan azonos beállítás mégis szisztematikus festői érdeklődésre vall, amelynek 
tárgya bizonyosan nem az időjárás, inkább a fény- és színviszonyok megfigyelése, 
illetve a spektrális színek olyan optikai összjátékának előállítása a vásznon, amely 
anélkül eredményez vizuális egységességet, hogy a festőnek a tonális festékkeve-
rés régi praxisához kelljen visszatérnie. 

Innen már csak egy ugrás Georges Seurat és Paul Signac divizionizmusa, 
amelyre Picasso színessége közvetlenül is referálni látszik: a képre vonatkozó 
irodalomban több helyen is olvasni, hogy a Hazatérést Picasso kvázi pointillista 

„stílusban” festette újra. De vajon így van-e?
Az a tézisem, hogy mikor Picasso a modernek élénk színességét közvetlenül 

Le Nain barnás képére vetíti, valójában kettejük elsőre stilárisnak – stílustörté-
netileg magyarázhatónak – tűnő eltérését a festői színhasználat rendszerszintű 



Rényi András

130

különbségeként reflektálja. Le Nain annak a tradicionális, ha tetszik, premodern 
stílusművészetnek a paradigmatikus példájaként szolgál a számára. „Naturaliz-
musa” egy egységes és a képfelület egészét átfogó all over festésmód, amely vala-
milyen totalizált látványegész előállítására törekszik. De ebben a pointillizmus 
vagy divizionizmus sem különbözik tőle, amely, bár egészen másként operál a 
színekkel, a faktúrával stb., szintúgy egy totalizált látványegészt céloz meg. Csak 
így van értelme az aprócska, tudományos gondossággal szétszórt színpöttyök 
használatának, amelyek a korlátozott felbontó képességű emberi szemben opti-
kailag összekeveredve tárják elénk az ábrázolt világ tárgyi-mélységi tagoltságait. 
Így például ismert képén Seurat hallatlan festői érzékenységgel képes előállítani a 
napfényes Eiffel-torony körül lebegő pára érzékeny vibrálását. 

2. ábra Pablo Picasso: A keresztelőről való visszatérés (1917)



A stílus dekonstrukciója

131

Elvben nem volna tehát kizárt, hogy Picasso Le Nain parasztzsánerét a poin-
tillisták módján alkossa újra: másként fogalmazva, ugyanazt az életképet Le Nain 
naturalista stílusa helyett ebben a posztimpresszionista stílusban alkossa újra. És 
Picasso csakugyan át is veszi Seurat zizegő pontokból építkező festésmódját – 
csakhogy a színfoltokat mégsem az optikai keverés logikája mentén választja ki és 
allokálja a felületen, azaz láthatóságukat nem rendeli az ábrázolt figurák jelenlé-
tének szuggesztiója alá. A sűrű pettyek kavalkádja a képsíkon szétterülve inkább 
emlékeztet egy tarka szőnyegre vagy virágos rétre: ahelyett, hogy például az öreg- 
és a fiatalasszony szoknyáit vagy a csecsemő testét igyekezne optikailag láthatóvá 
tenni (ez következne a pointillista stilizációból), csak itt-ott engedi tömegüket 
sejtetni: mintha a virágmintás takaró inkább rejteni szeretné őket.

Figyeljük meg a kisfiú arcának modellálását: ahol például, mint a jobb arcfélen, 
Le Nain sötét árnyékokkal operál, Picasso egyenesen fehér pettyezést alkalmaz. 
De ez nem önkényesség, nem random játszadozás: hisz szigorúan ragaszkodik a 
paradigmatikus mintához. A kifordításnak épp az az értelme, hogy észrevegyük: 
ugyanazt csinálja, mint a naturalisták, akik fényárnyékkal, a testek világos és sö-
tét oldalának kontinuus differenciálásával adtak plaszticitást a testeknek, csak 
épp nem a felületek érzékeltetésére alkalmasabb egyenletes, simító ecsetjárással 
operál, hanem raszterpontokkal, illetve nem a naturális effektusokra optimalizált 
tonális színrendszert választja, hanem a random színességgel játszik. De bármit 
is csinál, az a Le Nain-mintázat ragozásaként olvasandó: a maga festői eljárását 
mint annak ellenpontját vagy egy lehetséges alternatíváját tematizálja.

Ám még valamit észre kell vennünk. Azzal, hogy Seurat festéstechnikáját 
veszi kölcsön, hogy segítségével Le Nain naturalizmusát dekonstruálja, Picasso 
ugyanazt teszi visszafelé a pointillizmussal is: minthogy a színes, pontszerű ecset-
nyomokat, mint láttuk, eltéríti attól az optikai funkciótól, amelyre a divizionis-
ták eredendően optimalizálták, kikezdi ennek a stílusnak az egységét is. Seurat 
és Signac ecsetnyoma absztrakt mozzanatként lehasad a színről, és semmi egyéb-
re nem vonatkozik már, mint Le Nain eldolgozott, egészen transzparenssé tett 
ecsetmunkájára. Az ecset kéznyomának van önálló formája és látható materiali-
tása is, még neve is van: point, amiről alkotója fölismerhető. Mint a századforduló 
saját stílust kifejlesztett modernjei szinte mindegyikének: Van Goghnál virgule, 
Cezanne-nál tache a neve, és úgyszólván a festők egyediségének védjegyeként 
szolgál. Az előbbi szarvacskáihoz fölgyűrődő plasztikus impasto tartozik, utóbbi 
struktívabb foltképzésénél a festék inkább a képsíkhoz tapad stb. Még Émile Ber-
nard rajzoló ecsetjátéka is ide tartozik, amelyet cloisonnénak neveztek.



Rényi András

132

Picasso dekonstruktív eljárása azt teszi nyilvánvalóvá, hogy nincs festészet va-
lamilyen nyomhagyás nélkül: hogy a festéknyom – akárcsak a méret, a formátum 
vagy a szín – a festészet egyfajta univerzális paramétere. Ez persze így közhelyes 
igazságnak hangzik. De a Le Nain-variáció historikus hivatkozása arra is rámutat, 
hogy a nyomok különbözősége egy egyetemes festői kultúra keretén belül is értel-
mezendő: hogy bár a maguk unikális módján különféle stílusegységekbe integrá-
lódnak, mégis megvan a maguk sajátos stílusfüggetlen „logikája”: a matéria látha-
tóvá tételétől vagy épp illuzionisztikus elrejtésétől a festői gesztus, az odanyúlás 
energiatartalmáig ezt is tovább lehetne boncolgatni. 

Végezetül még egy rejtett dimenzióra mutatnék rá, amelyet szintén Picasso 
paradox „pointillizmusa” tár fel. Mert a színeknek és nyomoknak az a kombiná-
ciója, amelyet itt alkalmaz, rámutat a festmények rétegszerkezetére, azaz a képsík 
sajátos materialitására is. Az apró, seurat-i pontokból ugyanis áttetsző szőttest 
terít a Le Nain kompakt barnás felületeit imitáló aláfestésre – ezt látjuk pl. a 
kisfiú arcán: mintegy közvetlenül is láthatóvá téve nemcsak az ecsethasznála-
tok, hanem a felületképzések paradigmatikus különbségeit is. Világosan látjuk 
a festékek különnemű, ám egymásra kerülő rétegeit, amelyek éppúgy a képsík 

„transzparenciája”, azaz virtuális képtér és materiális síkfelület szintetikus egysége 
(a stílus egysége) ellenében hatnak, mint az idegen anyagokat a festő anyagába 
applikáló kubista kollázsok esetében. Picasso nem önkényesen, ad hoc ötletelve 
pettyezi be a felületet, hanem úgy, hogy a rétegek a szemlélés közben konzekven-
sen felismerhetők maradjanak: azt egyenesen festői iróniája jelének tekinthetjük, 
hogy a pettyek itt-ott színes virágok mintázatává állnak össze, de mint ilyenek, 
sehol nem kapnak „mélységi” artikulációt. Másutt, pl. a jobboldali ajtó vagy a 
háttérbútorzat megfelelőinél Picasso random módon az eredeti geometrikus 

„éleit” és felületeit is érzékelteti – vegyük észre az ördögien ügyes játékot, ahogy a 
kép legfelső traktusában olyan vöröses vagy zöldes „tónusokat” generál, amelyek 
áttetsző hártyákként simulnak egymásra és engedik át magukon a kvázi „alájuk 
szorult”, más-más színű ponthálóvá összeszőtt, mégis folytonosnak látszó layere-
ket. Le Nain konyhájának konvencionális térmélységével szemben, ahol a tér illú-
zióját a festékanyag és a hordozó sík optikai elrejtése állítja elő, Picasso úgy rendezi 
el a pontok vizuális parataxisát, hogy ne csak a festékpöttyök nyers materialitása 
maradjon „látható”, de a vászon hordozóhoz való igazodásuk, síkrétegekbe való 
rendeződésük ontikus kényszeressége is.

Picasso, a modernista tehát az ellenkezőjét csinálja annak, amit a „régiek” – de 
csak azért, hogy kiderüljön, hogy mind ugyanazt csinálják: festenek. A különbség 



A stílus dekonstrukciója

133

annyi, hogy Picasso reflektálja is e szakmai tudásközösséget: nemcsak ízekre szedi 
a képalkotás szintaxisának komponenseit, hanem ironikus módon egymás mellé 
rendeli és mint egy közös reservoir elemeiként mutatja fel ezek történetileg kifejlő-
dött megoldásait. A Hazatérés a keresztelőről két explicit referenciát, a tradicionális 
realista életkép és a téma iránt inkább közömbös pointillista táblakép magukban 
koherens – mert döntően a reprezentáció igényeinek alárendelt – stilizációit játssza 
ki egymással szemben, hogy aztán mégis közösségüket és egyidejű érvényességüket 
ünnepelje. A Le Nain-parafrázis azt performálja ritkán látható festői elokven-
ciával, hogy festője nem ebben vagy abban a partikuláris stílusban, illetve nem a 
művek stiláris egységében érdekelt – inkább a stílusok közös nevezője, a festészet 
univerzális „nyelve”, a képalkotás mélystruktúrái foglalkoztatják. Az ecsetnyom le-
választását a színrendszerről vagy a képsík ontikus paradoxonának itt csak jelzett 
performatív „lejátszását” magam – kölcsönvéve Rosalind Krauss a modern szobrá-
szatra alkalmazott kategóriáját6 – a modern festészet „kiterjesztett tere” korai meg-
alapozási kísérleteként értelmezném, amelynek tanulságai is messze túlmutatnak 
Picasso szűkebb személyes-művészi dilemmáin vagy a 20-as, 30-as évek francia és 
nyugat-európai stílustörténeti fejleményein. A point-virgule-tache-cloisonné rend-
szerszerű összeolvasása nemcsak visszafelé, Le Nain ecsetkezeléséig vagy épp a 15. 
századi németalföldiek elképesztő precíziós festéstechnikájáig terjeszthető ki, de 
előre is: utólag megállapíthatjuk, hogy Jackson Pollock lendületes drippingje, Hans 
Hartung robbanékony gesztusai vagy Mark Rothko kivehetetlen finomságú simí-
tásai ugyanabba az eszközosztályba tartoznak, és épp azért tekinthetők magasrendű 
festészetnek, mert hosszú történeti tradíció érlelte ki lehetőségüket. Ugyanígy fest 
a helyzet a színhasználat vagy a képsík tekintetében is: Picasso modernista eljárása 
nemcsak visszafelé, például a Caravaggio monokrómiájára és elképesztően feszes 
síkkomponálására vet éles fényt, de implikálja – hogy csak egy-két közismert pél-
dát mondjak – Warhol plakátszínességét vagy a Rauschenberg-féle flatbed painting 
lehetőségét is, amennyiben mindezeket ugyanazon egyetemes festői kultúra, azaz a 
modern művészet intézményesült rendjébe integrálja.

A Le Nain-parafrázison egyfajta metafestészet születik tehát a szemünk előtt7, 
amelyben a megjelenítendő tárgy reprezentációja, vagy ahogy Derrida mondja, „a 
jelenlét metafizikája” kivonódik a játékból, azon eszközök elkülönülése és megmu-

6 Rosalind E. Krauss: A szobrászat kiterjesztett tere. 1999. 96–105.
7 A metafestészet fogalmát Victor I. Stoichițătól kölcsönzöm, aki 1993-ban megjelent L’instau-
ration du tableau. Métapeinture à l’aube des temps modernes c. könyvében vezette be azt a szak-
irodalomba. Vö. ehhez Lorenzo Pericolo: What is Metapainting? The Self-Aware Image, Twenty



Rényi András

134

tatkozása kedvéért, amelyek összjátéka e jelenlétet előállítaná. Nehéz ellenállnom a 
kísértésnek – és csak az időhiány gátol abban, hogy engedjek neki –, hogy Picasso 
e vidám, dekonstruktív pastiche-át Marcel Duchamp – véletlen-e, hogy épp ugyan-
abban az évben, 1918-ban született? – pimasz módon intellektuális, destruktív 
antiművével, a Tu m’- vel is összeolvassam. Ez a mindössze 70 cm magas, viszont 
több mint 3 méter széles, olajjal festett vászon festve van ugyan, mégis bátran állí-
tom, kívül van a festészeten: miközben minden porcikája a festészetről „szól”, mint 
festői mű, mint kép – nézhetetlen. „Csinálása” közben az alkotó szándékosan tá-
vol tartja magát minden vizuális attraktivitástól, nem él a képi kifejezés, a retinális 
meggyőzés eszközeivel, és kizárólag a szakértő néző intellektuális kompetenciájára 
számít, pontosabban azt provokálja. Mintegy felsorolás-szerűen, gonoszkodva ren-
deli egymás mellé a nyugat-európai festészeti kultúra megannyi, sokszor közhelyes 
teorémáját, sablonját, illetve annak a szintaxisnak az elemeit, amelyet Picasso is ki-
pécéz. A „retinális művészet” tagadása a Tu m’ esetében szintén metafestészetet ered-
ményez – azzal a lényeges különbséggel, hogy itt nem festészetről szóló festészettel, 
hanem festészetről szóló antifestészettel van dolgunk. Duchamp munkái ugyanis a 
par excellence avantgarde antiművészet manifesztumai: a lázadás kritikai gesztusai 
a művészet modernista intézményesülése, a magas fokon specializált-professzio-
nalizálódott esztétikai kultúra gyakorlása ellenében. Hasonló Magritte végtelenül 
fanyar, intellektuális képalkotásához, amelynek – noha vállaltan „vasárnapi 
festőként” – szintén kívül helyezi magát az autonómiáját kivívott festőművészet 
lenyűgözően gazdag hagyományán – szintén megvan a maga igazsága. 

De ez már egy másik történet.

Irodalom

Habermas, Jürgen: A modernség: befejezetlen program. Ford. Felkai Gábor. In Uő: 
Válogatott tanulmányok. Összeállította Felkai Gábor. Budapest: Atlantisz, 
1994. 259–281.

Krauss, Rosalind E.: A szobrászat kiterjesztett tere. Ford. Beck András. Enigma, 
20–21. sz. [1999] 96–105.

Years Later címen írt bevezető tanulmányát Stoichiță könyvének átdolgozott angol kiadásához. In 
Victor Stoichița: The Self-Aware Image: An Insight into Early Modern Metapainting. 2015. 1–31. 
Ettől némiképp eltér, bár több modernista referenciával operál W.J.T. Mitchell metakép-fogalma, 
vö. W.J.T. Mitchell: Metaképek. 2008. 155–192.



A stílus dekonstrukciója

135

---: The Picasso Papers. New York: Farrar, Straus andd Giroux, 1998. 97.
---: „Re-presenting Picasso”. Art in America, 68, 1980. 91–96.
Mitchell, W.J.T.: Metaképek. Ford. Oroszlán Anikó és Zámbóné Kocici Larisa. 

In Szőnyi György Endre – Szauter Dóra szerk.: A képek politikája. W.J.T. 
Mitchell válogatott írásai. Ikonológia és műértelmezés 13. Szeged: JATE
Press, 2008. 155–192.

Pericolo, Lorenzo: What is Metapainting? The Self-Aware Image, Twenty Years 
Later. In The Self-Aware Image: An Insight into Early Modern Metapaint-
ing. New, improved and updated edition with an introduction by Lorenzo 
Pericolo. London: Harvey Miller, 2015. 1–31.

Stoichiță, Victor I.: L’instauration du tableau. Métapeinture à l’aube des temps 
modernes. Paris: Méridiens Klincksieck, 1993.

---: The Self-Aware Image: An Insight into Early Modern Metapainting. New, im-
proved and updated edition with an introduction by Lorenzo Pericolo. 
London: Harvey Miller, 2015.

Warncke, Carsten-Peter: Pablo Picasso 1881–1973. I–II. Ed. Ingo F. Walther. 
Köln: Benedikt Taschen, 1995. Bd. I. 296.

Wölfflin, Heinrich: Művészetörténeti alapfogalmak. A stílus fejlődésének problémá-
ja az újkori művészetben. Ford. Mándy Stefánia. Budapest: Corvina, 1969.





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Faludy Judit
ORCID: 0009-0003-8971-5116
Szabadbölcsészet Tanszék, Magyar Nyelv-, Irodalom- és Kultúratudományi Intézet, Károli Gáspár 
Református Egyetem

Trónkultúra

Absztrakt

Trónkultúra című tanulmányom kiindulópontját Anna Margit A bábu meggszólal 
című kiállításának főbb csomópontjai jelentik. A tárlat a Magyar Nemzeti Galé-
riában 2024 nyarán volt látható. A modernitást abban az értelemben gondoltam 
végig, hogy a megelőző korszakhoz képest változtatást, változást jelent, és ebben 
az összefüggésben választottam egy igen tág értelmezést. Az anyagbeli változás, 
változtatás, egyszerűsítés mellett olyan koncepció is kapcsolódott, amiben a tárgy 
megjelenési formájához több funkciót is hozzá lehetett illeszteni. A széket pozíci-
ót jelölő tárgyként elemzem. Klasszikus értelmezésében a hiány, a láthatatlanság, 
a változás igényének reprezentánsa (Farkas István, Anna Margit). Thury Levente 
a láthatatlanságot a nem megjeleníthető értelemben használta, így művészetében 
a szék trónná, isteni Trónná, s ebben az értelemben a zsidó misztika segítségével 
Isten létének bizonyítékává vált.

Kulcsszavak: modernitás, változás, szék, hiány, trón, istenábrázolás, bábu,  
Gólem, Farkas István, Anna Margit, Thury Levente

Abstract

The starting point for my study entitled Throne-Culture is provided by the main  
themes of Anna Margit’s exhibition entitled When Dolls Speak. The exhibi-
tion was on display at the Hungarian National Gallery in the summer of  2024.  
I thought about modernity in the sense that it represents change and transfor-
mation compared to the previous era, and in this context I opted for a broad 
interpretation of the notion. In addition to material change, alteration, and 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.6



Faludy Judit

138

simplification, there was also a concept in which multiple functions could be 
added to the appearance of the object. I analyze the chair as an instrument of 
position. In its classical interpretation, it symbolizes absence, invisibility, and the 
need for change (István Farkas, Margit Anna). Levente Thury used invisibility in 
the sense of the non-presentable, so in his art, the chair became a throne, a divine 
throne, and in this sense, with the help of Jewish mysticism, it became proof of 
the existence of God.

Keywords: modernity, transformation, chair, absence, throne, depiction of God, 
Doll, Golem, István Farkas, Margit Anna, Levente Thury

Trónkultúra című tanulmányom kiindulópontját Anna Margit kiállításának1 
főbb csomópontjai jelentik. A tárlat a Magyar Nemzeti Galériában 2024 nyarán 
volt látható. 

A modernitást én abban az értelemben gondoltam végig, hogy a megelőző 
korszakhoz képest változtatást, változást jelent, és ebben az összefüggésben vá-
lasztottam egy igen tág értelmezést.

A modernitásban elvként jelent meg, hogy egy-egy kényelmes, funkciójában 
is jól tervezett lakberendezési tárgy a tömeggyártás eredményeként „minden ház-
tartásba” eljusson, legyen az a háztartás bármilyen szegényes is. Ehhez az anyag-
beli változás, változtatás, egyszerűsítés mellett olyan koncepció is kapcsolódott, 
amiben a tárgy megjelenési formájához több funkciót is hozzá lehetett illeszteni. 
A szék más összeállításban asztallá, ággyá módosulhatott. Így jutott eszembe, 
hogy a szék legyen jelen tanulmányom kiindulópontja. 

Szeretném első sorban tisztázni a szék fogalmát művészettörténészként és pszi-
chodráma-vezetőként. Pozíciót jelölő tárgyként elemzem. Miközben nemzetközi 
kontextusban Joseph Kosuth: One and Three Chairs (1965)2 című munkájától 
kezdve El-Hassan Róza: Feszített szék a Stretched Objects-sorozatból (1995)3 (Nyúj-

1 A bábu megszólal. Anna Margit (1913–1991) életmű-kiállítása, MNG Földszint, időszaki kiállí-
tótér – 2024. április 10. – 2024. szeptember 1. Kurátor: Kolozsváry Marianna.
2 https://www.moma.org/collection/works/81435 Wood folding chair, mounted photograph of 
a chair, and mounted photographic enlargement of the dictionary definition of „chair”. Chair 32 
3/8 x 14 7/8 x 20 7/8” (82 x 37.8 x 53 cm), photographic panel 36 x 24 1/8” (91.5 x 61.1 cm), text 
panel 24 x 30” (61 x 76.2 cm), Larry Aldrich Foundation Fund, Inv. No.: 393.1970.a-c
3 https://www.ludwigmuseum.hu/mutargy/feszitett-szek-stretched-objects-sorozatbol 
El-Hassan Róza: Feszített szék a Stretched Objects-sorozatból (1995), faszék, fémrögzítők, Ludwig 
Múzeum, Budapest



Trónkultúra

139

tott szék) című alkotásáig többen több nézőpontot választva, gazdag struktúrában, 
mély rétegekig boncolgatva értelmezik a megjelenített tárgyat – önmagában 
tárgyiasítva, fotódokumentációjában, installációként, a tér egy szeleteként, antro-
pologizált, megszemélyesített élő anyagként, addig én elméleti keretrendszerben 
tekintek rá. Lehet háromlábú vagy négy, lehet támlás vagy anélküli, lehet kemény 
vagy puha, lehet hosszú, kerek vagy négyzetes az ülőkéje, támaszkodhat íves al-
jzatra, hogy hintaszéknek nézzük. Felmutathatjuk, feltehetjük egy másik tárgyra, 
felállhatunk rá, elfektethetjük, felfordíthatjuk, megfordíthatjuk, le- vagy felülhe-
tünk rá, alá telepedhetünk (fekhetünk, guggolhatunk), gondolkozhatunk benne, 
róla, a fejünk tetején is egyensúlyozhatjuk, megszemélyesíthetjük, vagy éppen je-
lezhetjük vele valakinek vagy valaminek a hiányát, beszélhetünk vele – mint egy 
múltbéli szereplővel, beszélhetünk hozzá, róla, kifejezhetjük a hozzá való viszo-
nyunkat, használhatjuk mint valamely fogalom reprezentánsa. Ilyen módon lehet 
projekciós felület, adhatunk neki belső hangot. Gondolkozhatunk vele, és a po-
zícióját is megváltoztathatjuk. Működtethetjük tehát bárhogyan: használati tár-
gyként, eltávolított objektként, viszonyítási alapként. Ezen keresztül, ha akarjuk, 
más szemszögből is nézhetjük a világot! A szék lehet objektum, lehet szubjektum, 
lehet egy projekciós felület, ami a képsíktól eltér, lehet az előtérben, a háttérben, 
egy installáció középpontjában, vagy elrejtve is maradhat a háttérben. Bevonhatja 
a nézőt a saját terébe, de éppen ki is zárhatja őt abból. Ahogy korábban írtam, ki-
hasíthat magának egy részt a térből, vagy éppen alkalmat adhat arra, hogy a néző 
saját komforzónáján túlra jusson egy széknek köszönhetően.

Környezetünket áttekinthetjük individuális vagy kollektív nézőpontból, fó-
kuszálhatunk az egyénre, a közösségre, értelmezhetjük a jelzett tárgyat az egész 
részeként, vagy önmagában egészként, jellemezhetünk vele teljes társadalmi 
viselkedésformát, vagy pusztán esztétikai nézőpontból is megközelíthetjük. 
Kifejezhetünk vele egy érzelmet, egy létállapotot is. Kulturális összefüggésben 
beszélhetünk készítésének időtartamáról – ezzel jelölhetünk végtelenül hosszú, 
esetleg kilátástalan, felmérhetetlen folyamatot (készül, mint a Luca széke). Hoz-
záköthetjük valamely intézmény földrajzi elhelyezkedéséhez (székhely), de belső, 
biológiai funkciókat is jelölhetünk vele.

A főbb pontokon az Anna Margit-kiállítás Kolozsváry Marianna által felve-
tett kulcskérdéseihez, az életműben felmutatott traumatikus események körüli 
jellegzetes témaváltozásokhoz kapcsolom a szék megjelenését, illetve hiányát, ki-
egészítve a pozícióváltást azon művek említésével, ahol erre a maszk, illetve az 
antropomorf bábu minőségváltozása ad lehetőséget.



Faludy Judit

140

A külső szemlélő számára mutatott arc olyan maszk, ami mögé csak ritkán 
enged bepillantást, aki „hordja”. Mindannyian viselünk különféle maszkokat – 
védjük magunkat a támadókkal szemben, a bizonytalan helyzetekben, amikor 
nem tudjuk pontosan, hogy mire számíthatunk, amikor nem akarjuk kiadni ma-
gunkat, nem akarjuk felfedni az igazi belső értékeinket, vagy szégyelljük – akár 
magunknak is bevallani – belső ellenkezésünket, hiányainkat, sérelmeinket, bá-
natunkat.4

Anna Margit esetében ez a bábuvá válás egyik előzménye, illetve „A bábu” 
című kiállításon fontos mérföldkőként vagy fontos fordulópontként lehetett 
értelmezni a székek megjelenését. Emögött egy kiüresedett világ, illetve a trau-
mák hatására üressé, érzéketlenné keményülő test válik láthatóvá. Az üresség üres 
test és szellem. Az ábrázolt testkép megváltozását Kolozsváry Marianna is átme-
netinek értékelte, egy olyan időszakos állapot bemutatását kapcsolta hozzá, ami 
az útkeresés része lehetett az életműben. 

Farkas István művészetét Anna Margit spirituális elődjeként értelmezve, a 
technikai értelemben hagyományos alkotásokban az áttetszőség és a magány 
megjelenítése volt az előhívó kép. 

Egy idézetet kapcsolok a téma kifejtéséhez Roskó Gábor – Turán Tamás: 
Képfogyatkozás5 című könyvéből, a zsidóság és az ide köthető képtilalom változá-
sai, értelmezése miatt választottam.

...Maimonides (aki foglalkozását tekintve orvos volt) a kimerült 
vagy depressziós embernek azt tanácsolja, pihentesse, üdítse fel ma-
gát kellemes dallamokkal, sétálgasson szép kertekben, üldögéljen 
szép látványok (emberek vagy képek) között.6

A szépség – gyógyító erőkénti megfogalmazása ellentétet jelent az ürességgel, a 
kiüresedéssel, a keménységgel szemben akkor is, ha mindkét fogalom a minden ér-
telemben rút, vad, bántalmazó, sötét világ belső tartalommal egyensúlyozott vagy 
éppen elviselhetővé tett átkeretezése. A szépség ebben az összefüggésben számom-

4 A témát részletesen feldolgozza Kopócsy Anna: „Én voltam 1936”. Anna Margit élőmaszkja és 
Ady halotti maszkja. In A bábu megszólal. Anna Margit (1913–1991) életmű-kiállítása. Magyar 
Nemzeti Galéria – Szépművészeti Múzeum, Budapest, 2024. április 10. – 2024. szeptember 1. Ku-
rátor: Kolozsváry Marianna, pp. 61–66.
5 Roskó–Turán: Képfogyatkozás. 2004. 141.
6 Uo.



Trónkultúra

141

ra az idealizálás eltávolításának feleltethető meg, míg a hiány megfogalmazása tár-
gyiasítja, kézzel foghatóvá emelve segíti a trauma megélését. Ez az az átkeretezés, 
amit a pszichológia gyakran a rezíliencia7 fogalmával ír le.

1. kép Farkas István: Domboldalon (Domboldal, A dombon, Dombon), 1931  
© Szépművészeti Múzeum – Magyar Nemzeti Galéria, 2025

Témám szempontjából első sorban Farkas István Domboldalon8 című munká-
ját (1. kép) tartom fontosnak elemezni. Itt a szék egy – az akadémikus festészet-
ben – hagyományos értelmezést nyer. A látszólag nyugodt táj a két világháború 
közti időszak feszültségét, nyomasztó hangulatát éppen ezen üres tárgy segítsé-

7 Gang Wu – Adriana Feder – Hagit Cohen – Joanna J. Kim – Solara Calderon – Dennis S. Char-
ney –Aleksander A. Mathé: Understanding resilience. 2013. 1–15. (Letöltve: 2025. 07. 21.)
8 Farkas István (Budapest, 1887 – Auschwitz, 1944): Domboldalon (Domboldal, A dombon, Dom-
bon). 1931, tempera, fa, 65 × 81 cm (keretméret: 91 × 109 × 10 cm). Jelezve jobbra lent: Farkas 
1931.; Magyar Nemzeti Galéria – Szépművészeti Múzeum, 19–21. századi Gyűjtemény / Festésze-
ti Osztály. Leltári szám: 8609. © Szépművészeti Múzeum – Magyar Nemzeti Galéria, 2025. Ez a 
műtárgy nincs kiállítva. Értelmezhetnénk úgy is, mint ami egy személyes veszteség megfogalmazá-
sa, de apja, Wolfner József, a Singer és Wolfner könyvkiadó tulajdonosa, 1932-ben hunyt el. Ekkor 
kényszerült a festő és családja arra, hogy hazaköltözzön, és átvegye a könyvkiadó irányítását.



Faludy Judit

142

gével láttatja. 1931-ben készült a mű. A pszichológiai elemzés alapján itt a hiány, 
az embernélküliség, a nem jelenlévő élet és a félelem az, amit ez a szék szimbolizál.

Megjelenik az az inkább festészeti technika, amiről Anna Margit műveiben 
írok a következőkben, hogy áttetszővé, átlátszóvá, kiszolgáltatottá válnak az ala-
kok, illetve olyan figurákat ábrázol, amelyek arc nélkülivé oldódnak, és ez az arc-
nélküliség köszön majd vissza az Anna Margit-i életműben, illetve Thury Leven-
ténél is szerepet kap. 

2. kép Farkas István: Alkonyat (Este, Alkonyi táj, Alkony), 1931  
JPM, MMK gyűjteménye, Pécs. Ltsz.: 68.494

Farkas István Alkonyat9 című festményét (2. kép) szeretném még megemlíteni, 
hiszen ezt már André Salmon is kiemelten fontos műként határozta meg a pári-
zsi katalógusban10. A két idős asszony alakja szinte belevész a tájba, a baloldali 
lárvaszerű maszkja holtsápadtan vonzza a mindenkori néző tekintetét. A jobb ol-
dali figura épp csak ellenpontozásképp, a nézőnek háttal jelenik meg egy görcsös 
ágaival az égbe kiáltó, szinte kiszáradt fa és a háttérben tornyával a horizont fölé 

9 Farkas István: Alkonyat (Este, Alkonyi táj, Alkony). 1931, tempera, farost, 144 × 145 cm, jn, Janus 
Pannonius Múzeum, Modern Magyar Képtár gyűjteménye, Pécs. Leltári szám: 68.494.
10 Hivatkozik rá S. Nagy Katalin: Farkas István. 2002. 194.



Trónkultúra

143

magasodó templom hármasának hangsúlyos egységében. Beszélhetünk-e itt nyu-
galomról, szépségről? Sokkal inkább a vihar előtti csend tüze izzik a levegőben. 
Ahogy a keleti kultúrák grafikáin edzett szem halad a kép középvonalára helye-
zett úton, még egy témacsoport feltűnik: az előtér dombos vidékének távlatában 
egy élénkebben lombos fa és egy L alakú, fehér uradalom mellett újabb két staffa-
ge-figura tántorog, míg mögöttük a ködös perspektíva kékre színezi a hátteret.

3. kép Farkas István: Balatoni emlék, 1938 MZsML, Budapest. Ltsz.: 64.2341

Meleg földszínek dominálják a Balatoni emlék11 című festményt is (3. kép). 
Az őszi fák színes lombkoronája mögül előbukkanó, fájdalomtól megnyúlt 
fák csakúgy feloldódnak, mint a kép középpontjában az útra helyezett elegáns 
ruhás, szőrmekabátos, elszürkült arcú áttetsző özvegy, vagy a háttérben épp 
csak árnyakként bolyongó, látszatra két-két beszélgető, egymást támogató 
párra bontott embercsoport. Alig van fény, alig van árnyék, elmúlik az élet.  
Az elmúlásnak ez a testközeli megfogalmazása minden apró vonal rezdülésében 
szinte kézzel fogható.

11 Farkas István: Balatoni emlék. 1938, tempera, fa, 80 × 100 cm, jn, Magyar Zsidó Múzeum és 
Levéltár, Budapest. Leltári szám: 64.2341.



Faludy Judit

144

Anna Margit A bábu megszólal12 című kiállításából néhány olyan művet 
választottam, amik számomra a stílus-, illetve műfajváltás eszközei, a mondanivaló 
jellegzetes átalakulásának kifejezői voltak. 

Hegyi Lóránd a kiállítás megnyitóján éppen a harmincas években készített 
alkotások fontosságát emelte ki.13 Anna Margitnak a franciaországi, illetve Pá-
rizsban élő művészek iránti érdeklődését, műveltségét, fontos szerzők és művek 
ismeretét hangsúlyozta.

A századforduló utáni évek avantgárd irányzatai, a klasszikus párizsi 
iskola érdekelték – mondja Hegyi – André Derain, a késői Nabis 
festők, Chagall szintén késői korszaka, Braque, és a kevéssé ismert 
Marie Laurencin és Chaïm Soutine festészete. Ez volt az ő világa. 
Bonnard, Vuillard színvilága egyértelműen megjelenik ezekben az 
években. […] A szépséget mint egy tovatűnő, bizonytalan, de mégis 
mindenhol jelen lévő élményként ábrázoló festészet […]. Ugyanez 
az új fajta lirizmus, bensőségesség, intimitás, harmóniakeresés jelle-
mezte az új irodalmi generációt, az úgy nevezett ’ezüstkor’ generá-
ciójának alkotóit: Gelléri Andor Endre gyönyörű lírai realizmusát, 
Pásztor Béla verseit, Zelk Zoltán verseit. […] Már nem a harcias, 
kombattans, hősies avantgárd, ami a nagy univerzális utópiák meg-
valósítására készül, ez már egy rezignált generáció. Még nem a há-
ború, már nem a triumfális avantgárd. A közte lévő évek. Ezek az 
évek, amik érlelték a félelmet, az elbizonytalanodást, de ugyanak-
kor megerősítették a stabil – ha tetszik, bizonyos értelemben antik 
vagy mediterrán – szépség iránti vágyakozást. Egy olyan rendkívül 
gazdag, rendkívül kifinomult festői univerzumról van szó, ami kü-
lönböző elemekkel Chaïm Soutine esetében inkább expresszívebb, 
Derain esetében inkább nosztalgikus, Vaszary esetében inkább ko
lorisztikus, Marie Laurencin esetében inkább pszichológiai, Vuil-
lard, Bonnard esetében az intérieur világa, bezárkózó, befelé forduló 
világnak a szépsége. […] Ez az a borzalmas veszteség első sorban a 
magyar kultúra borzalmas vesztesége, hogy egy egész generáció tű-

12 Lásd az 1. számú jegyzetet.
13 Hegyi Lóránd művészettörténész Anna Margitról A bábu megszólal életmű-kiállítás 
megnyitóján, 2024. április 12. https://youtu.be/4HveKxuzjio?si=n9_U_p-JQJRGtVhI (utolsó 
látogatás: 2025. 08. 18.)



Trónkultúra

145

nik el a fasizmus borzalmában. Halász Gábor, Szerb Antal, Pásztor 
Béla, Radnóti Miklós, és sorolhatnánk a nagy figurákat. […] Anna 
Margit korai festészete ebbe a kultúrába ágyazódik bele. […] A ké-
sőbbi radikálisabb, expresszívebb, részint a szürrealizmus által befo-
lyásolt képei valóban a háború, az üldöztetés élményére reagálnak, 
de mindvégig megmarad benne a nagy klasszikus – modern klas�-
szikus – tradíciónak a tisztelete és nosztalgia ez iránt a világ iránt.14

Anna Margittól olyan művet (4. kép) választottam elsőként, ahol ez a párizsi irá-
nyultság érződik: táncosnőket15 jelenít meg – félig áttetsző módon. 

A tánc, a mozgás a maga helyváltoztatásaival, 
légiesen könnyednek tűnő, művészi kidolgo-
zottságával egy ideális világ örökifjú tagjait el-
különíti a mindennapi ember világától. Ez is te-
remtés, kreativitás. Mögöttük domború tükör 
veri vissza az üres teret, utal a múltra, az ősök 
visszatérő lelkeire; mellettük üres szék árválko-
dik az előtérben. A festmény 1936-ban készült, 
ahol még a figurák emberiek, emberi formában 
valami régmúlt franciás, degas-i mozdulatsort 
idéznek. Mégis Anna Margit ábrázolásmódja 
átlátszóvá, kiszolgáltatottá teszi kecses alakju-
kat. Az üres széket értelmezhetjük ugyanúgy, 
mint Farkas István alkotásain. Jelentheti az in-
timitást a próbateremben, vagy a megfigyelőt, 
aki éppen kilépett a helyzetből, hogy rögzítse 
a pillanatot, esetleg mindazokat a nézőket, akik 
egy hasonló élethelyzetben befogadói lehetnek 
a látványnak. Külön figyelmet kell fordítanunk 
a tükör formájára – itt a népi bútorok és eszkö-
zök hangsúlyos megjelenésére kell gondolnunk, 
amiről Sedlmayer Krisztina írt tanulmányt16 a 

14 Lásd a 13. számú jegyzetet.
15 Anna Margit (Budapest, 1913 – Budapest, 1991): Táncosnők. 1936 (1936/80), tempera, papír, 
64 × 34 cm, magántulajdon (kat. p397).
16 A bábu megszólal. Anna Margit (1913–1991) életmű-kiállítása. 133–136.

4. kép Anna Margit: Táncosnők, 1936, 
magántulajdon © Darabos György



Faludy Judit

146

kiállítás kísérő katalógusában. Az arcok maszkszerűsége, elnagyolt, kubisztikus 
szerkesztése szintén Anna Margit franciás érdeklődésének köszönhető, a klasszi-
kus festészeti hagyományba illeszkedik. 

Anna Margit Beteg lelkek kertje17 című munkája (5. kép) ugyancsak 1936 kö-
rülre datálható.

Itt egy részletre voltam kíváncsi legfőképpen, ahol ezek a beteg lelkek térben 
egymástól is elkülönülve és nagyon áttetsző megfogalmazásban, kiszolgáltatott 
módon jelennek meg. Kolozsváry Marianna, a kiálltás rendezője a kép segítsé-
gével érzékeltette az elképzelése szerint az életműben utólagosan felfedezhető 
változásokat, így a fordulópontot is. Szintén ide köthető az ugyanebben az idő-
ben született A Károlyi-kert.18 (6. kép) Az önarcképnek és az élő önportrénak 
a rögzítése, az emlékek felállítása, illetve a későbbi emlékezetbe idézhetőségnek 

17 Anna Margit: Beteg lelkek kertje. 1936 körül (tévesen 1937/68), tempera, papír, 83 × 70 cm, 
magántulajdon (kat. p397). Nem tudjuk, van-e köze a kép születésének Balassi Bálintnak a szü-
lei vigasztalására németről magyarra fordított Beteg lelkeknek való füves kertecske című vallásos 
elmélkedéséhez (Krakkó, 1572). 
18 Anna Margit: A Károlyi-kert. 1936 körül, tempera, papír, 57 × 45 cm, Rómer Flóris Művészeti 
és Történeti Múzeum, Győr (kat. p397).

5. kép Anna Margit: Beteg lelkek kertje, 1936 körül, 
magántulajdon

6. kép Anna Margit: A Károlyi-kert, 1936 körül, 
Rómer Flóris Művészeti és Történeti Múzeum, Győr



Trónkultúra

147

megfogalmazása mindvégig fontos szempontot jelentett a művész jelenhez való 
viszonyában.19 

Anna Margit nem a sokak által emlegetett, Ámos Imre birtokában lévő Ady-
maszkkal ábrázolta saját magát, hanem egy önmagáról készített gipsz lenyomat 

– „időkapszula” – érdekelte igazán. Többször is megrajzolta, megfestette saját 
portréját ezzel a tárggyal, így megtöbbszörözte a rögzített pillanatot. Hivatko-
zási alapként tehát nem az ismert és elismert, ikonikus költőfejedelemhez mérte 
saját művészetét, hanem önmagához viszonyította egyrészt a technikai tudást, 
másrészt az idősíkok egymásra vetítését, az idő változékonyságának, múlékony-
ságának bemutatását.20

A tematikus változás, a különböző életszakaszok közötti átmenet, a gondol-
kozásmód, a viszony alakulása, tudatos alakítása A sétalovaglás21 című képen jól 
látszik. (7. kép) Az alakok kissé teltebbek, de ez a portréforma nem jelent kevésbé 
kiszolgáltatott létet, mint az üres test. 

19 Lásd a 4. számú jegyzetet.
20 Lásd a 18. számú jegyzetet.
21 Anna Margit: A sétalovaglás. 1937, tempera, papír, 70x100 cm, Ferenczy Múzeumi Centrum, 
Szentendre, Leltári szám: 84.39 (kat. p399).

7. kép Anna Margit: A sétalovaglás, 1937, Ferenczy Múzeumi Centrum, Szentendre, Ltsz.: 84.39



Faludy Judit

148

8. kép Anna Margit: Kiáltás (Rémület, Éneklő), 1948,  
Jáky-Gyűjtemény © Darabos György

A háború utáni időszakból, az 1948-as Rémület22 című munkáját választottam 
(8. kép), ahol az ürességet a bábuvá vált forma és a totális szellemi és lelki lét nélkü-
liség jellemzi. A kiáltás, a rémület mégis egy pici finom virágmotívummal elken-
dőződik, a totális negatív értelmezés feloldódik. Kolozsváry Marianna véleménye 
szerint ez nem pozitív gondolkozás megfogalmazása. Meglátásom szerint mégsem 
ugyanaz a negativitás szűrődik át, mint az üres testek vagy a kiürült formák 
ábrázolásakor. Ugyanebben az időszakban született Magány23 című munkája is (9. 
kép), ahol egy szinte Gólemhez hasonlító, áttetsző, ám inkább vidám, nyakigláb 
bábu elől menekül egy szintén csak sziluettel jelzett emberi figura. 

Számomra ugyanakkor ehhez a korszakhoz is a szék megjelenése kapcsolha-
tó a változás kifejezőjeként. Az általam használt definíció szerint modernizmus.  
A változás igényének képi ábrázolása. Átmeneti tárgy a kitörölhetetlenül hiányzó 
múlt és a félt jelen, a távoli jövő között. Egy olyan forma, ami általánosságban 

22 Anna Margit: Kiáltás (Rémület, Éneklő). 1948, olaj, papír, 29 × 23 cm, Jáky-gyűjtemény (kat. 
p 413).
23 Anna Margit: Magány. 1948 (1948/36), olaj, papír, 25 × 35,5 cm, Budapesti Történeti Múzeum 
(Kiscelli Múzeum – Fővárosi Képtár). Leltári szám: KM 77.15 (kat. p413).



Trónkultúra

149

könnyen érthető bármilyen társadalmi háttérrel, bármilyen kulturális identitás-
sal érkező néző, befogadó számára. 

Az 1950-es évektől kezdődően az Anna Margit-i életműben ismét változást 
érzékelhetünk. Itt a bábu megformálásában a szerző már tökéletesen mellőzi az 
emberszerűséget, az megmarad élettelen bábunak a maga kitömött mivoltában. 
Testet ölt, de ez a test nem amolyan antropomorf figura, sokkal inkább valami-
lyen szerves anyaggal megtöltött lény, amelyik csak olyan módon emberszerű, 
hogy a befogadó emberi lénynek véli. Mindez merő feltételezés.

Fontos kiegészítése ennek a változás iránti igénynek a madárforma megjelené-
se, ami kapaszkodik a földbe, és át tud lépni az égbe, dimenziót, síkot, regisztert 
tud váltani. Ez szintén átmeneti formának tűnik, de meglátásom szerint a szék 
erőteljesebben kapcsolódik az irányváltás fogalmához, nem érthető félre. Míg a 
madár esetében a klasszikus értelmezés a transzcendentális felé nyitást érzékeli, 
addig a szék inkább a transzponálás eszköztárához tartozik. A jelenben is kézzel 
fogható jelenlét kifejezése. Nem tekinthető megelevenített, határokat áthágó tör-
ténelmi képnek, mintának, nem tekinthetünk rá mint identitásunk részét képező 
mitikus figurára, nem azonosítható magával a traumával, de utal rá. A művészi 
eszköztár ismeretében az üres hely betöltetlen, betölthetetlen űrje.

9. kép Anna Margit: Magány, 1948, Budapesti Történeti Múzeum 
(Kiscelli Múzeum – Fővárosi Képtár), Ltsz.: KM 77.15



Faludy Judit

150

10. kép Anna Margit: Öböl, 1964, Levendel-gyűjtemény, letét, Budapesti Történeti Múzeum 
(Kiscelli Múzeum – Fővárosi Képtár), Ltsz.: L.L.99.13.

11. kép Anna Margit: Magány, 1967, Levendel-gyűjtemény, letét, Budapesti Történeti Múzeum  
(Kiscelli Múzeum – Fővárosi Képtár), Ltsz.: L.L.99.12



Trónkultúra

151

Az Öböl24 és a Magány25 című művek (10. és 11. kép) azt az időszakot repre-
zentálják, amikor Anna Margit útkeresésében Csontváry, Gulácsy és más festők 
képeihez próbált visszanyúlni – megidézve formakincsüket és fogalomkészletü-
ket anélkül, hogy művészi hatásuk alá került volna. Saját útját ebben az irányban 
próbálta fejleszteni. Az üres szék az ebben az esetben is inkább a hiányhoz, in-
kább a Farkas István-i klasszikus értelmezéshez kapcsolódik, mint ahhoz, amit 
majd Thury Levente esetében látunk.

Csontváry Kosztka Tivadar Életfa című képének újrafeldolgozásán26, az abból 
inspirált festményen a jobb alsó sarokban Anna Margit egy önarcképét látjuk, mel-
lette az üres szék a társ hiánya, vele együtt az elpusztultak emlékének megidézése, 
akiket így jelentőségteljesen szembe lehet állítani az ünneplőkkel, a túlélőkkel, akik 

24 Anna Margit: Öböl. 1964, olaj, vászon, 17 × 27,5 cm, Levendel-gyűjtemény, letét, Budapesti Tör-
téneti Múzeum (Kiscelli Múzeum – Fővárosi Képtár). Leltári szám: L.L.99.13. (kat. p294 és p422).
25 Anna Margit: Magány, 1967 (1967/10). olaj, vászon, 25 × 40 cm, Levendel-gyűjtemény, letét, 
Budapesti Történeti Múzeum (Kiscelli Múzeum – Fővárosi Képtár). Leltári szám: L.L.99.12. (kat. 
p296 és p424).
26 Anna Margit: Életfa. 1970, olaj, vászon, 62 × 92 cm, Ferenczy Múzeumi Centrum, Szentendre. 
Leltári szám: 84.55 (kat. p292 és p427).

12. kép Anna Margit: Életfa, 1970, Ferenczy Múzeumi Centrum, Szentendre, Ltsz.: 84.55



Faludy Judit

152

ismét építkeznek, összekapcsolják a régmúltat az aktuálissal. (12. kép) A holtakat 
a domboldalon megjelenő égő gyertyák emlékezetével is megidézi. Kolozsváry 
Marianna értelmezésében a léggömböt tartó figura a visszatérő férj, az idealizált, a 
vágyott férj ábrázolása. Összevetve a szék által bemutatott hasonló vágyreprezen-
tációval megállapíthatjuk, mekkora távolság feszül mind térben, mind időben és 
minden szinten a léggömböt tartó és a múlt emlékeként rá utaló forma között. 

A hatvanas évektől az Anna Margit-i bábufigurák kezdtek, nemcsak vizuálisan 
kitöltött módon, hanem valójában, a festésmódban, anyaghasználatban, ecsetke-
zelésben, a textúrában is teret, testet, vastagabb a festékréteget, középkori mintára 
utaló mustrát kapni.

Plaszticitásuk, ami a korábbi képeknél 
kevésbé volt jellemző, élettelivé, vonzóvá, 
rútságukban is szinte széppé magaszto-
sítja őket. Az 1976-os Önarcképet27 tar-
tom még fontosnak kiemelni (13. kép), 
amely az útkeresés után a korszak lezárá-
sát is jelenti. Ezen a festményen szétesik 
a bábu, szétesik a test. Eltűnik a fej, a he-
lyére csak egy madár kukkant be, tehát a 
madár az, ami az ürességet teszi láthatóvá 
a néző számára. Az üresség ebben a meg-
fogalmazásban testi-lelki megtörtségre, 
nihilizmusra ad példát.

Ezután kezdi meg Anna Margit a Te-
remtés sorozat megvalósítását. Ez a soro-
zat lesz a kulcsmotívum Thury Levente 
szobrainak az értelmezéséhez. Két képét 
választottam, az egyik Az alkotó pihen28 
(14. kép), ahol visszatérést látunk a zsidó 
hagyományokhoz, abban az értelemben, 

hogy a Teremtő nem ábrázolható, az arca nem mutatható meg, és a pihenő figu-
ra valamilyen ember alakú, emberszabású vagy az ember képére formált Teremtőt 

27 Anna Margit: Önarckép. 1976, olaj, vászon, 87 × 62 cm, Ferenczy Múzeumi Centrum, Szent-
endre. Leltári szám: 84.124 (kat. p433).
28 Anna Margit: Teremtés sorozat. Az Alkotó pihen. 1977, olaj, színes kép rátét, vászon, 92 × 92 cm, 
Ferenczy Múzeumi Centrum, Szentendre. Leltári szám: 84.140 (kat. p434).

13. kép Anna Margit: Önarckép, 1976,  
Ferenczy Múzeumi Centrum,  

Szentendre Ltsz.: 84.124



Trónkultúra

153

14. kép Anna Margit: Teremtés sorozat. Az Alkotó pihen, 1977,  
Ferenczy Múzeumi Centrum, Szentendre, Ltsz.: 84.140 

15. kép Anna Margit: Teremtés sorozat. Be van fejezve a nagy mű, 1977,  
Ferenczy Múzeumi Centrum, Szentendre. Ltsz: 84.138



Faludy Judit

154

jelenít meg. A másik kép: Be van fejezve a nagy mű29. (15. kép) A kéz, a tevékeny, 
a cselekvő kéz kap nagyon erős hangsúlyt. Az alkotás folyamatára ez a kéz az, ami 
felhívja a figyelmet. Itt szintén illeszkedik a művész a zsidó kultúrában évszázadok 
óta jelen lévő, szöveghagyományra épülő, védelmező (vagy az ellenfélnek ártó), az 
emberi sorsban beavatkozó megjeleníthetetlen Kimondhatatlan Nevű ábrázolá-
sokhoz (lásd pl. Bét Alfa zsinagóga padlómozaikja, i.sz. 6. sz. első negyede).

Mind Farkas István, mind Anna Margit esetében a megjelenített hiány nem-
csak társadalmi, de személyes érintettséget is takar. Ezért kiemelkedően fontos a 
helyzetérzékelés ilyen tudatalatti, vagy éppen nagyon is tudatos megfogalmazása.

A festők általában két dimenzióban gondolkoznak. Thury Levente, keramikus 
szobrászként három dimenzióban alkot, felépíti a tárgyait, a felhasznált székeket 
lebontja, hogy helyére más anyagból tegyen részletet, az élőt élettelennel bővíti, 
miközben a látvány teljességét az emberi elme egészíti ki. Mert a vallási előírások 
és szöveghagyomány értelmében csak az isteni lehet tökéletes ép és egész30.

Thury Levente a cselekvéssel a Gólem megszelídítését tűzte ki programjaként, 
vagy azt tekintette művészi hitvallásának. Művészete mozgatórugójaként em-
lítette mindig a Gólemet, mert úgy tartotta, hogy a prágai Gólemkészítő Lőw 
rabbival családi rokonságban áll. A szobrai nagyon gyakran kerámia fejjel – egy 
nem nélküli kerámia fejjel –, és nagyon hangsúlyos aktív kézmozdulattal jelent-
keznek. Mondhatnám, hogy ez az ikonok világát idézi, de ez nem lenne – azt 
hiszem – tisztességes Thury Leventével kapcsolatban. Talán ahhoz a művészeti 
hagyományhoz vezethető vissza, ami a bizánci művészet ikontiszteletét, annak 
spirituális tartalmait eredményezte. Thury azonban sokkal inkább a zsidó hagyo-
mányokban kereste művészi identitását, és igyekezett a zsidó miszticizmusból 
eredeztethető szimbolikus értelmezési keretet adni munkáinak.

Azt látjuk a művein, hogy a kéz cselekvő forma, a kreativitás, a teremtés (em-
beri vagy isteni) megfogalmazása. Lehet elutasító, mint egy szelíd gólem keze, 
vagy kapcsolatot kereső mozdulat. (16. és 17. kép)

Az öltözet csíkozása utalhat akár az auschwitzi rabruhákra is. Kapcsoljuk 
most hozzá ezt a formát egy tulajdonképpen talált tárgyhoz, az egyéni készítésű 
vagy akár tömeggyártott székhez, amit az alkotó jelentős mértékben átformál, 
megcsonkít – ugyanakkor ki is egészít. 

29 Anna Margit: Teremtés sorozat. Be van fejezve a nagy mű. 1977, olaj, vászon, 92 × 92 cm, Feren-
czy Múzeumi Centrum, Szentendre. Leltári szám: 84.138 (kat. p434).
30 Ezért például minden építkezésen is hagynak egy tenyérnyi tökéletlenséget, befejezetlenséget 
annak jelzésére, hogy az emberi alkotás határai végesek.



Trónkultúra

155

Kerámiáihoz fűzött elméleti írásaival 2015-ben publikáltak egy könyvet, ami 
a Magyar Zsidó Múzeumban általam is rendezett 1998-as Orient/e kiállításhoz 
nyúlik vissza, ahol még Leventével együtt tudtunk dolgozni. Részletes elemzését 
adja gondolkozásmódjának, kiindulópontját interdiszciplináris munkái értelme-
zési rendszerének. Ami fontos volt a munkáiban, az az ég és föld között levés, 
a lét, illetve a Teremtő és a teremtés aktusának megfogalmazása. Ahogy én is a 
pozícionálást, a nézőpontváltást emeltem ki a szék rendeltetésszerű vagy éppen 
attól eltérő használatával kapcsolatban, Thury Levente esetében is nagyon fontos 
a változtatás lehetősége.31

Mi magunk is más és más pozícióba kerülhetünk. Lehetünk alkotók, és lehe-
tünk megalkotottak. Nézhetjük a világot a teremtő felől, és nézhetjük a teremtett 
felől – ahogy Thury Levente tette. Székei szándékosan felfordítottak. 

Célja volt a néző bevonása az alkotásba, ha másképp nem, akkor azzal, hogy 
az alkotó a megszokott nézőpontból kimozdítsa a befogadót. Hogy pozíció-

31 Thury Levente (Budapest, 1941 – Budapest, 2007): Rövid történet az ideától a koleszterinen át a 
szénhidrátig. 2003, 186 × 75 × 75 cm, farostlemez, textil, kerámia (a család tulajdona); Franciakulcs 
(O191). 1986, 43 × 59 × 47 cm, kerámia, fa, fém (a család tulajdona); Ülő Gólem (O190). 1998, 
115 × 43 × 47 cm, kerámia, fa, textil, zsineg, kagyló (a család tulajdona).

16–17. kép Thury Levente: Rövid történet az ideától a koleszterinen át a szénhidrátig, 2003 © Kalmár Lajos



Faludy Judit

156

ba kerüljünk, hogy másik pozícióba kerüljünk. Hogy fölülről nézzük a világot, 
amit egyébként mindig alulról nézünk, amiben csak a magunk fizikai határaiig 
lehetünk jelen. (20. kép) Ehhez ácsolt olyan szerkezetet, ahol megjelenik a 
mindennapi szék, és ahol megjelenik a trón is. Nagyon fontos kérdés az élet-
műben, hogy mit jelent, hogyan értelmezhetjük a trónt. A művész kulturális 
hátteréből következően nem a reneszánsz uralkodói szimbólumok felől közelít 
ehhez az általunk tárgyként kezelt objektumhoz, hanem a Tóra szövegeinek az 
egyszerű paraszti világ formakincseivel elérhető láthatóvá tétele felől. Trónkultú-
ra – a könyvek népének írásos és íratlan, szóbeli közlései, rabbinikus és bukolikus, 
elmélyült és általánosan elfogadott, köznapi irodalma mentén. Hiszen még az 
emésztés végtermékének a kiadása is ehhez a szóhoz kapcsolódik, a népi etimo-
lógia tehát összefüggést lát mindezen magasztos és nagyon is prózai, testközeli 
tartalmak között. Amikor trónolunk, uralkodhatunk a saját testünk felett, az 
eredmény pedig tökéletesen lehúzza az e világon túli emelkedett gondolatokat és 
szellemet valami nagyon is földi létbe. (21. kép)

Thury Levente azzal is kísérletezett, hogy kerámiáit az emberi lét fizikai va-
lóságának jellemzőivel ruházza fel – nagybátyja, Charles Fenyvesi segítségével 

19. kép Thury Levente: Ülő Gólem (O190),  
1998 © Kalmár Lajos

18. kép Thury Levente: Ülő Gólem 
(O190), 1998 © Faludy Judit



Trónkultúra

157

parfümgyártó cégekben kutatta azokat a 
finom szagokat és illatokat, amelyeknek 
köszönhetően a szobrászat háromdi-
menziós határait átlépve animizálhatja 
személyes tárgyakkal „felöltöztetett” lé-
nyeit. 

Ismét egy ellenpontot kell megem-
líteni. Az ördög a részletekben lakik.  
A Gólemet napról napra a torkába helye-
zett szent szövegekkel kelti életre az alko-
tója, ám amikor elfeledkezik arról, hogy 
az írást kiemelje, és a Gólemet pihenésre 
szólítsa fel, akkor történik baj. A teremt-
mény önálló gondolkodással nem, de 
destruktív akarattal rendelkezik, és cse-
lekszik is. Ez okozza a vesztét is. 

A legapróbb részletektől pedig Illyés 
Gyula tíz mondatával emeljük fel tekin-
tetünket. 20. kép Thury Levente: Látható igazság, 1998  

installáció © Oláh János

21. kép Thury Levente: Franciakulcs (O191), 1986  
© Kalmár Lajos



Faludy Judit

158

Illyés Gyula: A tettes
5
Tíz mondatban az olvasó elé helyezzük azt a legalább tízezer böl-
cseleti műből fölterebélyesedett elméletet, a mind a mai napig a 
legésszerűbbet annak bizonyítására, hogy van rend, azaz halhatat-
lanság. Hogy órarendszerünket személyes szándék húzta föl.
A tétel Szent Tamástól ered. Eszerint a tárgyakban végbemenő 
minden változás külső behatás eredménye. Minden behatás fölté-
telez természetesen egy előző behatást. Ezek sorozata pedig szük-
ségszerűen egy olyan változás-előidézőt tételeztet föl, amely úgy 
oka minden változásnak, hogy maga már nem változik. Nem lehet 
ez tehát sem afféle első szem a láncban, sem holmi időbeli kiindu-
lópont. Mert hisz akkor is még az volna, mint a többi. Másfajta 
külsőből kell ezekre hatnia. A véges, változó, létrenden kívül pedig 
ilyen eredménnyel csak egy nem-véges egy nem változó ható- vagy-
is teremtő-erő működhet.

22. kép Thury Levente: Látható igazság,  
1998 © Faludy Judit



Trónkultúra

159

A falatnyi fagylalton át tehát, melynek lágy megroskadásán lenyel-
te előtt egy pillanatra megállt a szemünk, a Teremtő trónusához 
száguldhat a tekintet.32

Mert a kultúra megszólalás, látásmód is. Annak belső észrevétele, ami kívül látha-
tatlan, megjeleníthetetlen. A Teremtő cselekvő kézfeje felmagasztosítja az elegan-
ciájától részben megfosztott, „lába szegett”, pihenésre immár alkalmatlan tárgyat, 
ami a spirituális térben új – az ember számára hozzáférhetetlen – funkciót kap. 
(22. kép) Thury Levente trónja az Isten létének bizonyítéka.33 

Irodalom

A bábu megszólal. Anna Margit (1913–1991) életmű-kiállítása, MNG Földszint, 
időszaki kiállítótér – 2024. április 10. – 2024. szeptember 1. Katalógus 
szerk. Kolozsváry Marianna.

Hegyi Lóránd művészettörténész Anna Margitról A bábu megszólal életmű-ki-
állítás megnyitóján, 2024. április 12. https://youtu.be/4HveKxuz-
jio?si=n9_U_p-JQJRGtVhI (utolsó látogatás: 2025. 08. 18.)

Illyés Gyula: A tettes https://konyvtar.dia.hu/html/muvek/ILLYES/il�-
lyes00001/illyes01201/illyes01201.html (Utolsó letöltés: 2025. 07. 21.)

Kolozsváry Marianna szerk.: A bábu megszólal. Anna Margit művészete. Buda-
pest: Magyar Nemzeti Galéria – Szépművészeti Múzeum, 2024.

Kopócsy Anna: „Én voltam 1936”. Anna Margit élőmaszkja és Ady halotti 
maszkja. In A bábu megszólal. Anna Margit (1913–1991) életmű-kiállí-
tása. Magyar Nemzeti Galéria – Szépművészeti Múzeum, Budapest, 2024. 
április 10. – 2024. szeptember 1. Szerk.: Kolozsváry Marianna, pp. 61–66.

Roskó Gábor – Turán Tamás: Képfogyatkozás. Budapest: Akadémia Kiadó, 2004.
S. Nagy Katalin: Farkas István. Budapest: Farkas István Alapítvány, 2002, œuvre-

katalógus.

32 https://konyvtar.dia.hu/html/muvek/ILLYES/illyes00001/illyes01201/illyes01201.html 
(Utolsó letöltés: 2025. 07. 21.) Külön köszönöm Papp Ákosnak, hogy felhívta figyelmemet erre 
az irodalmi alkotásra.
33 Thury Levente (Budapest, 1941 – Budapest, 2007): Látható igazság. 1998, 117 × 65 × 58 cm, 
fa, kerámia, textil (a család tulajdona) © Faludy Judit.



Faludy Judit

160

Thury Levente: Talán egy gólem-történet? / A Golem Story May Be? Budapest: 
Ráday Könyvesház, 2005.

Wu, Gang – Adriana Feder – Hagit Cohen – Joanna J. Kim – Solara Calderon – Den-
nis S. Charney – Aleksander A. Mathé: Understanding resilience. Frontiers in 
Behavioral Neuroscience. February 2013|Volume 7|Article 10., pp1–15. doi: 
10.3389/fnbeh.2013.00010; www.frontiersin.org (Letöltve: 2025. 07. 21.)



Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Basics Beatrix
https://orcid.org/0009-0009-9595-0298
OR-ZSE megbízott oktató; NÖF; a Múzeumcafé és Targum szerkesztője

A magyar szimbolizmus  
elfeledett festője

Hirémy-Hirschl Adolf (1860–1933) életműve az előző  
századforduló európai művészeti törekvéseinek kontextusában

Absztrakt

A temesvári születésű Hirémy-Hirschl Adolf egyfelől tökéletesen illeszkedett az aka-
démiai elvárásokhoz és témaválasztáshoz, másfelől a fin-de-siècle egyik legsikeresebb 
bécsi festőjeként és zsidóként egyfajta misztikus szimbolizmus művelőjeként csatla-
kozott a legújabb irányzatokhoz. 1882-as bécsi akadémiai nagydíja révén Rómába 
utazott, ez egy sor változást hozott festészetében és életében, amelynek utolsó 35 
évét Rómában töltötte. Leszármazottjai és örökösei mintegy foglyul ejtették műveit, 
amelyeknek jelentős része csak az 1980-as években válhatott ismertté. Az Istituto 
Storico Austriaco levéltárában nemrég előkerült a festő hagyatéka; levelezés, fotók, 
vázlatrajzok és hivatalos iratok. Az elsősorban német–osztrák szimbolista festők 
műveit gyűjtő kaliforniai The Daulton Collection is jelentős alkotásait őrzi, de más 
nagy gyűjteményekben (The Metropolitan Museum of Art, The Art Institute Chi-
cago) is megtalálhatók alkotásai – ezek alapján az életmű rekonstruálható.

Kulcsszavak: szimbolizmus, Temesvár, Róma, Bécs, Künstlerhaus, Ahasvérus, 
preraffaelita

Abstract

Adolf Hirémy-Hirsch, born in Temesvár (now Timișoara, Romania) apparent-
ly met the academic expectations and choice of subject, but at the same time he 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.7



Basics Beatrix

162

joined the latest trends as one of the most successful Viennese Jewish painters of 
the fin-de-siècle, an artist of mystical symbolism. The academic prize he was award-
ed in 1882 provided him the opportunity to travel to Rome, bringing important 
changes in his life and career. The last 35 years of his life were spent in the “Eternal 
City”. His works were however captured by his descendants and heirs, so the ma-
jority of them became known only in the 1980s. His bequest – documents, letters, 
photos, drawings – found in the Archivio di Istituto Storico Austriaco, Rome are 
sources of outstanding importance. Many of his works are in the Daulton Col-
lection, dedicated to the art of German-Austrian Symbolist painters, but further 
works are kept in famous collections, such as The Metropolitan Museum of Art, 
The Art Institute of Chicago. The writing is an attempted reconstruction of his 
oeuvre.

Keywords: Symbolism, Temesvár/Timișoara, Rome, Vienna, Künstlerhaus, 
Ahasuerus, Pre-Raphaelites

A festő

Hirschl Adolf Temesváron született. Mint számosan akkoriban, ő is a bécsi 
Képzőművészeti Akadémián kezdte el 1878-ban a tanulmányait ösztöndíjas-
ként, mesterei a monumentális történelmi műveiről ismert August Eisenmenger 
(1830–1907) és az orientális zsánerképek divatját erősítő Leopold Carl Müller 
(1834–1892) voltak. Két évvel később nyert először díjat a Búcsú: Hannibál át-
kel az Alpokon című képével. 1882-ben egy újabb díjjal járó pénzjutalom tette 
lehetővé, hogy Rómába utazzon. Ez az út, a római élmények egész életére és ké-
sőbbi művészetére jelentős hatással voltak. 1884-ben Bécsbe visszatérve kezdte 
el festeni A pestis Rómában című nagy méretű, azóta elveszett festményét. Egyre 
több megbízást kapott, egyre sikeresebb lett, amire csak egy magánéleti „ballépés” 
vetett némi árnyékot: egy házasságban élő fiatal nővel, Isabella Henriette Vic-
toria Rustonnal kezdett viszonyt, s bár a hölgy elvált és végül összeházasodtak, 
az előkelő társaság nem feledte a kezdetben botrányos kapcsolatot. Így azután, 
immár feleségével együtt visszatért Rómába, és élete további 35 évét ott élte le. 
1898-tól kezdve használta a ma ismert formában, Hirémy-Hirschlként a nevét.1

1 Hirémy-Hirschlről alig található szakirodalom; 1984-es életműkiállításának a katalógusa (Adolf 



A magyar szimbolizmus elfeledett festője

163

Bécs, Makart

Hans Makart (1840–1884) rövid élete alatt kora legkeresettebb, európai hírű 
művészévé emelkedett. Jóllehet a bécsi Képzőművészeti Akadémiáról eltanácsol-
ták, Münchenbe ment, ahol két év után, 1861–65 között Karl Theodor von Pi-
loty (1826–1886) tanítványa lett. Piloty az akadémiai rangsorban legmagasabb 
helyre sorolt történelmi festészetnek volt a mestere, ám Makart szerte Európá-
ban: Londonban, Párizsban, Rómában is gyűjtött tapasztalatokat. Nagyon ha-
mar feltűnt és érdeklődést keltett szokatlanul gazdag színhasználata és túláradó 
dekorativitása. Rómeó és Júlia című képét maga I. Ferenc József vásárolta meg; 
von Hohenlohe herceg invitálására és támogatásával hazaköltözött Bécsbe, ahol 
pártfogója tágas műtermet rendezett be számára. Gazdagon felszerelt, szalonsze-
rű stúdiója hamarosan a bécsi társasági élet központja lett. Az 1870-es évekre 
a város művészeti életének is irányítójává vált, a róla elnevezett stílus uralta az 
arisztokrácia és a nagypolgárság palotáinak és villáinak berendezését, dekoráci-
óját. 1879-ben jelmezes történelmi felvonulással ünnepelte meg az uralkodópár 
ezüstlakodalmát, amely olyan volt, mintha saját történelmi festményei elevened-
tek volna meg.2 Hirémy-Hirschl ugyanebben az évben lett Hans Makart kiter-
jedt műhelyének tagja, egészen a mester haláláig, 1884-ig. Makart hatása több 
művén is érzékelhető, de talán egyiken sem olyan mértékben, mint az 1910-ben 
született Akhilleusz sírján, amely csaknem pontos másolata Makart Rajnai sellők 
című, halála előtt egy évvel festett képének. A részletek is megegyeznek: a hát-
térben álló hatalmas kváderekből rakott, erőteljes sziklán álló rom, a sziklának 
csapódó hullámok, a nőalakok. Hirémy-Hirschl képén a címnek megfelelően 
esetleg a Fekete-tengerbeli Kígyó szigetet feltételezhetjük helyszínként, Makart 
esetében – szintén a címnek megfelelően – a Rajna vidékét, amely azonban a 
festményen inkább egy tenger, mint folyó partjának tűnik.

Hirémy-Hirschl, 1860-1933: The Beauty of Decline. Roger Ramsay Gallery, Inc., May 5 - June 13, 
1984. In Association with Galleria Carlo Virgilio, Rome) mellett Fehér Ildikó tanulmánya emlí-
tendő. (Sic transit… Hirémy-Hirschl Adolf elfelejtett dicsősége. Artmagazin 95. 2015. 02. 19. 42–47.)
2 Ettől kezdve váltak a hasonló processziók, történelmi lovagjátékok az osztrák és magyar arisztok-
rácia köreiben egyaránt divatossá; egyik jól ismert, híres példa az Andrássyak által 1902-ben a pesti 
Tattersallban megrendezett jótékonysági történelmi lovagjáték.



Basics Beatrix

164

Kortársak, hatások

Hirémy-Hirschl számos kortársával volt személyes kapcsolatban, és hatásuk mű-
vészetében is nyomon követhető:

Max Klinger (1857–1920) 1873-ben kezdte tanulmányait a karlsruhei kép-
zőművészeti akadémián. Amikor 1877-ben végzett, a legnagyobb érdeklődést a 
grafika műfaja iránt érezte, Hermann Sagert (1822–1889) műhelyében sajátítot-
ta el a rézkarc technikájának fogásait. A grafika iránti vonzalma és a római évek 
(1889–1893) idején készült lapjai mutatják a legtöbb rokon vonást Hirémy-Hir-
schl alkotásaival. Az 1880-as évek rézkarcsorozatai tematikájukban, nem ritkán 
címválasztásukban is rokoníthatók Hirémy-Hirschl akkori hasonló műveivel.3

Arnold Böcklin (1827-1901) életútjának hasonló vonásai, a Rómában el-
töltött hat év hatásai, a nem figurális témák rokonsága feltűnő. Böcklin és 
Hirémy-Hirschl szimbolizmusa stilárisan és tematikusan is rokonítja őket.

Klimt és a Wiener Secession köre legalább olyan szoros kapcsolat volt 
Hirémy-Hirschl számára, mint korábban Makart. Hirémy-Hirschl 1888-ban lett 
a Künstlerhaus tagja. 1898-ban, mielőtt végleg Rómába ment volna, a Künst-
lerhaus nagy kiállításán még szerepeltek festményei, többek között Max Lie-
bermann, Arnold Böcklin műveivel együtt, és Böcklin, valamint Max Klinger 
mellett ő is elnyerte a Nagy Aranyérmet, az osztrák állami kitüntetést. Az ekkor 
készült Lelkek az Akherónnál című képét Klimt Csókjával együtt vásárolta meg 
az osztrák állam. Hirémy-Hirschl temetésén az egyik nekrológban Klimt előfu-
táraként említették, ami ugyan bizonnyal nem volt, de figyelemmel kísérte Klimt 
pályáját, törekvéseit.4

Az olasz kortársak közül a művészetelméleti írásairól is ismert Gaetano Previ-
ati (1852–1920) esetében azonosítható tematikai és stiláris rokonság egyaránt, a 
rajz fontos szerepe mindkettőjükre kiemelten jellemző.

A hatások vonatkozásában és a kortársakkal való kapcsolat szempontjából 
fontos volt, hogy Hirémy-Hirschl műveivel az előző századforduló szinte min-
den nagy európai képzőművészeti kiállításán szerepelt: Róma (1882), München 
(1888), Párizs, Bécs (1889), Berlin (1891), Bécs (1892), Antwerpen, Drezda 
(1893).

3 Éva és a jövő – Opus III. darabjai például. Schrenk – Jacob-Friesen – Wenn – Mißfeldt: Max 
Klinger: Die druckgraphischen Folgen. 2007. 184.
4 Fehér: Sic transit…



A magyar szimbolizmus elfeledett festője

165

A művek

Ahasvérus a világ végén, 1888

A vándorló, vagy másképpen örök zsidó történetének első középkori írott do-
kumentuma 1223-ból származik.5 A Leidenben, 1602-ben kiadott „Kurtze Be-
schreibung und Erzählung von einem Juden mit Namen Ahasverus” említi a ván-
dorló zsidót Ahasvérus névvel. A legenda német területeken vált először ismertté, 
majd egész Európában elterjedt különféle változatokban, és a 18. század végétől 
már a szépirodalomban is számos feldolgozása született.6

Hirémy-Hirschl jelenleg magántulajdonban lévő festménye a „vándorló zsi-
dó” téma egyik leghíresebb 19. századi ábrázolása. A legismertebb és legelterjed-
tebb Gustave Doré (1832–1883) 1856-ban készült, tizenkét fametszetből álló 
illusztrációsorozata Pierre-Jean de Béranger (1780–1857) költeményéhez. A fa-
metszet-sokszorosítás alapjául szolgáló tusrajzok a Victoria and Albert Museum 
gyűjteményében találhatók.7 Később az Egyesült Államokban is nagy népszerű-
ségnek örvendett, mivel 1873-ban a Gebbie philadelphiai kiadó fénynyomat-so-
rozatban reprodukálta Doré fametszeteit, és albumban kiadta azokat.

Hirémy-Hirschl festménye a téma 19. századi ikonográfiai típusánál jóval 
összetettebb, bonyolultabb kompozíció, a szimbolizmus egyik legjelentősebb 
alkotása. A kék és fehér árnyalataiból felépített hideg jégvilág előterében egy jég-
táblán fekvő meztelen nőalak látható, mellette és körülötte kiterjesztett szárnyú 
hollók repdesnek, a háttérben a Halál bíborpalástos alakja támogatja Ahasvérus 
fehér hajú és szakállú, botra támaszkodó görnyedt figuráját. Balra, kissé mögöt-
tük fénykoszorúval övezett fejű, hófehér ruhás, pálmaágat tartó szárnyas nőalak 
áll. A tájra súlyos, sötét viharfelhőkkel takart égbolt borul.

A téma egy másik híres 19. századi megfogalmazása Samuel Hirszenberg 
(1865–1908) tizenegy évvel később keletkezett, A vándorló zsidó című képe, 
amelyet a művész még életében maga ajándékozott a jeruzsálemi Izrael Múze-
umnak. Hatalmas méretű kompozíció, több, Hirémy-Hirschl képéhez hasonló 
részlettel. A földöntúli táj a pusztulás képét mutatja, keresztfák és a földön he-

5 G. K. Anderson: The Beginnings of the Legend. The legend of the Wandering Jew. 1965. 11–37.
6 https://web.archive.org/web/20151215103835/http://www.sztetl.org.pl/en/
7 Victoria and Albert Museum, Department of Engraving, Illustration and Design, and Depart-
ment of Paintings, Accessions: 1948, Volume II, Henry Herbert Harrod Bequest, London: His 
Majesty’s Stationery Office, 1957. Ltsz: E.354-1948.



Basics Beatrix

166

verő meztelen halottak erdejében támolyog az atlétaszerű testalkatú meztelen 
férfialak.8 Itt nem jelennek meg Hirémy-Hirschl allegorikus szereplői, a főhős 
bolyongása a szimbólum maga. Hirszenberg több mint négy évig dolgozott a 
képen, majd kiállította a párizsi Salonban, később Münchenben és Berlinben is, 
ám a hűvös fogadtatás miatt nem foglalkozott tovább a témával.9

Kortársa, Maurycy Gottlieb (1856–1879) 1876-ban készült Ahasvérus című 
képe önarckép. A mellképen arany diadémot és fülbevalót viselő, orientális kül-
sejű férfi portréját a festő közvetlenül Münchenbe érkezését követően festette, 
egyfajta válaszként Wilhelm von Kaulbach (1805–1874) 1846-os, széles körben 
csodált Jeruzsálem pusztulása című monumentális képére.10 Itt nem a vándorló 
zsidó, hanem a bibliai perzsa uralkodó, a zsidók megmentője jelenik meg.

Hirémy-Hirschl festményének 19. századi tematikus „rokonai” sorában ér-
dekes módon még Gustave Courbet (1819–1877) Jó napot, Courbet úr! című, 
1854-es képét is meg szokás említeni mint a vándorló zsidó téma típusának egy 
változatát.11

Tájképek, rajzok

Hirémy-Hirschl egész pályája során kiemelkedően fontos szerepet kaptak a raj-
zok, akvarellek; nemcsak a nagy kompozíciók előkészítő vázlataiként, hanem 
önálló jogon. A műkereskedelemben is ezek találhatók meg a legnagyobb men�-
nyiségben. A Budapest Aukció adatbázisában például 67 festmény és 103 rajz, 
akvarell, pasztell szerepel – igaz, közöttük vannak a közgyűjteményekben lévők 
is.12 A MutualArt weboldalon 179 mű szerepel, nagyobbrészt rajzok, akvarellek, 
pasztellek.13 Ezek egy része, az itáliai helyszínekről – tájakról, városokról – ké-
szült rajzok, akvarellek egységes csoportot alkotnak az életművön belül; egy má-
sik nagy csoport a vázlatok, előkészítő rajzok sokasága.

 8 https://www.imj.org.il/en/collections/389730-0
 9 Cohen–Rajner: Samuel Hirszenberg (1865- 1908): A Polish Jewish Artist in Turmoil. 2022.
10 A. Ronen: Kaulbach’s Wandering Jew: An Anti-Jewish Allegory and Two Jewish Responses. 2013.
11 L. Nochlin: Gustave Courbet’s Meeting: A Portrait of the Artist as a Wandering Jew. 1967. 
209−222.
12 https://budapestaukcio.hu/hiremy-hirschl-adolf/festo
13 https://www.mutualart.com/Artist/Adolf-Hiremy-Hirschl/7B71E1FB579E70A0/Artworks 



A magyar szimbolizmus elfeledett festője

167

Előbbiek közé tartozik a Dorotheum aukcióján szerepelt, a Forum Romanu-
mot ábrázoló pasztell14, a Garda tó menti Sirmione várának látképei15, a Metropo-
litan Museum of Art gyűjteményében található gouache tájkép16, vagy a Kunkel 
Galéria tengerparti tája17 és a római Ponte dei Quattro Capi-t ábrázoló pasztell.18

1. kép A Ponte dei Quattro Capi Rómában, 1910 körül.  
Papír, színes kréta, 28 cm x 23 cm, Kunkel Fine Art. A kép forrása: wikimedia commons

A nagyobb kompozíciókhoz készült tanulmányok közül is számos található 
a műkereskedelemben és magángyűjteményekben egyaránt, de több került kö-
zülük közgyűjteményekbe is. Ilyen például az Apolló diadala a washingtoni Na-
tional Gallery of Artban.19 A bonyolult, két szintre osztott kompozíció festmény 
változatát nem ismerjük, de kidolgozottságát tekintve a feltehetően végleges vál-
tozatnak tekinthető; érdekes elegye a szecessziós dekorativitásnak és a szimboliz-
mus kortárs megoldásainak.

14 https://www.dorotheum.com/en/l/7450306/
15 https://www.ottocento.it/?lang=en
16 https://www.metmuseum.org/art/collection/search/335010
17 https://www.kunkelfineart.de/gal/index.php/de/gallery/1/13/345/Adolf%20Hiremy-Hirschl
18 https://kunkelfineart.de/artwork/hiremy-hirschl-adolf-die-ponte-dei-quattro-capi-in-rom/
19 https://www.nga.gov/artworks/127701-triumph-apollo



Basics Beatrix

168

Nagyon hasonló a British Museumban őrzött, 1888-as keletkezésű vázlat.  
A leltár szerint illusztráció a „Nagy Károly az Untersbergen” legendát ábrázoló 
képhez. A részletek a történet szereplőit jelenítik meg, létező és allegorikus figu-
rákat, alant egy csatajelenettel.20

A művek további csoportját alkotják a személyes jellegű portrék, illetve szim-
bolikus jelentéssel felruházott helyszínek ábrázolásai.

A művész több alkalommal festette le feleségét: a Dorotheum aukcióján fel-
tűnt mellképen Isabella Ruston könnyed mozdulattal igazítja meg haját, fodros 
galléros fehér blúzt visel, a háttér fáinak zöld lombja előtt jelenik meg.21 A kata-
lógus szerint a képet még a festő lányától kapta (vette?) az azt aukcióra bocsátó 
olasz tulajdonosa.

Felesége egész alakos portréjának a vázlata fekvő formátumú pasztell, a tenger-
parti sziklákon ülő, a távolba tekintő fehér ruhás nőalak a kész változat olajfest-
ményén csak annyiban tér el a vázlattól, hogy a kép álló formátumúvá alakult.22  
A kompozíció a preraffaelita női portrékat idézi; ezt erősíti a vázlat könnyed 
festőiségével szemben a kész változat aprólékos kidolgozottsága, a quattrocento 
festőit idéző stílusa.

A Szent Cecília, más címváltozattal Szent Cecília álma című festmény 1889-
ben született, két tanulmányt is ismerünk hozzá.23 A második címváltozat jobban 
kifejezi a képen látható jelenetet: nem a szokásos szentábrázolás ez, inkább vala-
miféle természetfölötti látomás, a tengerparton, virágok között fekvő Cecíliával, 
akit négy muzsikáló angyal vesz körül. A téma és megjelenítése egyaránt rokon a 
preraffaelita művészek műveivel, különösen a mozgalom késői korszakának híres 
alkotója, John William Waterhouse (1849–1917) festészetével, illetve 1895-ben 
készült, hasonló című olajképével.24 Ez esetben éppen Hirémy-Hirschl tekinthe-
tő példaadónak, festményének végleges változata 1889-ben Reichel Díjban része-
sült Bécsben, és egy évvel később Berlinben is kitüntették.25

20 https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_2000-0722-13
21 https://www.dorotheum.com/en/l/8111480/
22 Az olajkép tulajdonosát, őrzési helyét nem ismerjük, a vázlat a wikipedia szócikknél találha-
tó. https://commons.wikimedia.org/wiki/Category:Paintings_by_Adolf_Hir%C3%A9my-Hir-
schl#/media/File:Adolf-Hir%C3%A9my-Hirschl-Ritratto-della-moglie.jpg
23 http://www.symbolismus.com/adolfhiremyhirschl3.html
24 D. Gunzburg: John William Waterhouse, Beyond the Modern Pre-Raphaelite. 2010. 70–72. 
doi:10.1111/j.1467-8357.2010.01104.x
25 A Reichel Díj a bécsi Képzőművészeti Akadémia által adományozott, jelentős presztízsértékű 
díj volt. 



A magyar szimbolizmus elfeledett festője

169

A műveknek ebbe a körébe tartozik a Tengerparti temető is.26 A viharos ég, a 
tenger tajtékos hullámai, a szélcibálta fák alatt álló néhány sír elégikus és kissé 
borongós hangulatot áraszt. Ehhez a szokatlanul nagy méretű képhez is készült 
vázlat, és reprodukciója szerepel a müncheni Glaspalast 1897. évi katalógusának 
107. oldalán.27

2. kép Tengerparti temető, 1897. Olaj, vászon, 100 cm x 187,9 cm, Dallas Museum of Art.  
A kép forrása: wikimedia commons

Lelkek az Akherónnál, 1898

Az újabb magnum opus az Akherón, az alvilág határfolyója partjánál jeleníti meg a 
halottak emberalakot öltött lelkeit, akik kétségbeesve és reménykedve veszik körül 
a minden szokásos és szükséges attribútummal ellátott Hermészt, útjuk kísérőjét.  
A görög mitológiai témájú jelenethez hasonló nemigen fordul elő a 19. századi festé-
szetben, a téma ábrázolásakor inkább Kharón alakja jelenik meg. Különösen hatásos 
a szinte fotografikus-realisztikus festésmód, a hideg színek alkalmazása. A kortársak 
a képet a Makart-féle „szenzáció-képek” („Sensationsbildern“) későbbi változata-
ként említették. Kétségtelenül szokatlan, egyedi és nagyon hatásos festmény.

26 https://www.dma.org/collection/artwork/adolf-hiremy-hirschl/seaside-cemetery-seefriedhof
27 Offizieller Katalog der Münchener Jahres-Ausstellung 1897 im Kgl. Glaspalast, Verlag der Münch-
ner Künstlergenossenschaft, München 1897. A művész neve itt még Adolf Hirschlként szerepelt.



Basics Beatrix

170

3. kép Lelkek az Akherónnál, 1898. Olaj, vászon, 215 cm x 340 cm, Österreichische Galerie Belvedere.  
A kép forrása: wikimedia commons

1908-ban vásárolta meg a bécsi Künstlerhaus, de csak1987-ben láthatta elő-
ször a közönség a Belvedere „Kunst im Wien um 1900” című kiállításán.28 Ezt 
követően gyakrabban szerepelt tárlatokon: a 2011-es Makart életmű-kiállításon, 
2013-ban a „Dekadenz – Positionen des Österreichischen Symbolismus” című, 
2016-ban az „Inspiration Fotografie”, illetve 2023-ban a „Kolossal” című tárlaton. 

Hirémy-Hirschl 1910-ben több példányban is megfestette Odüsszeusz és az 
argonauták történetét.29 A képek címét szokták Szkülla és Kharübdisz változat-
ban is emlegetni. A kompozíciók valamelyest eltérőek, a két alapváltozat közül 
az egyiken a két szikla közötti szűk átjáróban a tajtékos hullámokon hánykolódó 
hajót láthatjuk, fedélzetén az apró alakokkal és a fölöttük magasodó óriási hófe-
hér, felhőszerű látomással.30 A másikon az arany különféle árnyalatai uralkodnak, 
az előbbi komor és hideg víziójával ellentétben itt a ragyogó látvány meleg színei 
szakrális jelleget kölcsönöznek a történetnek.

28 https://sammlung.belvedere.at/objects/6707/die-seelen-am-acheron
29 Az egyik a Dorotheum árverésén tűnt fel, a másik a Kunkel Galéria aukcióján. A Daulton Col-
lection képe: 
30 http://www.symbolismus.com/adolfhiremyhirschl5.html



A magyar szimbolizmus elfeledett festője

171

4. kép Szkülla és Kharübdisz, 1910 körül. Olaj, vászon..  
Kunkel Fine Art. A kép forrása: wikimedia commons

Sic transit…, 1912

Hirémy-Hirschl fő művének ezt az öt részből álló poliptichont tartották a kortár-
sak, és az utókor vélekedése is egyezik erről. A hatalmas képegyüttest Rómában 
festette, de 1912-ben, a bécsi Künstlerhausban mutatta be először.31 A középső 
kép a legnagyobb méretű, a két szélső valamivel kisebb, és a középsőt övező kettő 
a legkisebb méretű, mintegy összekötik a három nagyobb festményt, de közös de-
koratív keretbe foglalva. A baloldali első jelenet, a „Látomás a pestisről” az ókori 
Rómát idézi helyszínként, középen a pestist megszemélyesítő allegorikus alak 
egy világító látomás részeként jelenik meg a menekülő emberek között.32 Számos 

31 Hirémy-Hirschl Adolf: Sic transit…, 1912, olaj, vászon, 180 (középső kép) × 592 cm, Roma, 
Galleria Comunale d’Arte Moderna Roma Capitale.
32 http://www.symbolismus.com/adolfhiremyhirschl.html



Basics Beatrix

172

változatban készített tanulmányokat ehhez a képhez Hirémy-Hirschl, a legje-
lentősebbek a Daulton Collectionban őrzött olaj- és pasztellvariációk. A téma, 
Róma pusztulásának ábrázolása évszázadokon át kedvelt volt, a 19. században 
különösen; még a tengerentúlon is megjelent Thomas Cole (1801–1848) híres 
sorozatában.33 A pestis mint a pusztulás eszköze hasonlóképpen megtalálható a 
festészet történetében. Talán a legismertebb és leghíresebb 19. századi példája 
Alfred Böcklin Pestis című képe (1898).34 Ezen a sárkányon lovagló Halál látható 
a középpontban, s mind a részletekben, mind a stílusban találhatunk rokon vo-
násokat a két művet összehasonlítva.

A következő kisebb kép címe „Az új egyház”, egy oltárfelépítményt ábrázol, 
mögötte egy ókeresztény templom apszismozaikjának részletével. Rómában élve 
Hirémy-Hirschlnek volt módja a város templomainak megismerésére, és jóllehet 
a háttér nagyon kis része ad lehetőséget az azonosításra, mégis, elég nyilvánvaló-
an a 4. századi római fürdő fölé a 8-9. században emelt Santa Prassede bazilika 
mozaikjai szolgáltak mintául. Szent Praxedes a Szent Péter által legkorábban ke-
resztény hitre térített római mártír volt, testvérével, Szent Pudentianával együtt. 
Ily módon tökéletes választás volt a témához kapcsolódóan ezt a mozaikrészletet 
megfesteni a képen.

A középső, legnagyobb méretű kép címe „A magányos Róma”. Fehér ruhás, ma-
gából mintegy fényt sugárzó nőalak a főszereplő, körülötte növényzettel benőtt ro-
mok.35 A főalakról viszonylag sok vázlat maradt fenn. A legérdekesebb a Daulton 
Collectionben őrzött, amely sokkal szokatlanabb és izgalmasabb, mint a végleges 
kompozíció.36 Itt nemcsak a Rómát jelképező nőalakot, de szinte minden részletet 
aranyos-zöldes fény ragyog be. A szimbolizmus legismertebb műveinek – Gustave 
Moreau (1826–1898) 1876-os Látomás című képének37, illetve Odilon Redon 
(1840–1916) 1905-ös, hasonló című festményének38 rokona ez az olajvázlat, mél-
tó folytatása annak, amit Moreau és Redon alkotásai képviselnek és jelentenek.

33 The Course of Empire, 1833–36. Az öt képből álló sorozat negyedik képe. New York Historical 
Society
34https://sammlungonline.kunstmuseumbasel.ch/eMP/eMuseumPlus?service=ExternalInterfa-
ce&module=collection&objectId=1121&viewType=detailView
35 Hirémy-Hirschl Adolf: Sic transit…, 1912, olaj, vászon, 180 (középső kép) × 592 cm, Roma, 
Galleria Comunale d’Arte Moderna Roma Capitale.
36 http://www.symbolismus.com/adolfhiremyhirschl5.html
37 https://www.musee-orsay.fr/fr/oeuvres/lapparition-203510, https://harvardartmuseums.org/
collections/object/299926
38 https://www.moma.org/collection/works/79176



A magyar szimbolizmus elfeledett festője

173

A negyedik, keskeny panelen, mintegy a középső folytatásként növényzettel 
benőtt ülő szoboralak látható. Az utolsó jeleneten a háborút és pestist jelképe-
ző alakok együtt pusztítanak, egymásba kapaszkodó lidércként rombolva. Akár 
a poliptichon többi képéhez, ehhez is számos vázlat, tanulmány, kisebb méretű 
változat készült.

A teljes művet tekintve nem nagyon találunk hasonlót a korszak kínálatában. 
Értelmezéseként szinte önként adódik a közvetlenül a háborút megelőző évek 
hangulata, a közelgő tragédia előérzete, a pusztulás, majd újjászületés várása. 
Ugyanakkor ezek az érzések végig jelen voltak az előző századforduló fin du siécle 
hangulatában, mielőtt a hosszú 19. századnak véget vetett volna a „nagy háború”. 
Ilyen összefüggésben szerepelt a poliptichon például 2015-ben azon a Milánó-
ban és Vicenzában bemutatott kiállításon, amelyet az I. világháborúban működő 
művészek alkotásaiból rendeztek.39

5. kép A Sic transit... a Galleria d’arte moderna di Roma Capitale kiállításán.  
A kép forrása: wikimedia commons

A másik jellegzetessége a képegyüttesnek éppen a történetmesélő, sorozat 
jellege. Ehhez hasonlót találhatunk a korszak képzőművészetében, méghozzá 
egy Hirémy-Hirschlhez több vonatkozásban hasonló élettörténetű, képzettségű 
művész fő művét: Alfons Mucha (1860–1939) Szláv eposzát. 1910–1928 között 

39 Mazzocca, Fernando – Leone, Francesco: La Grande Guerra: arte e artisti al fronte. Milano: 
Silvana Editoriale, 2015. 90, 100–101, 320. https://gallerieditalia.com/en/milan/# Először a 
Hirémy-Hirschl halála utáni évben, 1934-ben szerepelt az özvegye által szervezett kiállításon.



Basics Beatrix

174

készült el a sorozat, amelyet azonban már 1908/9-ben elkezdett tervezni. A húsz 
darab óriási festményből álló ciklus utolsó képe, „A szlávok apoteózisa” példá-
ul részleteiben és egészében is sok rokon vonást mutat Hirémy-Hirschl polipti-
chonjával. A szimbolizmus Moreau–Redon–Hirémy-Hirschl–Mucha vonalában 
a művek története magának a szimbolizmusnak a története, annak legkorábbi és 
legkésőbbi megmutatkozásával; a korszak történelmének, kultúrtörténetének 
változásait szorosan követő képzőművészeti narratíva.

The Daulton Collection

Ha Hirémy-Hirschl műveit együtt szeretnénk látni, szinte lehetetlen vállalkozás-
ra kényszerülünk. A műkereskedelemben feltűnő és eltűnő művek mellett ma-
gángyűjtemények véletlenszerűen felbukkanó képei lehetnek irányadók a hagya-
ték feltárására, néhány közgyűjtemény, ahol alkotásai megtalálhatóak; azonban 
meglepetésre és talán váratlanul egy egyesült államokbeli magánmúzeum kollek-
ciója kivételesen nagy számú és fontos Hirémy-Hirschl anyagot őriz.

A gyűjtemény alapító-tulajdonosa, Jack Daulton egy chicagói gyűjtőnél látta 
meg Odilon Redon szénrajzait, ez keltette fel érdeklődését a szimbolizmus iránt. 
1988-ban vásárolta gyűjteményének első darabját, Max Klinger Tote Mutter című 
grafikáját.40 Jelenleg a Daulton gyűjteményben található Hirémy-Hirschl leg-
több műve.

A Daulton Collection meglehetősen eklektikus, a képzőművészeti mellett a 
világ minden tájáról származó egyéb műtárgyanyaggal. A legnagyobb mennyi-
ségben a német–osztrák szimbolizmus alkotásai találhatók a kollekcióban, és 
ezek gyűjtése továbbra is a legfontosabb célja az alapítónak. Folyamatosan látha-
tóak időszaki kiállításokon, nemcsak az Egyesült Államokban, de Európában is. 
A rövid- és hosszú távú kölcsönzés is gyakori, a jelentős amerikai és európai gyűj-
temények hasonlóképpen élnek ezzel a lehetőséggel, legfőképpen a bécsi múzeu-
mok (Albertina, Leopold Museum stb.). Jack Daulton ajándékoz is múzeumok 
számára gyűjteménye műtárgyaiból, 2024-ben éppen Hirémy-Hirschl egy rajzát 
adta át a római Istituto Centrale per la Grafica számára. Korábban, 2000-ben 
Max Klinger tíz rézkarcát adományozta az Art Institute of Chicago számára.

40 A fentebb már említett Éva és a jövő – Opus III. sorozat egyik darabja.



A magyar szimbolizmus elfeledett festője

175

Jack Daulton, a „vidéki” self-made és self-taught műgyűjtő

A gyűjtő tevékenységi köre igen változatos – ügyvédi végzettség és gyakorlat, mű-
gyűjtés, zenei vállalkozások, filantrópia, kutatás, művészettörténeti és építészet-
történeti előadások, és talán a legmeglepőbb, hogy rockzenész is.

1995-től foglalkozik kulturális ügyek ügyvédi képviseletével, egyik híres esete 
volt egy ezeréves mianmari szentélyből ellopott Buddha-szobor visszaszerzése.

Műgyűjteménye a közép-európai szimbolizmus alkotásainak egyik legjelen-
tősebb kollekciója, a legnagyobb számú Hirémy-Hirschl műtárgyanyaggal. Miért 
éppen egy amerikai magángyűjteménybe kerültek ezek? Ehhez előbb azt a kér-
dést kell feltennünk, miért nem ismert itthon az életmű. Részben, mert sok mű 
elveszett. Másrészt az örökösök Hirémy-Hirschl sok alkotását egészen az 1980-as 
évekig visszatartották – nem kerültek be addig a műkereskedelembe és nem jelen-
tek meg kiállításokon.

Daulton szerint az Egyesült Államokban a szimbolizmus és az irányzat mű-
vészei teljesen ismeretlenek voltak, de a gyűjtőtevékenysége során azt érzékelte, 
hogy ez még Európában is így volt ez a nyolcvanas években, amikor ő elkezdte 
gyűjteni ezeket.41 Jó érzékkel válogatta össze kollekciójában Hirémy-Hirschl és 
kortársai műveit, s ez egy máig egyedülálló gyűjteményt teremtett.

Késői recepció

Mind a szimbolizmus mint stílusirányzat, mind pedig Hirémy-Hirschl mint első-
sorban ehhez az irányzathoz kötődő festő meglehetősen későn váltak ismertté és 
elismertté. Bár halála után nem sokkal, 1938-ban volt egy gyűjteményes kiállítá-
sa Rómában, ezt követően sokáig nem láthatta a közönség a képeit.

A szimbolizmussal és magával Hirémy-Hirschllel foglalkozó szakirodalom is 
csak a nyolcvanas évek végétől kezdett gyarapodni, az egyik legkorábbi szerző 
Hans Hofstätter volt, aki már a hatvanas években készített monográfiát a témá-
ban: Symbolismus und die Kunst der Jahrhundertwende. A legtöbb tanulmány és 
kötet a kilencvenes évek végétől jelent meg, az elmúlt negyedszázadban.

A műkereskedelemben és a kiállítások terén is ez a helyzet; ha az utóbbiak 
során végig tekintünk, az ezredforduló óta születtek a legjelentősebbek. 

41 http://www.symbolismus.com/aboutthecollectorjackdaulton.html



Basics Beatrix

176

Megkésettség vagy a (közel)múlt felfedezésének szokásos folyamata? Jean 
Moréas 1886-ban megjelent Szimbolista Kiáltványa elsősorban az irodalom te-
rületére vonatkozott. Bár azok a képzőművészek – közöttük Hirémy-Hirschl 

–, akiket később szimbolistának neveztek, ez időben már jó ideje alkottak, mű-
veiket akkor még nem sorolták valamely önálló irányzatba; leggyakrabban de-
kadensként emlegették őket.

A szimbolista festészet egyik fő jellegzetességeként a mítoszkeresés és -terem-
tés jelenik meg Natasha Grigorian monográfiájában, s ezen értelmezés szerint 
Hirémy-Hirschl az irányzat tökéletes példája lehet.42 Azt a közeget, amelyben 
mindez történt, elsőként Bécsben, az irányzat egyik születési helyén kezdték 
el kiállításokon is bemutatni, amelyekhez természetesen ma is alapműként és 
forrásként szolgáló katalógusok is készültek, a korszak kutatóinak kiváló tanul-
mányaival.

1985 márciusától októberig a Künstlerhausban láthatta a közönség a század-
forduló művészetét átfogóan és teljességre törekvően bemutató első nagy idő-
szaki kiállítást.43 Az 1870 és 1930 közötti Bécs művészeti és kulturális életének 
minden területét – iparművészet, építészet, irodalom, zene, politika, gazdaság, 
vallás, pszichológia – mutatta be a tárlat, amelyhez a tárgyleírásokon túl 24 te-
matikus tanulmányt tartalmazó katalógus készült.

Két év múlva, 1987-ben „Kunst in Wien um 1900” címmel nyílt meg a fél-
toronyi kastélyban az a hasonló tematikájú időszaki kiállítás, amelyen már szere-
pelt Hirémy-Hirschl Lelkek az Akherónnál című festménye.44

Az időszaki kiállítások mellett 2019 óta a Leopold Museum állandó tárlaton 
mutatja be a századfordulós Bécs kulturális életét, amelynek Hirémy-Hirschl is 
részese volt. Azokat az ellentéteket, amelyek a város sokszínűségének forrásai 
voltak, az Arnold Schönberg által „Emanzipation der Dissonanz“-ként jellem-
zett időszakot, az esztétikai pluralizmus, a kísérletezés és megújulás periódusát. 
A három szinten bemutatott 1300 műtárgy ezt a különleges világot tárja a láto-
gató elé.

42 N. Grigorian: European Symbolism. In Search of Myth (1860-1910). 2009. 22–23.
43 Traum und Wirklichkeit Wien, 1870-1930. Sonderausstellung des Historischen Museums der 
Stadt Wien, XCIII.
44 Kunst im Wien um 1900. Schloss Halbturn, 1987- 05-22 – 1987-10 - 26. Kurátor: Gerbert Frodl.



A magyar szimbolizmus elfeledett festője

177

Végül pedig a Hirémy-Hirschl kutatás legutóbbi fontos állomása Fehér Ildikó 
2015-ös írása, amelyben beszámolt az Istituto Storico Austriaco levéltárában ta-
lált Hirémy-Hirschl dokumentumokról.45

Az életmű bemutatása és feldolgozása tehát elkezdődött, de egy majdani 
monográfia megszületéséhez még nagyon sok kutatásra van szükség.

Irodalom

Anderson, George K.: The Beginnings of the Legend. The legend of the Wandering 
Jew. Hanover, N.H. (U.S.): Brown University Press. 1965.

Cohen, Richard – Mirjam Rajner: Samuel Hirszenberg (1865- 1908): A Polish 
Jewish Artist in Turmoil. London: Littman Library of Jewish Civilization, 
2022.

Di Domenico Cortese, Gemma: Un politticone ritrovato. Bollettino dei Musei 
Comunali di Roma, XXXII, 1985, 89–101.

Fehér, Ildikó: Sic transit… Hirémy-Hirschl Adolf elfelejtett dicsősége. Artmaga-
zin, 2015. 

Garms, Jörg –- Carlo Virgilio – Walter Zetti: Adolf Hirémy-Hirschl. Disegni, 
acquerelli e pastelli, catalogo della mostra. Roma: Galleria Carlo Virgilio, 
10 dicembre 1981 – 16 gennaio, 1982.

Garms, Jörg: Hirémy Hirschl. 1860-1933, exhibition catalogue. London: Matt-
hiesen Fine Art Ltd., 1987.

Grigorian, Natasha: European Symbolism. In Search of Myth (1860-1910). Bern: 
Peter Lang AG, European Academic Publishers. 2009.

Gunzburg, Darrelyn: John William Waterhouse, Beyond the Modern Pre-
Raphaelite. The Art Book. 2010. 17 (2): 70–72. doi:10.1111/j.1467-
8357.2010.01104.x

Hirémy-Hirschl Adolf hagyatéka, levelezése. Istituto Storico Austriaco, Archivio.
Adolf Hirémy-Hirschl, 1860-1933: The Beauty of Decline. Roger Ramsay Gallery, 

May 5 – June 13, 1984, in Association with Galleria Carlo Virgilio, Rome.
Hofstätter, Hans: Symbolismus und die Kunst der Jahrhundertwende. Du Mont, 

Köln, 1965.

45 Fehér: Sic transit… 42–47.



Basics Beatrix

178

Maser, Edward A. – Roger Ramsay – Gert Schiff: Adolf Hirémy-Hirschl. The 
Beauty of Decline. Chicago: Roger Ramsay Gallery, 1984.

Nochlin, Linda: Gustave Courbet’s Meeting: A Portrait of the Artist as a Wander
ing Jew. Art Bulletin, vol. 49. No. 3. 1967. 209−222.

Ronen, Avraham: Kaulbach’s Wandering Jew: An Anti-Jewish Allegory and Two 
Jewish Responses. https://web.archive.org/web/20130730050843/http://
arts.tau.ac.il/departments/images/stories/journals/arthistory/Assap-
h3/14ronen.pdf

Schrenk, Klaus – Holger Jacob-Friesen – Anja Wenn – Sonja Mißfeldt: Max 
Klinger: Die druckgraphischen Folgen. Staatliche Kunsthalle Karlsruhe. 
Heidelberg: Edition Braus, 2007. 184.

Zimmern, Helen: Adolf Hirémy-Hirschl. The Art Journal. 1900, 353–357.



Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Frauhammer Krisztina
ORCID: 0000-0003-0676-7387
Szegedi Zsidó Hitközség Archívuma – Magyar Zsidó Levéltár és Múzeum Szegedi telephelye, 
levéltáros

Modernitás és modernség a minden­
napokban és a helyi életvilágokban a 

Taussig napló-hagyaték tükrében

Absztrakt

A dolgozat egy sajátos forráskorpusz felhasználásával mutatja be a 20. század első 
évtizedeinek modernitását. Egy szegedi művészetpártoló, alkotó és a művészeti 
életet szervező mérnök műtermének vendégkönyvi bejegyzéseiből válogat, hogy 
bemutassa a mindennapok, helyi életvilágok perspektíváján keresztül a korszak 
több újszerű és meghatározó jelenségét. Ezek között foglalkozik a pszichoana-
lízissel és egyetlen szegedi analitikusával, Rapaport Samuval, a reformpedagó-
gia és életreform irányzatok szerepével, valamint a modern mozgásművészet és 
a Bauhaus újító törekvéseivel. Végül a modernizmus destruktív hatásait keresi a 
vendégkönyvek bejegyzéseinek a hátterében. 

Kulcsszavak: napló, Bauhaus, pszichoanalízis, életreform, holokauszt

Abstract

This article presents modernity in the first decades of the 20th century using a 
unique source corpus. It draws on entries from the guestbook of an artist, patron 
of the arts, and engineer who organized the art scene in Szeged to present several 
novel and defining phenomena of the era from the perspective of everyday life 
and local communities. Among these, it deals with psychoanalysis and its only 
practitioner in Szeged, Samu Rapaport. It also examines the role of progressive 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.8



Frauhammer Krisztina

180

education and life reform movements, as well as the innovative endeavours of 
modern movement art and the Bauhaus. Finally, it searches for the destructive 
effects of modernism in the background of the guestbook entries.

Keywords: diary, Bauhaus, psychoanalysis, life reform, Holocaust

A modernitásról folytatott tudományos diskurzusokban többen megfogalmaz-
ták már azt az elképzelésüket1, hogy bár a modernizáció globálisan elterjedt 
változási forma a 18. század óta, annak megvalósulása helyenként eltérő. Ez azt 
jelenti, hogy nem létezik univerzális modernizációs modell, a történeti, politikai 
és kulturális környezet különbségei alapvetően befolyásolják, milyen formát ölt 
egy adott társadalomban és kultúrában. Ezért a modernitás nem egységes, hanem 
sokféle, azaz lokalitásonként különböző „konstellációkban” valósul meg.2 Ezek a 
konstellációk nem csupán a gazdaságban, intézményi rendszerek átalakulásában 
ragadhatóak meg, hanem akár mindennapi gyakorlatokban, életmódban, az 
egyént körülvevő életvilágok formálásában és a világról alkotott jelentések rend-
szerében is.3 A modernitás tehát kulturális konstrukció, amelyet a különböző 
társadalmak saját történeti és kulturális körülményeik szerint értelmeznek és él-
nek meg. Charles Taylor „patchwork solutions”-ként írja le ennek formáit: ezek 
a helyi hagyományokhoz igazodó, mozaikszerű válaszok a modern kihívásokra.4 
A sokféle modernitás elmélete azt is hangsúlyozza, hogy nemcsak térben (régiók 
szerint), hanem társadalmi csoportonként és a társadalmi élet különböző terüle-
tein is eltérően zajlik a modernizáció. Egyes rétegek aktívan alakítják a modern 
társadalmi rendet, míg mások kritikusabban viszonyulnak hozzá. A modernizá-
ció „sebessége” is különböző lehet a politikában, gazdaságban vagy a mindenna-
pok szintjén – még egy adott társadalmon belül is.5

Jelen írás nem a modernitás ezen elméleti kérdéseivel foglalkozik, sokkal in-
kább egy konkrét példát szeretne felmutatni a sokféle modernitás globális ha-
tásoktól sem mentes lokális konstrukciójára. Új, korszerű és divatos jelenségek 

1 Niedermüller – Horváth – Oblath – Zombory szerk.: Sokféle modernitás. A modernizáció 
stratégiái és modelljei a globális világban. 2017. 
2 Niedermüller: Sokféle modernitás: perspektívák, modellek, értelmezések. 2017. 12.
3 Erről bővebben lásd Taylor: Modern társadalmi imaginációk. 2017. 34–70.
4 Charles Taylor kifejezését és az ahhoz kapcsolódó elképzeléseit idézi Niedermüller: Sokféle… 
2017. 12.
5 Niedermüller: Sokféle… 2017. 15. 



Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi életvilágokban

181

megmutatkozásait vizsgálja egy konkrét helyen (Szegeden), egy konkrét időszak-
ban (1917 és 1935 között) és egy konkrét társadalmi csoport (vidéki városi zsidó 
nagypolgárság) és annak egyetlen tagjának (Tardos-Taussig Ármin) hétköznapi 
életvilágaiban. Nem a kijelölt korszak gazdasági, társadalmi és politikai állapo-
tának modernizálódására fókuszál, hanem arra, ahogy egy entellektüel városi 
polgár és körei a korszerűt, az újat keresik a művészetekben, a szellemi életben, 
az egyéni önmegvalósításban. Honnan merítették mintáikat? A helyi szegedi zsi-
dó közösséghez való tartozás milyen szerepet játszott mindebben? Élen jártak, 
irányt mutattak, vagy éppen különutasok voltak?

A kérdések megválaszolásához egy, a Szegedi Zsidó Hitközség Archívumának 
családtörténeti kiállításához felhasznált naplóhagyaték szolgál forrásul.6 Tulaj-
donosa a temesvári származású, izraelita Tardos-Taussig Ármin (1874–1936) 
volt, aki műszaki tanulmányai után Szegedre került a vasúthoz mérnökként, és 
házasságot kötött a szintén izraelita Pollák Lilivel. Ifjú titánként tehát Szegeden 
vert gyökeret, és rövid időn belül oszlopos tagja lett a helyi zsidó Hitközségnek. 
Később a helyi szociáldemokrata pártban is feladatokat vállalt, ezáltal pedig a 
városvezetésbe is bekerült. Leginkább azonban grafikusként, tervezőként, a he-
lyi művészeti élet „motorjaként” szerzett nevet magának. Középiskolás kora óta 
képezte magát, Temesvár után Budapesten és Bécsben tanult festeni, sőt Heller 
Ödön társaságában a nagybányai festőkolónia szabad iskolájában szintén meg-
fordult. Bejárta Európát,7 tervezett, gyűjtött, írt és szervezte a város pezsgő kultu-
rális életét, ahol mindent dokumentált, fotókkal örökített meg. Háza udvarán kis 
műtermet rendezett be, és 1917-ben egy vendégkönyvet helyezett ki. Aki meg-
fordult ott, nagy valószínűséggel nem távozott bejegyzés nélkül; aki pedig nem 
vendégeskedett a művész házában, ahhoz maga Taussig vitte el beíró könyveit. 
1935-ig gyűltek a bejegyzések, megtöltve öt vaskos könyvet. 

Már pusztán ez az öt könyv és keletkezése is magában hordoz bizonyos, a mo-
dern korhoz kapcsolódó sajátosságokat. A kultúrtörténészek szerint ugyanis a 19. 

6 A naplók az Eltűnt családok nyomában – Taussig Ármin és családja című, 2023-ban a szegedi Új 
Zsinagógában megrendezett kiállítás apropóján kerültek a Szegedi Zsidó Hitközség Archívumá-
nak (a MILEV telephelye) a látókörébe. Fizikai valójukban a Taussig család Bécsben élő leszárma-
zottjánál vannak, de a naplóhagyaték teljes anyaga elérhető digitálisan a szegedi Somogyi Károly 
Megyei Könyvtár honlapján: http://ekonyvtar.sk-szeged.hu/jadox/portal/ (letöltés ideje: 2025. 
június 15.) A naplókról bővebben lásd Frauhammer szerk.: A művész kitárt ajtaja. 2024.
7 Európai útjai során bejárta a jelesebb zsidó temetőket és három vaskos könyvben készített sírkö-
veikről szabadkézi vázlatokat, leírásokat, néhol fotókat. A kivételes dokumentáció a Magyar Zsidó 
Múzeum és Levéltár gyűjteményében található. 



Frauhammer Krisztina

182

században meginduló gyűjtőszenvedélyt az autogramok iránt a (világ)sztárok, az 
írógépek és a képtávíró megjelenése, valamint az új (pszeudo)tudomány, a grafo-
lógia, azaz az íráskép pszichológiai célú elemzésének népszerűvé válása inspirálta.8 
Taussig öt impozáns, érdekességek sokaságát rejtő albuma és az első kötet végé-
re beragasztott grafológiai szakcikk-kivágat ékes bizonyítéka annak, hogy Tar-
dos-Taussig Ármin e tekintetben is élen járt, és követte a kor divatját.

8 Balázs Zsuzsanna: A több hullámban fertőző autografománia. 2022. 

1. kép Taussig Ármin vendégkönyvei

2. kép Kádár Imre grafológiai szakcikke 1928-ból. A kivágat egy könyvismertetés Rafael Schermann Der 
Schrift lügt nicht című munkájáról. Schermannt pszichografológus művésznek tartották, akinek írásai alapján 

megelevenedtek a személyek, 1. Könyv/oldalszám nélkül



183

Az 1500 oldalnyi naplóhagyatékban feljegyzések, fotók, újságkivágatok, je-
gyek, brosúrák, meghívók sorakoznak, mintegy időkapszulaként szolgálva a kor-
szak egyik legmodernebb szemléletű hazai zsidó közösségéről, a modernizálódó 
vidéki város mindennapjairól, politikai életéről, irodalmáról, képzőművészetéről, 
zenei és színházi eseményeiről és egy, a világ dolgaiban naprakész, neológ izraelita 
polgárról.

A naplóhagyaték által kijelölt időszak, hely és társadalmi csoport

A hagyaték keletkezésének tágabb időszaka a kiépülő modern államiság korszaka, 
amely Szeged tekintetében különösen is meghatározó szerepű, hiszen az 1879-
es nagyárvíz után, ekkorra formálódott ki modern városképe. Ebben ötvöződött 
a szecessziós jegyeket mutató palotás belváros; a Trianon után Kolozsvárról ide 
költöző egyetemnek épített új épületegyüttesek; és a két meghatározó szakrális 
épület: a katolikus fogadalmi templom és a helyi neológ közösség zsinagógája. 
Több fontos ipari létesítmény is épült9, kialakult a korszerű körutas úthálózat, 
kisvasút vezetett a környező tanyavilág központjaiba, és az ekkor nyíló új kul-
túrpalota (a mai múzeum), fürdők, úszóházak stb. mind-mind hozzájárultak a 
város modern önképéhez. A naplók bejegyzései azonban nemcsak ezt az urbani-
zációs fejlődést dokumentálják, hanem jól kirajzolódik az a társadalmi kontextus 
is, amelyben elhelyezhetőek a megörökített események és személyek. Láthatóvá 
válik a helyi zsidó iparosok, bankárok, mérnökök, gyártulajdonosok, művészek, 
újságírók, irodalmárok, színészek sűrű és szoros kapcsolati hálója. Ők azok, akik 

– az emancipáció után lehetőséget kapva a gazdasági, politikai és társadalmi sze-
repvállalásra – kiemelkedően aktívan közreműködtek a modernizálódó Szeged 
kereskedelmi, iparosítási, közlekedési, kulturális, művészeti átalakításában.

Már ez a tény is mutatja, hogy a szegedi zsidó közösség legvirágzóbb korsza-
kához tartoztak ezek az évtizedek. Ekkor érte el legmagasabb létszámát a város-
ban a zsidóság, az 1920-as népszámlálási adatai szerinti 6954 főt, ami a városi 
lakosság 5,8%-a volt akkor.10 1903 óta már állt a neves építész, Baumhorn Lipót 
(1860–1932) által tervezett új zsinagóga, amely Európában is tiszteletet paran-
csoló méretével a helyi izraelita vallásúak társadalmi súlyát szimbolizálta, újkori 

  9 Így például a Pick szalámigyár, a Kendergyár, a Gyufagyár, a Back Bernát-féle malom. 
10 N.n.: Az 1920. évi népszámlálási adatok. 1923. 33. 35. 

Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi életvilágokban



Frauhammer Krisztina

184

történetük aranykorát testesítette meg.11 Ahogy erre Klein Rudolf művészet-
történész is rámutatott „ez a díszítés és gazdagság netovábbja, a magyar zsidó 
optimizmus csúcsa, mely rímel a Pick és Herz szalámi-dinasztiák példátlan sike-
rére, a Löw rabbik rendkívül dús nyelvezetű és lendületes beszédeire. Ez az épület  
az aranykor pompás megtestesítője […] Helyet kap benne az összművészet, és 
még a tudomány is a Szentföld élővilágának képzőművészetbe öntött kiadásban. 
A modernkori zsidó univerzalizmus jellemző megnyilvánulása.”12 Mindebben 
egészen kivételes – társalkotói – szerepe volt Löw Immánulnek (1854–1944), a 
korszak egyik legkiemelkedőbb, nemzetközi hírű rabbijának, aki orientalistaként, 
kultúrtörténetíróként, vallástudósként és botanikusként is ismert volt. Személyi-
sége, felfogása a szegedi közösségre is minden bizonnyal nagy hatást gyakorolt. 
Édesapjától, a szintén közismert Löw Lipót rabbitól (1811–1875) vette át a 
rabbiszéket 1878-ban. Ők ketten voltak a zsidó neológia meghonosítói Magyar-
országon, így Szeged ennek a mérsékelt modernista irányzatnak a központja lett. 
Közösségükben vált az általános neológ izraelita önmeghatározásnak egyik fon-
tos elemévé a magyar nemzethez tartozás gondolata, amelyet a legkülönfélébb 
módokon juttattak kifejezése.  Ennek jegyében a hitközséghez tartozó szegedi 
családok fontos közéleti és gazdasági társaságokban vállaltak szerepet; sok szállal 
kapcsolódtak Szeged kulturális, zenei és sportéletéhez. Hittársaik számára pedig 
számos jótékonysági alapítványt, kórházat, Árvaegyletet, Nőegyletet, népiskolát, 
óvodát működtettek.13

Taussig vendégkönyvei a városnak ezt a kivételesen progresszív időszakát do-
kumentálják. Közben felsejlenek bennük a vész korszakának előjelei, rámutatva 
a modernitás destruktív hatásaira is.

A pszichoanalízis Szegeden

Nemcsak a Taussig-vendégkönyvekből, hanem a város- és irodalomtörténeti 
forrásokból is tudjuk14, hogy a Kelemen utcai Pollák házban, ahol Taussigék él-

11 Az Új Zsinagógában Tardos-Taussig Ármin nemcsak a feliratok betűinek tervezőjeként, hanem 
imaszék tulajdonosként is örök emléket hagyott.
12 Klein: A szegedi zsinagóga, társadalmi és építészeti kontextusa. 2024. 
13 Erről bővebben lásd Glässer: Az integráció politikai liturgiái. Szimbolikus politika és hazafiasság 
Löw Immánuel beszédeiben. 2014. 91–112.
14 Péter: Juhász Gyula ismeretlen vallomásai egy emlékkönyvben. 1960. 6.; Magyar: Eljön az, akit a 



Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi életvilágokban

185

tek, nagy társasági élet zajlott. Juhász Gyula, Móra Ferenc mellett Étsy Emília 
(1884–1964) a modern magyar színjátszás egyik úttörője és a korabeli kortárs 
versek tolmácsolója (Ady, Babits, Balázs Béla, és mindenekelőtt Juhász Gyula 
verseit szavalta) is tagja volt ennek a pezsgő szellemi közegnek.15 Magyar László 
író, lapszerkesztő, aki jól ismerte a színésznőt, ezt írta róla egyik cikkében: „Egyi-
ke volt a legelsőknek, akik a Szegeden diákoskodó József Attilában megérezték 
az új költőt.” Ehhez Juhász Gyula elismerő véleménye is bizonyára hozzájárult. 
Talán épp kettőjük közül valaki ajánlotta be az ifjú egyetemistát Taussigékhoz 
ebédre, amire egy, a vendégkönyvbe ragasztott cédula is utal. Így történt, hogy 
József Attila a „szerdákat ette” a Kelemen utcai házban.

1921 és 1923 vége között ugyanebben a házban bérelt lakást Taussigéktól a 
hazai pszichoanalitikusok egyike, ekkor már Étsy Emília férje, a szintén izraelita 
Rapaport Samu (1888–1970). Már 1929-ben rövid ideig Juhász Gyulát is az új 
módszerrel kezelte: álomleírásokat kért tőle. 1931-ben, a Döntsd a tőkét, ne sirán-

törvény bebörtönöz. Los Angeles-i üzenet József Attiláról.1964. 6.
15 Lengyel: József Attila első analitikusa. A pszichoanalitikus Rapaport Samuról. 1995. 165. 

3-4. kép: A József Attilát „beajánló“ cédula és József Attila bejegyzésének első oldala, 1. Könyv/283 (94).



Frauhammer Krisztina

186

kozz című kötet megjelenése után aztán József Attila is Rapaport páciense lett,16 
és megismerte az analitikus terápiát. Sőt, „Rapa” két pszichoanalitikus kötetét is ő 
dolgozta át, stilizálta.17 Feltehetően épp a szegedi baráti körben szerzett ismeretség 
hozta össze az orvost a két költővel, de Szigeti Lajos Sándor arra hívta föl a figyel-
met, hogy József Attila már tizennyolc éves korában olvasott Freudról és a költői 
szublimációról a szegedi Csönd című folyóiratban.18

Rapaport Samu a hazai pszichoanalitikusok egyike volt, Szegeden az egyet-
len orvosanalitikus. A módszer, amellyel az akkor még belgyógyászként dolgozó 
orvos kísérletezni kezdett, újszerű volt nemcsak idehaza, de Európában is. Létre-
jötte a 19. század utolsó harmadában megszülető pszichológia területéhez, ezen 
belül közismerten Freud nevéhez kapcsolódott. „A létrejövő új tudomány, a pszi
chológia a modernitás  tradícióját folytatta, megpróbálta elszakítani a mentális 
jelenségek vizsgálatát a filozófiától, és a természettudományok módszereivel ku-
tatni: alapító tette a kísérleti módszer adaptálása volt.”19 Freud azonban félretolva 
az 1890-es évek kísérleti próbálkozásait, egy sajátos hermeneutikai tudományt, 
egyben gyógyító módszert alkotott, ez volt a pszichoanalízis. Középpontjában 
a modernitás reduktív antropológiáit és a német romantikus tradíciót ötvöző 
szemlélete állt. Az egyéni életútban megjelenő irracionális álom, képzelet, érzel-
mek, és melankólia jelenségeit próbálta a racionalitás hatókörébe vonni és anali-
zálni.20 Még két évtized sem telt el Freud új módszerének megjelenése óta, de a 
szegediek már ízelítőt kaphattak belőle Rapaport Samu helyi lapban megjelent 
cikkei és előadásai által, melyekre a vendégkönyvek bejegyzései is reflektálnak.21

16 Erről bővebben lásd, benne a témához tartozó további szakirodalmakkal: Valachi: Szóra bírt, 
hallgatag mélységek. József Attila és a pszichoanalízis. 2005. 38–49.
17 Rapaport Samu kötetei: Alvás, aluszékonyság, álmatlanság. Budapest: Szatmáriné Bánó Vilma 
Kiadása, 1936, Ideges gyomor- és bélbajok keletkezése és gyógyítása. Pszichoanalitikai tanulmány. Bu-
dapest: Lélekkutatás Kiadványa, 1931. 
18 Valachi: Szóra bírt… 40.
19 Szummer:  A csábítási elmélettől a tudattalan hermeneutikájáig – a pszichoanalízis születése.   
2016. 31. 
20 Uo. 32.
21 A Délmagyarország napilap beszámlói szerint Rapaport Samu szegedi előadásai: 1929. decem-
ber 8. Apák és fiúk harca, 1929. április 30. Anyák és lányok harca, 1929. november 10. A kultúr-
nő lelki problémái, 1930. október 12. Napsugaras gyermekkor, 1934. október 28. Freudról és a 
freudizmus korszakalkotó jelentőségéről. A helyi Délmagyarország című lapban megjelent írásai: 
A lelki élet a tudatalatti mélységekben 1928. május 8. 8., Miért akarnak az emberek eljutni az északi 
sarkra? 1928. július 8. 6., Még egyszer a házasságok csődje 1929. december 25. 14., Kollektivizmus 
lélektani megvilágításban 1930. december 25. 29., Hol volt, hol nem volt… Móra Ferenc mese-
könyve 1931. február 8. 8., Szociológia és freudizmus 1931. április 19. 8.



Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi életvilágokban

187

Rapaport először 1927. október 23-án írt a naplóba: „Flectere si nequeo su-
peros, Acheronta movebo” – idézi Vergilius Aeneis című eposzából, azaz „Ha az 
égieket meg nem indíthatom, a poklot fogom megmozgatni.” Bíró-Balogh Tamás 
irodalmár rámutatott, hogy „Rapaport itt nem közvetlenül az ókori latin költőt 
citálja, hanem Freud Die Traumdeutung (1900) (magyarul: Az álomról, vagy 
utóbb: Álomfejtés) című művét, amelynek mottója éppen ez az idézet.” (KÉP 5) 

„Rapa” első pszichoanalitikai cikke (A lelki élet a tudatalatti mélységekben)22 1928 
májusában jelent meg, ez a bejegyzés az orvos pszichoanalitikai érdeklődésének 
egy eddig nem ismert korai dokumentuma, sőt talán igazolása annak, hogy 1927-
ben már alkalmazta praxisában a pszichoanalízis módszerét.”23

Második bejegyzését 1928. december 8-án, a szegedi Apák és fiúk harca a család-
ban és a társadalomban című előadás napján írta a könyvbe. Az előadást a helyi Dél-
magyarország hasábjain polémakövette, ami még inkább ráirányította a figyelmet 
Szegeden a pszichoanalízis új megközelítéseire és Rapaport Samunak a freudizmus 
térhódításáért tett erőfeszítéseire.

Ezen a ponton talán érdemes röviden utalnunk arra, hogy a pszichoanaliti-
kus mozgalom jelentős átfedésben volt a zsidóság kulturális-vallási közösségével.  

„A pszichoanalízis »zsidó tudományként« való megbélyegzése régi és már Freud 
korában is virágzó antiszemita sztereotípia volt.”24 A témával foglalkozó Schme
lowsky Ágoston erre a kapcsolatra a következő magyarázattal szolgál: „Elmond-
hatjuk tehát, hogy a zsidó hagyomány a szöveghez való viszonyban fenntartott 
egy – pszichoanalitikus szemmel nézve is – adaptív kapcsolatot a tudattalanhoz. 
A szekularizációval azonban ez a fajta kapcsolat szükségképpen megszűnt, és a 

22 Rapaport: A lelki élet a tudatalatti mélységekben. 1928. 8.
23 Bíró-Balogh: „Szeged egyetlen orvosanalitikusa”. 2024. 166–169.
24 Wistrich: Sigmund Freud zsidósága. 2019. 

5. kép: Rapaport Samu bejegyzése 1927. Október 23-án, 2. Könyv/60. 



Frauhammer Krisztina

188

vallási hagyományából kikerült nyugati embernek új utakra kellett lépnie ahhoz, 
hogy a belső harmóniát megtalálja. Vallástörténeti szempontból a pszichoanalí-
zis ennek az útkeresésnek, a modern, szekularizált ember spirituális útkeresésé-
nek egyik fontos állomása.”25

Progresszió a pedagógiában

Rapaport Samu maga is írt arról, hogy az analízis elveinek népszerűsítésében sike-
rült eredményeket elérnie: „Szegedről azt mondják: porváros. Mégis azt tapasztal-
tam, hogy sehol sem lehetett volna élénkebb progressziót elérni a pszichoanalízis 
terén, mint itt […] Az az érzésem, hogy Szegeden sikerült elhinteni azokat a prob-
lémákat, amiket az analízis nyújt. Szükséglet lett az embereknél a gyermeknevelés 
kérdése. A jövő generációja szempontjából rendkívül fontos a modern pedagógia 
feladata és ennek az eszmének ma már igen sok híve van Szegeden, úgy érzem, 
nem volt eredménytelen az analitikus munkája…”26

Közismert, hogy Freud és analízisének szerepe meghatározó jelentőségű volt 
a huszadik századi nyugati ember önmagáról alkotott képének megalkotásában. 
Hozzá köthető a tudatalatti jelentőségének, illetve a kora gyermekkori nevelés 
befolyásának felismerése, részben a gyermekkor kultusza is.  Maga a korszak, a 
19–20. század fordulójának változásokkal teli évtizedei is hozzájárultak a gyer-
mektanulmány, a pszichológiai alapú pedagógia, az új nevelés, a reformpedagó-
gia megjelenéséhez.27 

Szegedre leginkább a szintén Taussig köreihez, a helyi zsidó közösséghez 
tartozó Pogány Margit (Rosenfeld, 1889–1952) külföldön is tanult szegedi 
reformpedagógus által gyűrűztek be a modern gyermeknevelés elvei. Margit 
1907-ben szerzett oklevelet, majd Berlinben tanult, ahol a szakmai képzés mel-
lett a német nyelvtudását is tökéletesítette.28 Hazatérve 1914 őszétől gyermekek 
számára hirdetett meg reformiskolát, felekezetre való tekintet nélkül: „Rosen-
feld Margit iskolája a németországi reformiskolák intencióit követi. Szabadban 
való szemléltető előadás, kerti munkálatok, svéd tornagyakorlatok, slöjd-, fa- és 

25 Schmelowsky: Vallástörténeti észrevételek a zsidóság és a pszichoanalízis kapcsolatáról. 2009. 
26 N. n.: Beszélgetés Étsy Emíliával és Rapaport Samuval, akik kedden eltávoztak Szegedről. 1931. 4. 
27 Baska–Szabolcs: Életreform-motívumok a Népmûvelés (Új Élet) címû folyóiratban 1906–1918. 
2005/2. 3.
28 Berta: A szegedi zsidó elemi népiskola története (1844–1948) és tanítói életrajzok. 2019. 59. 



Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi életvilágokban

189

agyagmunkák a különböző módszerek szerint. Ezt akarja a reformiskola a rendes 
tanítás mellett bevezetni. A tanításban a tanító teljes passzív magatartását tartja 
elsősorban szem előtt, hogy a gyermek a saját egyéni hajlamai, tehetsége szerint 
fejlődhessék. Kiválóan alkalmas lesz ez az iskola azoknak a gyermekeknek a 
számára, akiknek fontos a friss levegő és ártalmas az egyfolytában való 3-4 órai 
ülés.”29 Jóllehet a Délmagyarország hirdetéseiből és a szegedi Zsidó Népiskola 
évkönyveiből úgy tűnik, a reformiskola nem volt hosszú életű, hiszen Pogány 
Margit 1916-ban nyelviskolai tanárként, majd 1925-től a zsidó iskola tanítója-
ként tűnik fel, modern pedagógai nézeteit továbbra is töretlenül népszerűsítette 
ismeretterjesztő előadások és cikkek formájában. A Taussig naplóba 1928. de-
cember 2-án beírt sorai is egy ilyen előadást örökítenek meg. „Ha a gyermeki 
szívnek száz kapuja volna, mint Theba városának, úgy engedjétek be az örömet 
mind a 100 kapun, hogy az ifjúság virágoskertjéből minél többet vigyenek ma-
gukkal az emberi munka szántóföldjére. (Demokritos), 1928. dec. 2-i előadásom 
zárószavai, Pogány Margit.”

29 N. n.: Reformiskola. 1914. 6. 

6. kép: Pogány Margit bejegyzése és előadásának meghívója, 2. Könyv/278.



Frauhammer Krisztina

190

A modern lélektani és pedagógiai kutatások eredményeiről című előadásáról – a 
szintén a Taussig szoros baráti köreihez tartozó – Juhász Gyula is beszámolt a sze-
gedi Hétfői rendkívüli Újság napilapban: „Pogány Margit a ma legaktuálisabb kér-
désével foglalkozott több, mint egy órán keresztül, rendkívül tartalmas és formás 
előadás keretében. A gyermeknevelés problémáit vetette föl, a modern lélektani 
alapokon nyugvó pedagógia tökéletes elméleti és gyakorlati tudásával és válaszolt 
reájuk egy finom és mély lelkű nevelő biztosságával. Tiszta humanizmus szelleme 
szólalt meg minden szavában, ritka élmény emlékét hagyva hálás hallgatóiban.”30

Mindezek a gyermekközpontú pedagógiai gondolkodást és nevelői gyakor-
latot előtérbe helyező reformpedagógiai irányzatok a szintén ezekben az évtize-
dekben kibontakozó életreform-mozgalmak sokszínű irányzataihoz illeszkedtek. 
A vendégkönyvekbe lapozva ezek az újító törekvések is visszaköszönnek.

Életreform és civilizációkritika

Az életreform-mozgalmak hátterében a 19. század végére kialakult modern ipa-
ri társadalom számos dilemmája és civilizációs pusztulásától való félelme állt.  
Az ennek nyomán kibontakozó, a mindennapi élet megújítását hirdető törekvé-
sek a közös, civilizációkritikai kiindulópontból rendkívül sok irányba fejlődtek 
tovább: filozófiai és vallási reformelképzelések, természetjáró és sportmozgalmak, 
vegetarianizmus, öltözködési, lakhatási vagy párkapcsolati reformideák vagy épp 
a nőmozgalom irányába. Ezeknek a mozgalmaknak, iskoláknak, elképzeléseknek 
a jelentős része a művészetek különböző ágaira is hatással voltak. A képzőművé-
szeten túl a kórusmozgalom, a mozdulatművészet, az építészet és urbanisztika, az 
iparművészeti mozgalom, mind sokat merített ezekből az ideákból,31 és Szegedre 
is begyűrűzött hatásuk. Taussig természetesen ezeket az új törekvéseket is nyo-
mon követte és megörökítette.

30 (j.)=Juhász: Pogány Margit előadása. 1928. 4.
31 A témáról bővebben lásd Németh–Vincze: Továbbélő utópiák - magyar életreform-törekvések és 
nemzetközi recepciós hatások. 2017. 



Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi életvilágokban

191

Mozgásművészet

Az említett reformtörekvésekhez kapcsolhatók a korszak divatos táncművésze-
ti mozgalmai is, melyekben a nőies viselkedés, a női öltözködés és életforma 
újszerű megközelítései ötvöződtek. A női test felszabadítására, a belső világ 
mozdulatokkal való szabad kifejezésére építő mozgáskultúra népszerűsítésére 
szerte Európában gimnasztikai iskolák jöttek létre. Ezek között az Emil Jacques-
Dalcroze, genfi származású mozgás-, illetve zenepedagógus Hellerauban (Drezda 
városának egy negyede), 1910-ben nyitott iskolája volt a legnevesebb.32 Itt sze-
rezte ritmikus sportgimnasztika oktatására feljogosító diplomáját az ugyancsak 
zsidó származású Szélpál (Stricker) Olga (1895–1986), mozgásművésznő, ko-
reográfus, pedagógus. „Még zeneakadémiai tanuló évei alatt volt alkalma látni 
Budapesten Émile Jaques-Dalcroze »mozdulat-szolfézs« bemutatóját, ami oly-
annyira inspirálta, hogy zongoraművészi diplomájával kezében (1914-ben) ki-
utazott a híres mester Hellerau-i iskolájába, hogy 3 éven át tanulja rendszerét.”33 
Hazaérve előbb zeneiskolákban, a Színiakadémián, Zeneakadémián, majd mű-
vészettörténész férjével, Rabinovszky Máriusszal megnyitott saját budapesti 
iskolájában tanított. Ahogy 120. születési évfordulójára írott tanulmányában 
Lőrinc Katalin fogalmaz: „Szentpál Olga hitvallása szerint ugyanis a mozgásmű-
vészet (néhol szabad táncként is említik) pszichológiai, pedagógiai eszköz is volt, 
gyakorlásával gátlások küzdhetők le, s fejleszthető az önkontroll, s az empátia. 
Nem azt tartotta elsődleges céljának, hogy művészeket képezzen, hanem hogy 
bárkit hozzásegítsen egy egészségesebb, teljesebb életgyakorlathoz.”34 

Mindennek ellenére, koreográfusként letette kézjegyét a színházművészetben 
is. Ezt illusztrálja Taussig Árminnak a vendégkönyvbe ragasztott kiváló felvé-
tele is, amelyen az első tényleges Szegedi Szabadtéri Játékok 1933-as Az ember 
tragédiája előadásán láthatók a „Szélpál lányok”. Az előadásra a szintén a helyi 
izraelita körökhöz tartozó Hont (Holtzer) Ferenc rendező kérésére készített a 
művésznő szabad táncos betéteket.

32 Németh–Pirka szerk.: Az életreform és reformpedagógia – recepciós és intézményesülési folyamatok 
a 20. század első felében. 2013. 29–30.
33 Lőrinc: Szentpál Olga 120. 2015. 
34 Uo.



Frauhammer Krisztina

192

Iparművészet és Bauhaus

„Ahogy a pedagógiatörténet vagy a művelődéstörténet életreform-mozgalmakról 
beszél már a 19. században, úgy figyelik meg a művészettörténészek az életre-
form összefüggéseit a Gesamtkunstwerk megvalósulásaival.”35 Ebben egyenran-
gú „félként” képzelték el a zenét, táncot, festészetet, építészetet, színművészetet.  
A szecesszió után ennek a törekvésnek a Bauhaus mozgalom adott többek kö-
zött keretet. A Walter Gropius nevével fémjelzett kör célja a használati tárgyak 
művészi megformálása, a tárgyak ipari formatervezése, a művészetet mindenki-
nek elv érvényesítése, a funkcionális jelleg mellett a totális műalkotás (Gesamt-
kunstwerk) megvalósítása volt. Mindezeket a célkitűzéseket a mindennapi élet 
területein (lakberendezés, bútor- és textiltervezés) és az építészetben is töreked-
tek realizálni. Ennek jegyében a Bauhaus az ipari társadalom által elvárt funk-
cionalizmust képviselte, és utat nyitott az ipari formatervezésnek, valamint a 
belsőépítészetnek. Műhelyeiben tömegtermelésre alkalmas bútort és használati 
tárgyakat terveztek. Ennek jó példái az azóta ikonikussá vált, a forradalmian más, 
az anyagszerűséget és funkcionalitást minden egyéb szempont elé helyező Breuer 
Marcell-féle csőbútorok. Kevesek számára ismert azonban, hogy a csővázas bú-

35 Beke: Művészet-e a mozdulatművészet? – művelődéstörténeti szerepek. 2013. 11.

7. kép:A Szentpál-lányok az 1933-as Szegedi Szabadtéri Játékokon, 2. Könyv/247.



Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi életvilágokban

193

torok hírnevéhez, megalkotásához egy szegedi bútortervező, Lengyel Kálmán 
(1900–1945) is jelentősen hozzájárult. Kálmán pályája Szegedről, a Taussigék-
kal szemben álló híres Lengyel palotából indult. Itt működött az az 1858 óta 
fennálló neves bútorgyár és üzlet, amely még a királyi és a császári családnak is 
beszállítója volt, világkiállítási aranyéremmel is rendelkezett.36 Így a harmadik 
generációhoz tartozó két ifjú Lengyel, László és Kálmán is a bútoros szakmában 
tervezte jövőjét. Külföldi inasévekre (vagy a már életbe lépett numerus clausus 
(1920. évi XXV. tv. Cikk) miatt kényszerűségből) Németországba mentek tanul-
ni, majd a ’20-as évek közepétől Berlinbe költöztek. Kálmán itt kötött házasságot 
Pataki Hajnal iparművésszel. Már sikeres építészként és belsőépítészként 1927-
ben közös céget alapított a Bauhaus későbbi nagymesterével, Breuer Marcellal 
Standard Möbel Lengyel & Co. címen. Nem tudjuk pontosan, hogy talákoztak, 
de az ismert, hogy Berlinben számos zsidó származású magyar emigráns művész 
talált menedékre a kommün, illetve a numerus clausus után. Így például a Breuer 
Marcellhoz hasonlóan pécsi születésű, izraelita családból származó Pataki Hajnal, 
aki aztán szülei költözése révén vált szegedivé, vagy az ugyancsak a Gropius-féle 
iskolában oktató, szintén zsidónak számító Moholy-Nagy László, akit akár Sze-
gedről is ismerhettek.37

A Breuerrel közös cégben Kálmánnak, aki otthonról hozta a bútorkereske-
delem csínját-bínját, nagy szerepe volt abban, hogy hírnevet és piacot hoztak a 
csőbútorok. A pécsi gyökerekkel rendelkező Breuer ennek ellenére egy év múlva 

„kiszállt” a közös cégből, de Kálmán tovább folytatta a korszakban figyelemremél-
tóan modernnek számító cső- és Bauhaus stílusú bútorok tervezését. Népszerűek 
voltak formabontó, kis helyet foglaló, letisztult lakberendezési tárgyai, amelyek 
jól illeszkedtek a korszak új típusú, praktikus kialakítású lakásaiba. Ennek kö-
szönhetően számos cikk és terv után 1931-ben, az akkor már Ka-Le-Möbel néven 
futó cége két kiállításon is szerepelt. Az egyiket az éppen Berlinben tartózkodó 
Taussig Ármin is meglátogatta, és emlékül a Pataki Hajnal által tervezett pros-
pektust is beragasztotta könyvébe. A látogatás egyben rokoni vizit is volt, hiszen 
Taussig, felesége révén, családi kapcsolatban is állt a két Lengyel fiúval.

Berlin után két sikeres párizsi évet követően Lengyel Kálmán visszaköltözött 
Szegedre, majd Pestre, és itt folytatta tervezői és szakírói munkáját. Pályáját a 

36 Janik–Horányi: Von Szeged nach Berlin – Zur Biografie von Kálmán Lengyel. 2024. 13–30. 
37 Moholy-Nagy szegedi éveiről bővebben lásd Szabó: Képek és hátterek. Moholy-Nagy László a 
Nagyalföldön 1895–1919. 2021.



Frauhammer Krisztina

194

vészkorszak zsidóellenes intézkedései törték derékba. 1944 júniusában egy csil-
lagos házba kényszerült (Budapest, Csanády u. 6b), majd a keleti frontra küldték 
munkaszolgálatra, ahonnan megszökött. A szökés sajnos nem hozott szabadu-
lást, Budapestre érve a gettóba kellett költöznie, onnan a sachsenhauseni, majd 
a buchenwaldi, végül a bergen-belseni koncentrációs táborba szállították. Innen 
már soha nem vissza szeretteihez.38

Destruktív hatások

Lengyel Kálmán életútja elvezet minket a modernizmus negatív hatásaihoz, a 
modernizmusban rejlő destruktív potenciálhoz: a kirekesztéshez, az elnyomás-
hoz, amely a 20. század legnagyobb traumájához, a holokauszthoz vezetett. Jól-
lehet forrásunk szerzője/birtokosa nem érte ezt meg, mégis a bomlasztás és faji 
megkülönböztetés jeleit már ő is érzékelte.

Taussig vendégkönyvébe nem csak a barátok, ismerősök és hírességek írták em-
lékező soraikat, olykor maga is jegyzetelt bele újságcikkekből, beszédekből, rabbik 

38 Janik–Horányi: Von Szeged... 2024. 13–30.

8. kép: Lengyel Kálmán prospektusa és a róla írott cikk, 4. Könyv/oldalszám nélkül



Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi életvilágokban

195

ünnepi beszédeiből, sőt egy-egy esemény kapcsán gyakran saját velős meglátása-
it is odavéste a bejegyzések mellé. Ezekből a személyes megjegyzésekből felsejlik, 
hogy a ’20-as évek végétől őt is egyre jobban aggasztották a zsidósággal szembeni 
ellenérzések, melyeket a legkülönfélébb módon tapasztalt meg. 1928. február 23-i 
bejegyzésében például arról írt, hogy alig három hónapnyi, a Szegedi Műkedvelő 
Fényképészek Egyesületében betöltött elnökség után, a tiszti karral együtt lemon-
dani kényszerültem titokzatos (politikai és vallásbéli) okokból. Később azt is leírta, 
hogy az 1933-ban újraalakított egyesületet már nélkülük szervezték meg. Egy má-
sik, 1930-as széljegyzetében az egyetemről eltanácsolt zsidó fiatalok miatt aggó-
dott, máskor barátja, Löw Immánuel főrabbi barátjának beszédén tűnődött: Jeder 
sollte wissen: wann es schweigen muss und wann reden darf …Wir müssen weiter 
duldend schweigen! [Mindenkinek tudnia kell azt, hogy mikor kell hallgatni és 
beszélni. Nekünk továbbra is türelmesen hallgatnunk kell!] Löw Immánuel 1935. 
XII. 14. írásmagyarázataiból. Az idézethez Taussig kendőzetlenül odaírta saját ér-
zését: A hitlerizmus tobzódása és a nürnbergi zsidó törvény születése idején.

Közismert, hogy az 1920-ban kihirdetett numerus clausus törvény (1920. 
évi XXV. tv. cikk) után folyamatosan érzékelhető volt a magyar társadalomban 
a nemzetiséggé, „népfajjá” minősített zsidóság polgári jogainak szűkítése. Állan-
dóan visszatérő elemként jelent meg a különféle társadalompolitikai vitákban a 
zsidók túlreprezentáltságának a kérdése, amire hivatkozva a szellemi és gazda-
sági élet legkülönfélébb ágazataiból próbálták kiszorítani őket. Taussig Ármin 

9. kép: Taussig Löw Immánuel szegedi főrabbi nyomtatott egyetemnyitó beszédére írott széljegyzete,  
5. Könyv/225.



Frauhammer Krisztina

196

mindennek ellenére hű akart maradni zsidóságához, olyannyira, hogy keserű és 
rosszalló megjegyzéssel illette egyik bejegyzésében 1929-ben kikeresztelkedett 
barátját. Miután a vész korszakát már nem élte meg, nem kellett megtapasztalnia, 
hova vezettek ezek az általa is észlelt jelek. Könyvei azonban számos olyan zsidó 
művész kézjegyét, gondolatait és alkotásait rögzítették, akik e vésznek az áldoza-
taivá váltak.

Konklúzió

A 19–20. század fordulóját követő nagy szellemi mozgások és azok mindenna-
pi megjelenéseinek sokasága ragadható meg a szegedi virilis39, Tardos-Taussig 
Ármin vendégkönyvének példáiban. Jóllehet az 1500 oldalas hagyatéknak csak 
néhány szereplője került itt most előtérbe, általuk is körvonalazható, hogy a 
modernizálódó Szeged városának neológiához tartozó zsidó polgárai az elitek és 
a középosztály művészet- és tudománypártoló tagjaivá, sőt több esetben is irány-
mutatóivá lettek. Tudatos modernizációs törekvéseik és akkulturációjuk által 
nem csak nyugat-európai tájékozottságra tettek szert, hanem azt helyben is ka-
matoztatták, továbbadták és a szellemi élet meghatározóivá váltak. Az újként le-
gitimációt szerző foglalkozásokban (fotográfus40, mozdulatművész, belsőépítész) 
is rendre ott találjuk képviselőiket és azt a sűrű kapcsolati hálót, amely sikeres 
asszimilációjuk mellett is látható közösséggé tette őket.

Irodalom

Balázs Zsuzsanna: A több hullámban fertőző autografománia. Heti Fortepan 85. 
2022. április 29., https://hetifortepan.capacenter.hu/autogramok (letöl-
tés ideje: 2025. június 15.)

Baska Gabriella – Szabolcs Éva: Életreform-motívumok a Népművelés (Új Élet) 
címû folyóiratban 1906–1918. Iskolakultúra 2005/2. 3.

39 A legnagyobb adózók, akik emiatt a városi tanácsban is helyet kaptak.
40 Így például Taussig Ármin baráti köréhez tartozott, és vendégkönyvében is otthagyta kézjegyét 
a szintén zsidó felmenőkkel rendelkező két neves szegedi női fotóművész: Bäck Manci és a Bauhaus 
köreiben tanult Kárász Judit is.



197

Beke László: Művészet-e a mozdulatművészet? – művelődéstörténeti szerepek. 
In Beke László – N. Németh András – Vincze Gabriella szerk.: Mozdulat 

– magyar mozdulatművészet a korabeli társadalom és művészet tükrében. 
Budapest: Gondolat, 2013. 7–14., 11.

Berta Tibor: A szegedi zsidó elemi népiskola története (1844–1948) és tanítói élet
rajzok. Szeged: Szegedi Zsidó Hitközség dr. Birnfeld Sámuel Könyvtára, 
2019. 59. 

Bíró-Balogh Tamás: „Szeged egyetlen orvosanalitikusa”. In Frauhammer szerk.: 
A művész kitárt ajtaja. 2024. 166–169.

Frauhammer Krisztina szerk.: A művész kitárt ajtaja. Tardos-Taussig Ármin élete 
és vendégkönyvei. Szeged: Szegedi Zsidó Hitközség, 2024. 

Glässer Norbert: Az integráció politikai liturgiái. Szimbolikus politika és hazafi-
asság Löw Immánuel beszédeiben. In Tóth István szerk.: Zsidók Szeged 
Társadalmában. Szeged: Móra Ferenc Múzeum, 2014. 91–112.

Janik, Christoph – Horányi, Éva: Von Szeged nach Berlin – Zur Biografie von 
Kálmán Lengyel. In Bröhan Torsten – Janik, Cristoph – Engelhard, Su-
sanne – Bröhan Design Foundation Hrsg.: Stahlrohrrevolution! Kálmán 
Lengyel, Marcel Breuer, Anton Lorenz und das Neue Möbel. Stuttgart: Ar-
noldsche – Bröhan Design, 2024. 13–30. 

(j.)=Juhász Gyula: Pogány Margit előadása. Hétfői Rendkívüli Újság, 1928. de-
cember 3. 4.

Klein Rudolf: A szegedi zsinagóga, társadalmi és építészeti kontextusa. Szom-
bat, 2024. 03. 21., https://www.szombat.org/politika/a-szegedi-zsinago-
ga-tarsadalmi-es-epiteszeti-kontextusa (letöltés ideje: 2025. június 15.)

Lengyel András: József Attila első analitikusa. A pszichoanalitikus Rapaport Sa-
muról. Irodalomtörténeti Közlemények 1995/2. 163–189.

Lőrinc Katalin: Szentpál Olga 120. Táncélet, 2015. December 7. https://www.
tancelet.hu/hirek/3815-szentpal-olga-120 (letöltés ideje: 2025. Június 15.)

Magyar László: Eljön az, akit a törvény bebörtönöz. Los Angeles-i üzenet József 
Attiláról. Délmagyarország, 1964. március 8. 6.

N. n.: Beszélgetsé Étsy Emíliával és Rapaport Samuval, akik kedden eltávoztak 
Szegedről. Délmagyarország 1931. április 29. 4. 

N. n.: Reformiskola. Délmagyarország, 1914. augusztus 30. 6. 
N. n.: Az 1920. évi népszámlálási adatok. Első rész. A népesség főbb demográfiai 

adatai községek és népesebb puszták, telepek szerint. Budapest: Magyar 

Modernitás és modernség a mindennapokban és a helyi életvilágokban



Frauhammer Krisztina

198

Kir. Központi Statisztikai Hivatal. 1923.
Németh András – Pirka Veronika szerk.: Az életreform és reformpedagógia – re-

cepciós és intézményesülési folyamatok a 20. század elsô felében. Budapest: 
Gondolat, 2013. 29–30.

Németh András – Vincze Beatrix: Továbbélő utópiák - magyar életreform-
törekvések és nemzetközi recepciós hatások. Budapest: L’Harmattan, 2017. 
(Neveléstudomány-történeti tanulmányok).

Niedermüller Péter – Horváth Kata – Oblath Márton – Zombory Máté szerk.: 
Sokféle modernitás. A modernizáció stratégiái és modelljei a globális világ-
ban. Budapest: L’Harmattan, 2017. 

Péter László: Juhász Gyula ismeretlen vallomásai egy emlékkönyvben. Délma-
gyarország, 1960. február 27. 6.

Rapaport Samu: A lelki élet a tudatalatti mélységekben. Délmagyarország, 1928. 
május 8. 8.

---: Alvás, aluszékonyság, álmatlanság. Budapest: Szatmáriné Bánó Vilma 
Kiadása, 1936.

---: Ideges gyomor- és bélbajok keletkezése és gyógyítása. Pszichoanalitikai tanul-
mány. Budapest: Lélekkutatás Kiadványa, 1931. 

Schmelowsky Ágoston: Vallástörténeti észrevételek a zsidóság és a pszicho-
analízis kapcsolatáról. Szombat, 2009. március 20. https://www.szombat.
org/politika/3803-vallastorteneti-eszrevetelek-a-zsidosag-es-a-pszicho-
analizis-kapcsolatarol (letöltés ideje: 2025. június 15.)

Szabó Tamás: Képek és hátterek. Moholy-Nagy László a Nagyalföldön 1895–1919. 
Szeged: Múzeumi Tudományért Alapítvány, 2021.

Szummer Csaba: A csábítási elmélettől a tudattalan hermeneutikájáig – a pszi-
choanalízis születése. Magyar Filozófiai Szemle 2016. 60/1. 31–49.

Taylor, Charles: Modern társadalmi imaginációk. In Niedermüller et al.: Sokféle 
modernitás. 2017. 34–70.

Valachi Anna: Szóra bírt, hallgatag mélységek. József Attila és a pszichoanalízis. 
Csiki lapok 2005/4. 38–49.

Wistrich, Robert: Sigmund Freud zsidósága. Ford. Kis Anna. Restancia, 2019. 
November 3. https://www.restancia.hu/identitas/wistrich-freudzsidosa-
ga.html (letöltés ideje: 2025. június 15)



III. Test, identitás és mesterséges szubjektivitás





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Nagy Márta
ORCID: 0009-0007-9433-6670
Az SZTE ÁJTK-BTK habilitált egyetemi docense. A Családi jog folyóirat szerkesztője.

O tempora, o mores!
– A mesterséges intelligencia és a szerzőség kérdése –

Absztrakt

A Mesterséges Intelligenciát (MI) lehet-e, és ha igen, milyen értelemben intelli-
gensnek tekinteni a szabad akarat, a felelősség, a kreativitás szempontjából? Van 

„személyessége”, köthetők hozzá személyiségi jogok, erkölcsi normák? Az írás érde-
kes esetek bemutatásával a szerzőség kérdését is körbejárja szerzői jogi szempont-
ból: ha a MI segítségével alkot valaki egy művet, vagy egy kortárs festő stílusában 
és ecsetvonásaival egy festményt, kit illetnek meg a szerzői jogok? Az eredeti fes-
tőt, aki nem is tud arról, hogy művét felhasználják, vagy azt a művészt, aki szöve-
ges utasításokkal bírja másolásra (újragenerálásra) a gépet, vagy az algoritmust?  
A szerző művész vagy/és felhasználó, a kettő lehet egy és ugyanaz? 

Kulcsszavak: mesterséges intelligencia, szerző, szerzői jog, szellemi alkotások 
joga, felelősség, kreativitás

Abstract

Could Artificial Intelligence (AI) be considered intelligent in terms of free will, 
responsibility, and creativity? And if so, then in what sense? Does it have a “per-
sonality,” and could personal rights and moral norms be attached to it? This ar
ticle also explores the issue of authorship from a copyright perspective by presen-
ting interesting case studies: first of all, if someone creates a work with the help 
of AI, or a painting in the style and brushstrokes of a contemporary painter, then 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.9



Nagy Márta

202

who owns the copyright? Is it the original painter, who is unaware that his or her 
work is being used, or the artist who instructs the machine or algorithm to copy 
(regenerate) it by creating and using textual instructions (prompts)? Finally, is 
the author an artist and/or a user, and could the two be one and the same?

Keywords: artificial intelligence, author, copyright, intellectual property rights, 
responsibility, creativity

Jason Allen amerikai festőművész Théâtre D’opéra Spatial (Űropera) című 
alkotása első díjat nyert a Colorado State Fair képzőművészeti verseny és vásár 

„Digitális művészetek/Digitálisan Manipulált Fotográfia” kategóriájában. Ha 
megnézzük a képet, tényleg úgy néz ki, mint egy mesterien, mérnöki pontos-
sággal kivitelezett festmény. Allen a nevezéskor nem tagadta, hogy mesterséges 
intelligencia (MI) segítségével készült a kép, mint később bevallotta, a Midjour-
ney nevű szoftverrel, amelynek ő csak szöveges utasításokat (ún. promptokat) 
adott a kép témájával kapcsolatban, de nem használt hozzá digitális ecsetet, ami 
az ilyen munkáknál szokás. Az, hogy egy MI segítségével készített festmény első 
díjat nyerhetett, óriási port kavart a művészek és a közönség köreiben egyaránt. 
Többen úgy vélték, hogy a művészet halálához vezet, ha egy művészeti versenyen 
egy MI által generált alkotással első díjat lehet nyerni. Mások azzal kongatták 
meg a vészharangot, hogy ha már a kreatív tevékenységek sincsenek biztonság-
ban a gépektől, a robot simán kiválthatja a kreatív munkahelyeket, a művészeti 
műhelyeket, és éhező művészek tengetik napjaikat majd világszerte. Allen azzal 
védekezett, hogy alkotási módszere beleillett a meghirdetett kategóriába, és tév-
útnak nevezte csupán a módszer alapján ítéletet mondani egy műalkotás felett. 

„Mi lenne, ha egy művész fejjel lefelé lógva, festés közben korbácsütéseket kapva 
készítené el művét? Másként kellene-e értékelni ennek a művésznek a munkáját, 
mint azét, aki ugyanazt az alkotást normális módon készítette?”1

Nézzük meg alaposan ezeket a lehetőségeket a tudat, az én, a szabad akarat, 
a felelősség és a kreativitás szempontjából. Játsszunk el azzal a gondolattal, hogy 
1. Allen a hagyományos módon festi meg a festményt, 2. Allen fejjel lefelé lógva, 
festés közben korbácsütéseket kapva készíti a festményét, 3. Allen a mesterséges 
intelligencia segítségével festi meg alkotását. Az első két esetben nem vitásan az 

1 https://qubit.hu/2022/09/01/mesterseges-intelligencia-nyert-egy-allami-muveszeti-palyaza-
ton-kiakadt-a-muvesztarsadalom



O tempora, o mores!

203

intelligencia természetes változatával van dolgunk, míg a harmadikban felvető-
dik a kérdés, hogy lehet-e egyáltalán, és ha igen, milyen értelemben intelligens-
nek tekinteni a mesterséges intelligenciát a fenti szempontokra (tudat, én, sza-
bad akarat, felelősség, kreativitás) figyelemmel. Az első két eset ugyanis egyezik 
abban is, hogy az alkotó művész a tér és az idő tapasztalatával, az őt körülvevő 
természetes és kulturális környezet kognitív és érzelmi lenyomataival, a saját testi 
és spirituális élményeivel „dolgozik”, a harmadik esetben viszont kérdés, hogy a 
gép tudásához tapadnak-e hasonló determináló tényezők, amelyekkel a humán 
intelligencia felvértezi magát, hogy egyéni, eredeti alkotást hozzon létre? Vagy 
már ez sem vetődhet fel, vagy másképp vetődhet fel a sokszorosíthatóság – jogi 
fogalommal élve –, a többszörözés korában. Ami döntő fontosságú, hogy a mes-
terségesintelligencia-rendszerek a már létező művek és adatok elérésével és elem-
zésével tanulnak a végső mű létrehozásához.2

1.	 Jason Allen bemegy a műtermébe, felállít egy vásznat, kiválasztja az ecse-
tet és a megfelelő színeket (az aranyba hajló sárgát és barnát, a tompa 
vöröset, az antracitszürkét, a narancsot, a fehéret), kézbe veszi az ecsetet, 
és elkezdi felhúzni a színeket a vászonra.

Az ecsetet tartó emberi kéz mozdulatai a vásznon megjelenítik a tanultakat az 
égitestekről, az űrről, megjelenítik a tapasztaltakat, a látottakat azok színeiről. 
Megjelennek annak a kulturális közegnek a hatásai, amelyben az operában (is) 
szocializálódott ember kosztümösen ábrázolja az énekeseket, felsejlik a zene-
kar és a nézőközönség kontúrja. Az eszméknek és a fogalmaknak az absztrakció 
különböző szintjein való kifejezésében még talán más művészek is hatottak az 
alkotóra. Allen mentális erőfeszítése egy éterien tiszta, lehatárolt vonalvezetésű 
kép létrehozására irányul, szándéka felvillantani egy valós operaelőadás emberi 
énekhangtól csengő dallamaival, az élő előadás számtalan egyéb zajával szemben 
az űr mérhetetlen csendjét, ahol elménkben a szférák zenéje „szólal meg.” Bár a 
képnek nyugalmat kellene árasztania, mégis nyugtalanságot áraszt. Allen akarja 
ezt a hatást, nincs benne spontaneitás, véletlenszerűség. Allen irányítása, a rög-
zítés és a kifejezés feletti kontroll egyidejű. Az operaénekesek arcát nem látjuk, 
nem tudjuk, hogy énekelnek-e, vagy ősi, vallási áhítattal imádják a napot vagy a 

2 Luke McDonagh: Artificial Intelligence as Producer and Consumer of Copyright Works: Evalua-
ting the Consequences of Algorithmic Creativity. 2020. 112; 8.



Nagy Márta

204

holdat. Minden, amit természeti szépségként, vallási élményként élt át az emberi 
alkotó, inspiráló tényező a műalkotás létrehozásához, a nélkül, hogy ezeknek a 
külső ingereknek tulajdonítanánk a végeredményt. Ez az első lehetőség a szerző-
ség klasszikus forgatókönyvét kínálja. Az egyéniség és az eredetiség kétséget kizá-
róan a szerzőtől származik, a kifejezés visszakövethető az alkotói folyamatban.3

2. 	 Jason Allen bemegy a műtermébe, felállít egy vásznat, kiválasztja az ecse-
tet és a már ismert színeket, majd megkéri a legjobb barátját, hogy kösse 
össze a két lábát, és úgy húzza fel a plafonba vert kampóra Allent, hogy 
a kezébe adott ecsettel és palettával elérje a felállított vásznat. Arra is 
kéri a barátját, hogy festés közben, az általa kért ritmusban és erősséggel 
korbácsütéseket mérjen a hátára. 

A korbácsütések hatására az ecsetből kilökött festékcseppek pontos görbületi su-
gara és röppályája előre nem ismert és nem várható.4 A festést mozgató testi moz-
dulatokat azonban Allen kontrollálja, tehát a váratlan vagy meghatározhatatlan ki-
menetel előre látható. Allen mozdulatai egyszerre önkéntelenek és szándékosak, a 
szándék a véletlenszerűségre irányul. Ami viszont azt jelenti, hogy nem tudja előre, 
hogyan fog kinézni a konkrét festmény, de az eredeti kifejezés rögzül, a véletlensze-
rű hatások az eredményben láthatók. Bár az eredmény nem ugyanaz a nyertes mű 
lesz, Allen szerzősége az ok-okozati láncolatban megkérdőjelezhetetlen. A helyzet 
egy kicsit hasonlít a nyomatok segítségével készített sokszorosításokhoz, amelyek-
nél előfordulhat, hogy véletlenül hozzáadott kiegészítések megváltoztatják a mű 
paramétereit, de ezeket a hibákat a művész maga elfogadhatja, és 1/1-ezheti, vagyis 
egyéni, eredeti jelleggel ruházza fel. Az amerikai bíróságok számos ügyben fogad-
ták el a szerzőséget hasonló esetekben (Alfred Bell & Co. v. Catalda Fine Arts).5 
De vajon Allen rendelkezik-e a szabad akaratú kifejezés szabadságával, ha barátja, 
aki maga is önálló cselekvésre képes, nem tartja be az instrukciókat, és az iszonyú 
fájdalmakat átélő Allen – aki nem tudja kontrollálni cselekedeteit – tiltakozása 
ellenére sem hagyja abba a korbácsolást. Ezt azért nem nevezhetnénk a barát olyan 
kifejezésmódjának, ami szerzői jogvédelem alá kerülhetne, így Allen neurofizikai 
válaszai maradnak a hiteles, eredeti kifejezésmód kritériumai. A megdöbbenés,  

3 Dan L. Burk: Thirty-Six Views of Copyright Authorship, by Jackson Pollock. 2020. 58. 263.
4 Uo.
5 Uo.



O tempora, o mores!

205

a csodálkozás, a félelem, a düh, a fájdalom vagy más érzelmi állapotok, amelyeket a 
barát cselekedetei kiváltanak Allenből, még ha külső ingerek indítják vagy befolyá-
solják is őket, annyira szerves részét képezik a művész szubjektív mentális állapotá-
nak, hogy kifejezésük mindig eredeti.

A közreműködők asszisztenciája persze nem mindig ilyen egyszerű megítélé-
sű. Egy másik ember segítségével készített képek esetében vizsgálni kell, hogy a 
közreműködő képes-e egyéni, eredeti kifejezést vagy akár természetes, akár vélet-
lenszerű tartalmat beiktatni Allen és az elkészült kép közé. Az állatok segítségével 
készített képek esetében is felmerült ez a lehetőség, mivel az állatok is bizonyos 
fokú intelligenciával és akarattal rendelkeznek. Híres ügy volt pár éve a Naruto 
nevű majom szerzői jogi ügye. A majom kezébe egy fotós nyomott fényképezőgé-
pet, aki „szelfiket” készített magáról. A képek olyan híresek lettek, hogy a fotós 
eljárást indított a képek szerzői jogvédelem alá helyezése iránt. A bíróság ebben 
az esetben azzal utasította el a keresetet, hogy az állatoknak nincs jogképességük, 
tehát a szerzői jogi törvény hatálya alá sem tartozhatnak. Az állatok tehát csak 
eszköznek tekinthetők abban a folyamatban, ahol a kép rögzítésének feltételeit 
az ember teremti meg, még ha egy meghatározhatatlansági elemet is rejt magá-
ban az, hogy az állat valójában mit fog csinálni.6 Az állati elme képes ugyanis kor-
látozott alkotói döntések meghozatalára, illetve arra, hogy saját emocionalitását 
és élményeit tükrözze, azonban ez nem éri el az emberi alkotóképesség szintjét, 
és nem jellemzik az emberi alkotómunka sajátosságai (művészi vagy más alkotói 
életút, tapasztalatok, tanulmányok, más alkotók, a természeti és az emberi világ 
adta inspiráció), ekképp pedig az állati művek nem érhetik el a szerzői jogi olta-
lom alapmércéjeként támasztott eredetiséget.7 Ez csak egy mechanikus, véletlen-
szerű teremtést, és nem emberi teremtést jelent a jog szempontjából.

3. 	 Jason Allen a generatív mesterséges intelligencia egy programját, neveze-
tesen a Midjourney programot használja képe elkészítéséhez. „Megkéri” 
a programot, hogy az általa megadott szöveges utasításai, „promptjai” 
alapján fesse meg a képet.

A szöveg-kép MI rendszereket több milliárd kép és szöveges leírás alapján arra 
képezik ki, hogy a felhasználók csupán szöveges leírások (ún. promptok) alapján 

6 Lásd a 3. jegyzetet.
7 Necz Dániel: A mesterséges intelligencia hatása a szerzői jogokra. 2018. 58. 



Nagy Márta

206

hozzanak létre képeket a megadott stílus- és művészeti jegyekkel. Lehetséges pél-
dául ufókat festetni Mona Lisa mögé, kéztartását megváltoztatni, és így tovább, 
ameddig a felhasználó műveltsége, ízlése és találékonysága, valamint a szoftver 
technikai korlátai engedik. A felhasználó, jelen esetben Jason Allen az utasításai-
val bírja másolásra (újragenerálásra) a gépet, illetve az algoritmust. Valójában az 
történik, hogy a kreatív mesterséges intelligencia jelentős mennyiségű bemeneti 
adatot – képeket, videókat, szöveget és egyéb művészi tartalmakat – használ a 
tanulási folyamat részeként. Egy festőprogram esetén is az első lépés a bizonyos 
stílusjegyeket tükröző festmények áttekintése, majd ezt követően, a „saját stílusa” 
kifejlesztésével jutott el arra a szintre a program, hogy önálló festményeket alkos-
son.8 A lényeg, hogy a kreatív mesterséges intelligencia nem működhet forrás
anyag nélkül. Tanulnia kell a már létező művekből, ám a promptok, amelyek 
rendkívül összetettek lehetnek, jelentős számú példát vagy saját adatot tartalmaz-
nak, vagyis a „megfelelő” prompt megalkotása így kreatív és produktív feladatnak 
tekinthető, módosítja a kimeneti oldal autonóm mesterséges intelligencia által 
létrehozott kreatív tartalom „termékét.”9 A forrásanyag felhasználása expresszív-
nek tekinthető. Két példával illusztrálható, hogyan is működik a forrásanyag be-
vitele és felhasználása. A The Next Rembrandt műalkotás esetében a gépet „át
itatták” a holland művész által készített összes festménnyel képzési céllal, hogy 
képes legyen egy Rembrandt stílusú műalkotást létrehozni. Egy másik példa erre 
az Edmond Belamy portréja, egy mesterséges intelligencia által előállított műal-
kotás, amely gyakran jelentős médiafigyelmet is vonz. Ez utóbbit a Christie’s auk-
ciósház 2018 októberében 432 500 dollárért adta el. A művet az után generálták, 
hogy a gépet „megetették” egy 15 000 – a 13. és a 20. század között festett – port-
réból álló adatkészlettel. A forrásanyag felhasználása mindkét esetben nem pusz-
tán mechanikus és instrumentális, hanem kifejező volt, mert célja egy kreatív ki-
menet létrehozása volt.10 Amennyiben a mesterséges intelligencia kimenete 
eredeti kifejezést rögzít, az a tervezési döntések, a képzés és az analitikus rendszer 
beindításának eredményeként jön létre.11 Ha egy informatikus neurális hálózatot 
képez pl. Salvador Dalí-festmények digitalizálásával és az adatok rendszerbe táp-
lálásával, a gép ezután egy új festményt generál Dalí stílusában. De ez a gépi tanu-

8 Necz: i. m. 63..
9 D’Auria–Sundararajan: Rethinking Intellectual Property Law in an era of Generative 
AI. 2023.
10 McDonagh: Artificial Intelligence… 2020. 9.
11 Burk: Thirty-six views of… 2020. 263.



O tempora, o mores!

207

lórendszer semmiképpen sem viselkedik akaratlagosan, szándékosan vagy auto-
nóm módon. Bármely adott mesterségesintelligencia-rendszer esetében egy 
ember tervezte és írta meg a gépi tanulási algoritmust alkotó programot.  
Egy vagy több ember választotta ki az algoritmus számára a képzési adatokat. Egy 
vagy több ember határozta meg a program statisztikai paramétereit, módosítva 
az adatok túl- vagy alulillesztését. Számos emberi döntés született az eredményül 
kapott kimenet létrehozásakor. Ha van szerző, akkor az egy vagy több olyan em-
ber, aki kellően közel áll a kimenet előállításához. Bizonyos esetekben közös szer-
zők is lehetnek. Bizonyos esetekben egyikük sem lehet kellően ok-okozati közel-
ségben ahhoz, hogy a szerzőségre hivatkozhasson. De a szerző soha nem a gép.12 
A kifejezés rögzítésére irányuló általános szándéknak kell fennállnia, de nem 
szükséges a kifejezés pontos rögzítésének szándéka. Amennyiben az analitikus 
rendszer egy Dalí-festmény általános „ötletét” vagy koncepcióját ragadja ki, ak-
kor olyasvalamit ragad meg, ami Dalítól származik, de nem a Dalítól származó 
kifejezést. Jason Allen használhat vegyesen bármit, Leonardo Mona Lisáját, vagy 
általában, mondjuk, az 1848 és 1857 között kiállított preraffaelita festményeket, 
vagy a tíz legkelendőbb mangaművész grafikáit, vagy ezek kombinációját.13  
A gép vizuális kimenete alapulhat időjárási mintákon, a NASA űrfelvételein. 
Ezek mind egy kreatív digitális eszköz bemenetei, amelyet egyidejű emberi alko-
tók használnak; ha a kimenetnek van szerzője, akkor az az egyidejű emberi alko-
tók között található, de nem lehet pl. önmagában a programozó. Jogi szempont-
ból akár a bemeneti, akár a kimeneti oldalon állhat fenn szerzői jogi jogsértés. 
Bemeneti oldalon akkor, ha szerzői jogvédelem alatt álló festményeket másolnak 
gépi tanulási környezetbe mesterséges intelligencia képzési adatként, és kvázi 

„közkincsként” használják azt, kimeneti oldalon pedig akkor, ha egyértelműen 
fény derül egy festőtől származó stílusjegy, művészi kifejezés eredetére és másolá-
sára. A forrásanyagok (bemenetek) betáplálása a mesterséges intelligenciába és 
ezen adatok feldolgozása sértheti a többszörözéshez (sokszorosításhoz) való jo-
got.14 Ez a szerző vagyoni jogai közé tartozik, de ezzel összefüggésben sértheti 
személyhez fűződő jogait, nevezetesen a nyilvánosságra hozatal feletti döntés jo-
gát. A tartalomkészítők azzal vádolták az olyan MI vállalatokat, mint a Stability 
AI, a Midjourney és a DeviantArt, hogy generatív MI modelljeik képzése során 

12 Lásd a 11. jegyzetet.
13 Uo.
14 Bonadio –Dinev–McDonagh: Can Artificial Intelligence Infringe Copyright? Some 
Reflections. 2022. 4.



Nagy Márta

208

hozzájárulás beszerzése vagy kártérítés fizetése nélkül megsértették irodalmi mű-
veik és képeik szerzői jogait.15 A MI technológia rohamos fejlődésével az algorit-
mikus kreativitásban egyre távolabb kerül az emberi beavatkozás.16Akkor hogyan 
keletkezik a „semmiből” a mesterséges intelligencia? Az intelligencia spontán 
megjelenéséhez az élőlényeknél kellett az a természeti környezet, ami az élette-
rükként szolgált. Van tehát egy mesterséges világ, ami a digitális lények életteréül 
szolgál, ahol az intelligens entitások megértése és létrehozása történik.17 „Az in-
telligencia korlátlan fejlődési lehetőségét – ahogyan a természetes környezetben, 
úgy a mesterséges környezetben is – nem egyszerűen okulási képességében, ha-
nem a tudásbázis strukturális átalakításának, átértékelésének képességében kell 
keresni.”18 Az individuális lények tudásbázisa viszont különbözni fog egymástól, 
mivel minden egyes lénynek saját sorsa van, nem ugyanazok az események és 
nem ugyanakkor történnek meg velük. A tudásbázis fejlődésének előfeltétele, 
hogy legyen valamiféle érzékelés, amely leképezi a környező világ bizonyos para-
métereit. Az objektumok csak azt érzékelik, ami hatással vannak a működésükre 
(pl. idő, körülmények, sérülés). Egy intelligens lénytől kapott visszaigazolás 
gyorsan növeli a tudásbázis intelligenciáját.19 A valós környezetet komplexen ér-
zékelő digitális lénynek viszont meg kellene felelnie annak a feltételnek, hogy a 
sztereotip logika és gondolkodás segítséget tudna nyújtani a váratlanul felbukka-
nó, sosem látott problémák megoldásához. Elek István 2015-ben még azt írta: 

„Egyelőre csak az a lehetőség látszik megvalósíthatónak, hogy szoftveresen alkos-
sunk (vagy találjunk) egy egyszerű mesterséges világot, könnyen leírható környe-
zettel.20 Az élővilág és a mesterséges környezet analógiákkal azért kell vigyázni, 
mert minden mesterséges környezet megalkotásában a valóságos környezet ös�-
szetettségét kell elsősorban szimulálni, de olyasmik nem figyelhetők meg az in-
ternet világában, amik az igazi élőlények működési módjában kézenfekvő nyo-
mot hagynak, pl. az éjszakák és nappalok, az évszakok változása, vagyis a 
környezetnek különböző tulajdonságai a mesterséges környezetben is leképeződ-
nének.21 Mi történik vajon akkor, ha Allen arra kéri a programot, hogy úgy fesse 

15 Daryl Lim: Generative AI and copyright: principles, priorities and practicalities. 2023.
16 Lásd Mc Donagh: Artificial intelligence…2020. 13.
17 Elek István: Az intelligencia spontán meg jelenése. 2015. 13.
18 Uo. 46. 
19 Uo. 56.
20 Uo. 63.
21 Uo. 66.



O tempora, o mores!

209

meg a képet, mintha a festő fejjel lefelé lógva festene, és közben korbácsütéseket 
kapna? Allen bele akarja festeni a képbe megdöbbenést, a csodálkozást, a félel-
met, a dühöt, a fájdalmat, vagy a barátja iránt érzett haragot. A képeket és az ezek 
alapján megfogalmazott szavakat Allen közvetlenül észleli mint saját mentális 
élete részét. Élénk észlelete van a fenti érzelmekről, úgy, ahogyan az operaéneke-
sének palástját borító színes virágokról vagy a szürke, hideg égboltról. Eközben 
érzelmeit gondolatokká formálja. Ez alkotja tudatát: az elméje belső, szubjektív 
életét.22 Nem vitás, hogy létrehozható egy olyan szilíciumalapú rendszer, mely-
nek chipjei pontosan ugyanazt teszik, mint természeti megfelelője, és ugyano-
lyan módon kapcsolódnak a környező elemekhez. A mesterséges rendszer visel-
kedése így pontosan olyan lenne, mint a mienk, és feltehető, hogy az ugyanolyan 
szerveződésű rendszereknek ugyanolyan tudatos tapasztalattal kell rendelkezni-
ük. De az ugyanazon funkcióval bíró chipek és a neuronok megcserélhetők,  
a megfelelő érintkezési felület közbeiktatásával. Így a chipek helyettesíthetik a 
neuronokat, olyan esetek kontinuumát hozva létre, amelyekben a neuronokat fo-
kozatosan növekvő arányban chipekkel helyettesítjük. A rendszer tudatos ta-
pasztalata a kontinuumon haladva szintén változni fog. Például a látóközpontod 
összes neuronját helyettesíthetjük egy azonos módon szervezett szilíciumválto-
zattal. Az eredmény egy olyan, mesterséges látóközpontú agy lesz, amely az erede-
tiétől eltérő látási tapasztalattal fog bírni: ahol eddig vöröset láttunk, most lilát 
fogunk látni (esetleg halványrózsaszínt, abban az esetben, ha a tisztán szilícium 
rendszernek nincsenek tapasztalatai).23 Ugyanígy, Allen a konkrét tudatos ta-
pasztalatot a korbácsütések fájdalmáról, tehát a szubjektív tapasztalat milyensé-
gét nem tudja szavak vagy fogalmak útján közölni, csak a vörös, a narancsszín, a 
szürke mennyiségi és minőségi különbségét. Ezzel előállíthatunk egy hideg, el-
idegenedett űroperát, ahol a „szférák zenéje” maga az űr megfoghatatlan csendje. 
Sohasem magyarázhatjuk meg másoknak tudatos tapasztalataink milyenségét, 
csak más tapasztalatokkal való viszonyát. A jelentés fogalma is csak a valós embe-
ri elméhez kapcsolódhat: az agykérgi rendszer beláthataltan asszociációs hálóza-
tában e megjelenítések továbbiakkal való kapcsolódásaiból jön létre, egy szótár-
hoz vagy összefüggő adatbázishoz hasonlóan. Minél változatosabbak a 
kapcsolódások, annál gazdagabb a jelentés. Neuronok csoportjai természetesen 
új funkciókat is kaphatnak, lehetővé téve az agy számára új kategóriák megtanu-

22 David J. Chalmers: A tudatos tapasztalás rejtélye. 2005. 7–15. 7.
23 Uo. 15.



Nagy Márta

210

lását (beleértve az arcokét), valamint új kategóriáknak meglévőkkel való össze-
kapcsolását. Például némely primitív kapcsolódások, mint például a fájdalom, 
bizonyos mértékben velünkszületettek,24 de később, a súlyos korbácsütések 
hatására árnyaltabbakká válnak. Nem vitásan a mesterséges intelligencia tanulási 
folyamat és racionális megfigyelések eredményeként alakítja ki saját készségeit. 
Művészeti alkotások esetében ez együtt jár egyfajta „inspirációmerítéssel” is a ta-
nulási folyamat során felhasznált művekből (ez valójában szintén logikai dön-
tések sorozata), míg funkcionális művek esetében a mesterséges intelligencia ké-
pességeit a repetíció, az alkotófolyamatok újabb és újabb megismétlése útján 
alakítja ki. Az algoritmus emberi festőművészhez hasonlóan, tanulási folyamat 
eredményeként, saját maga alakítja ki a „stílusát”, és hozza meg azokat az alkotói 
döntéseket (például: színárnyalat, ábrázolásmód, tematika), amelyek eredménye-
ként az alkotás megszületik.25 Önálló tudattal rendelkező entitásnak viszont 
nem tekinthető, hiszen „születése” pillanatától fogva korlátozza funkciója beha-
tároltsága és az a cél, amelyre az adott rendszert létrehozták (például: képfelisme-
rés, szövegkeresés, társalgás, festménykészítés). Erre tekintettel pedig a mestersé-
ges intelligencia az emberi döntés szabadságát is nélkülözi, amely a szerzői jogilag 
védett mű létrehozásának alfája és omegája.26 Az emberi döntés szabadságában 
pedig ott az „én”. David Hume azt mondta, hogy senki sem látott még én-t.27 Hol 
van az én? Allen egy valódi én. Képe a valódi én fiktív énje, amelynek létrehozá-
sához egy valódi énre van szükség. Ha egy gépet kérünk meg, hogy festőprog-
ramjával alkosson egy „saját” festményt, a festmény egy „fiktív hős” lesz, amely-
nek alkotója egy nem-én. Nem tudja „átadni” az életét, a hitét és a vágyait, a 
cselekedeteit és a hozzáállását.28 A cselekvéssel kapcsolatban Descartes részben, 
Leibniz teljes egészében fizikai természetűnek tekintette a gondolkodást. A Rus-
sel által bevezetett logikai pozitivizmus formalizálta az indukciót, amely szerint 
az általános elveket komponenseik ismétlődő elemeiből absztraháljuk. Az elme 
utolsó filozófiai eleme a tudás és a cselekvés kapcsolata. E kapcsolat formája hatá-

24 Crick–Koch: Hozzászólás David J. Chalmers írásához. Miért lehet képes az idegtudomány 
a tudat magyarázatára? 2005. 15–18. 17. 
25 Necz: A mesterséges intelligencia… 2018. 58.
26 Uo. 62.
27 David Hume: Értekezés az emberi természetről. A személyiség azonosságáról. Első könyv, IV. 
rész, 6. szakasz. 2006.
28 A fiktív én és a valódi én közötti kapcsolatról bővebben: Daniel Dennett: The Self as a Center of 
Narrative Gravity. 1992. 103–115.



O tempora, o mores!

211

rozza meg a jövőbeli cselekvéseket.29 Ha Allen azt akarja, hogy festménye törté-
nete tudja, hogy korbácsütésekkel készült, sokszori ismétléssel kell megtanítania 
a szöveges utasításokban ezt a gépnek. Allen egyre dühösebb lesz, mert a gépből 
csak nem akar kijönni az a korbácsütéses változat, amelyet ő szeretne. A Midjour-
ney program egy idő után nem azt csinálja, amit Allen akar. Dühödten feladja a 
korbácsütéses utasítások adását, és kirántja a gépből az utolsó változatot. Első pil-
lantásra összefolyt színhalmazok, erőteljes fröccsenések látszanak a képen. Ala-
posabban szemügyre véve azonban egy üzenet olvasható: „Köszönöm. Szeretet-
tel, Midjourney.” 

A szerzői jog antropocentrikus alapokon nyugszik, ez a gyakorlatban azt je-
lenti, hogy a műhöz való emberi hozzájárulás nélkül – azaz a minimális krea-
tivitás vagy eredetiség akadályát leküzdő hozzájárulás nélkül – nem keletkezik 
szerzői jog.30 De a kisördög nem nyugszik, mert a mesterséges intelligenciával 
kapcsolatos fejlesztések olyan gyorsan haladnak, hogy a jogalkotás és a jogalkal-
mazás képtelen követni őket. Lehet, hogy mégis védhető a mesterséges kreati-
vitás? A klasszikus szerzői jogban (műalkotások) nincs jelen pillanatban helye 
nem emberek által létrehozott tartalmaknak. A mesterséges intelligenciáért vál-
lalhatja a felelősséget a terjesztője, a munkáltató vagy az az ember, aki a tartalom 
létrehozásáért felel. A szerzőség kérdése a joggyakorlatban a bírósági döntések-
ben merül fel élesen. Akár az USA, akár az európai országok bírósági gyakorlatát 
nézzük, a szerzőség a „creation of the human mind”, vagyis szorosan az emberhez 
mint személyhez kapcsolódik, az emberi képességek kvintesszenciája: célja, tár-
gya, alanya az emberi érdekek védelméhez köthető, emberek által gyakorolható. 
Az utóbbi 5–10 évben már felmerült az az aggály, hogy valóban furcsa lenne, ha 
ezeket a műveket védelem nélkül (és közkincsként) hagynák, mivel ez abszurd 
eredményt hozna: egy nagyon egyszerű és banális, emberi kéz által néhány má-
sodperc alatt megrajzolt pálcikaember jobban megérdemelné a védelmet, mint 
egy olyan kifinomult, géppel készített festmény, mint a következő Rembrandt 
vagy az Edmond Belamy portréja.31 Vannak, akik azt az álláspontot képviselik, 
hogy a sui generis jog ezért elfogadható megoldás lehet, azaz egy olyan rendszer, 
amely méltányos egyensúlyt teremthet az ilyen technológiák létrehozásának ösz-
tönzése (kizárólagos jogok felajánlásával) és annak biztosítása között, hogy az 

29 Elek: Az intelligencia spontán meg jelenése. 2015. 25.
30 Tim W. Dornis: Artificial Creativity: Emergent Works and the Void in Current Copyright Doctri-
ne. 2020. 22. 1;17.
31 Lásd McDonagh: Artificial Intelligence… 2020. 12–14.



Nagy Márta

212

ember által létrehozott kreativitás a gépek konkurenciája ellenére továbbra is vi-
rágozhasson. Vagyis a mesterséges intelligencia által létrehozott művek védelme 
a hagyományos alkotói folyamatok szubjektív eleméről (az emberi szerző köz-
ponti szerepéről) a gépek által előállított objektív eredményekre, így a szerzőkről 
a művekre helyezi át a hangsúlyt.32 A jogalkotó és a jogalkalmazó dolgát is meg-
nehezíti, hogy a GPT-4-hez és a PaLM-hez hasonló rendszerek képességei kiala-
kulóban vannak, a szakértők között kevés konszenzus van arról, hogy a generatív 
mesterséges intelligencia milyen képességekkel fog rendelkezni hat hónap múlva, 
nemhogy öt vagy tíz év múlva, tehát ezek a képességek kiszámíthatatlanok. Ezért 
nem világos, hogy a mesterséges intelligencia által generált tartalmakon kikép-
zett mesterségesintelligencia-rendszerek továbbra is ugyanolyan ütemben (vagy 
egyáltalán) fognak-e új képességeket „tanulni”, és teljesen elképzelhető, hogy lé-
nyegesen jobbak lesznek, ha a memóriájában még nagyobb mennyiségű ember 
által generált képzési adat is van.33 A jog szempontjából fontos kérdés, ki legyen 
felelős, ha a gép jelentős mértékben önállóan végzi a feladatokat (és olyan mér-
tékben módosítja a programozását, hogy egyik fél sem tudja felmérni a kockáza-
tot). Erre pedig nagyon nehéz lenne egyöntetű választ adni, ez elkerülhetetlenül 
eseti értékelést igényelhet.34

Látjuk tehát, hogy a „személyesség” nem köthető a MI-hoz, mert nem köt-
hetők hozzá olyan fogalmak, mint tudat, én, szabad akarat, szándék, felelősség, 
amely alapján a kreatív, egyéni, eredeti alkotásokat az emberi elme, és kizárólag az 
emberi elme „termékeinek” tekint a jog. Így nyilvánvaló, hogy a személyhez tapadó 
szerzői jogok (pl. névviseléshez, nyilvánosságra hozatalhoz való jog) vizsgálata 
nem kerülhet szóba a mesterséges intelligencia esetében. Ezért a hangsúly 
sokkal inkább a vagyoni jogok területére tevődik át, a programozó, a fejlesztő, 
a művész, vagy más felhasználó, a szerzői jogvédelemmel érintett tudásanyag 
jogosultjai közötti vagyoni igények elbírálásánál. Ennek is előfeltétele azonban, 
hogy műalkotásnak tekintsük a sokszorosított, újragenerált művet. Walter 
Benjamin A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság korában című művében 
megkülönbözteti az elvben (pl. a tanítványok által) újrateremthető műalkotást 
a történelem során a görögöknél az öntéssel és verettel, a középkorban a famet-
szetekkel, majd a rézmetszettel és a karccal, és a 19. század elején a litográfiával 

32 Lásd 31. jegyzet, 14.
33 D’Auria–Sundararajan: Rethinking…2023. 11.
34 Bonadio–Dinev–McDonagh: Can Artificial Intelligence Infringe Copyright? 2022. 15. 



O tempora, o mores!

213

készült másolatoktól. A legnagyobb sokkot pedig kétségkívül a fényképezés 
okozta, amely sokkal gyorsabban ragad meg valamit, mint a kézi rajzolás, így a 
felgyorsult tér-idő konstelláció a művészet hagyományos alakjára visszahat. Ezzel 
viszont a legtökéletesebb reprodukció is elveszíti a műalkotás „itt”-és „most”-ját, 
vagyis egyszeri létezését azon a helyen, ahol van. Ez garantálja, hogy míg a való-
di mű megőrzi teljes tekintélyét a manuális sokszorosítással szemben (ti. csak ez 
esetben beszélhetünk hamisításról), addig a technikailag sokszorosított mű önál-
ló, autonóm életre kel.35Az „itt és „most” garantálja a tradíció meglétét, amely a 
mindenkori szituációban aktualizált reprodukcióban megrendül, vagyis a dolog 
autoritása vész el.36„A műalkotás egyedisége azonos a tradíció összefüggésébe 
való beágyazottsággal.” Benjamin az „aura” fogalmával él: „Ha egy nyári délutáni 
pihenőn szemünkkel követjük egy hegy vonulatát a láthatáron, vagy egy pihe-
nő emberre árnyékot vető ágat – ez azt jelenti, hogy magunkba szívjuk ezeknek 
a hegyeknek, ennek az ágnak az auráját.”37 Ez az egyszeri előfordulás elveszik a 
tömeges előfordulással, amely a sokszorosítás eredménye. Benjamin nyomán 
azt mondhatjuk, hogy Allen képe az űrvilág „steril” kópiája, operaénekeseivel, a 
színpaddal, a zsöllyével, az égitestekkel, és az MI segítségével juttatta kifejezésre 
a természetfelettit. De nem egyedi átéléssel, hanem szakértői szemmel vizslatjuk, 
hogy ez vajon műalkotás vagy sem. Benjamin „vizuális tudatalattinak” nevezi azt 
a jelenséget, ha olyan véletlenszerűségek is rögzíthetők a festményeken, amiről 
a festő nem is tudta pontosan, hogy észleli.38 De ahogyan a fotográfia feltalálá-
sa és a pillanatfelvételek készítésének korszakában, bár használták és élvezték a 
technika ezen vívmányát, mégis lehangoló véleménnyel voltak róla a művészek. 
Degas például csupán egy mechanikus szemnek tekintette a fényképezőgépet, és 
legnagyobb hibájának azt tartotta, hogy nem tesz különbséget, és nem érti a dol-
gokat. Nem tud sem jelentést, sem stílust létrehozni.39 Baudelaire szerint, mivel 
a gép nem tud „álmodni,” művészetnek sem mondható, a félbemaradt, tehetség-
telen festőknek lett a menedéke.40 Földényi F. László A guillotine hosszú árnyéka 
című művében azonban ellenvéleményeket is felsorakoztat. Nadar kapcsán em-

35 Walter Benjmin: A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság korában. Kommentár és prófécia. 
1969. 303–305.
36 Uo. 306.
37 Uo. 308.
38 Földényi F. László: A guillotine hosszú árnyéka. 2023. 120.
39 Uo. 129.
40 Uo. 132–133.



Nagy Márta

214

líti, hogy az érzékelhető világ határait kitágító felfedezések, mint telefon vagy a 
fonográf hatására az ember kilép a megszokott keretek közül, vagyis a térből és 
időből, és olyan élményben részesül, amely a hagyomány nyelvén igenis miszti-
kusnak nevezhető.41 

Nem árt óvatosan bánnunk a 20–21. század technikai újításaival és technoló-
giai robbanásával szemben sem, mert ma már a fotóművészeti alkotások szerzői 
jogvédelem alá eső, egyéni, eredeti jellegű műalkotásnak minősülhetnek. A mes-
terséges kreativitás mellett kiálló művészek, tudósok, kutatók, szakértők szerint 
a MI által létrehozott alkotások nem tekinthetők sem puszta sajátos stílusjegyek 
követésével létrehozott másolatoknak, sem különböző műrészletek összemon-
tírozásának. Sőt a betáplált tudásanyagot az emberi alkotómunka egyes sajá-
tosságai is jellemzik (művészi, alkotói életút, tapasztalatok, tanulmányok, más 
alkotóktól, a természeti vagy az emberi világtól származó inspirációk), melyek 
kétségkívül az egyéniség, az eredetiség jellemzői,42 főleg, ha a szöveges utasítást 
adó művész is gazdagítja mindezekkel az elemekkel a tudásbázist. A jog ezért 
próbálkozik azzal a megközelítéssel is, hogy a mesterséges intelligenciára ne, 
mint „AI race” (MI faj)-ra tekintsünk, hanem alkotói eszközre, mely esetben az 
emberi behatás mértéke és az alkotói folyamat terjedése mindenképpen vizsgá-
landó.43 Vagy bevezeti az „átmeneti másolat” kategóriáját az alkotó mesterséges 
intelligencia egyes felhasználásai esetében, amikor bizonyos feltételek fennállta 
esetén a többszörözés csupán ideiglenesnek tekinthető.44 Dornis a természetjo-
gon alapuló munkaelmélet, valamint a személyiségi és erkölcsi jogok alapján is 
védi a mesterséges kreativitást.45 Tehát vitatja, hogy a tartalom szerzője nyomán 
a MI-hoz nem köthetők személyiségi jogok, erkölcsi normák. A John Locke 
nyomán ismert work-labor elmélet a Locke-féle természetes jogokkal kapcsola-
tosan mélyen beépült a common law szerzői jogi hagyományába azon elv alap-
ján, hogy „a szerzőnek a saját találékonyságának és munkájának anyagi hasznát 
kell learatnia”.46 A morális jogok kapcsán Dornis a szerző vagy alkotó és műve 
közötti Pygmalion-szerű kapcsolat koncepciójára hivatkozik, melyet túlnyomó-
részt Immanuel Kantnak és Georg Wilhelm Friedrich Hegelnek tulajdonítanak. 

41 Lásd 38. jegyzet, 35..
42 Lásd Tim W. Dornis és E. Bonadio et al. idézett munkáit.
43 Necz: A mesterséges intelligencia hatása… 2018. 58.
44 Bonadio et al.: Can Artificial Intelligence… 2022. 8.
45 Tim W. Dornis: Artificial Creativity… 2020. 30.
46 Uo. 30.



O tempora, o mores!

215

E filozófusoktól származik annak a gondolatnak a megfogalmazása, hogy a tulaj-
don, különösen a szellemi tulajdon az egyéni önkifejezést és az emberi önmeg-
valósítást szolgálja.47 Németországban ez a gondolat a work-and-creation theory 
(Arbeits- und Schöpfungstheorie) 18–19. századi elméletéből eredeztethető, mely 
szerint a tulajdonjogokat általában – és különösen a szellemi tulajdont – úgy 
kell tekinteni, mint amelyek a szerző munkájának és erőfeszítéseinek díjazását 
biztosítják.48 Mindkét elmélet alkalmas arra, hogy a jog azon elképzelését, mi-
szerint a MI által generált műveket közkinccsé kell tenni, megingassa. A magyar 
jogban a szabad felhasználás esete alá esnének ebben az esetben e művek, ezért 
az autonóm AI-alkalmazások tulajdonosai és felhasználói megpróbálják majd el-
rejteni az előállítási folyamat kreatív autonómiáját és azt a tényt, hogy az AI volt 
a valódi alkotó. Ehelyett magukat (mint embereket) a szóban forgó emergens 
művek szerzőinek vagy alkotóinak fogják feltüntetni. Ráadásul a mesterséges 
intelligencia alkotói autonómiája miatt az összes érintett emberi szereplő (pl. a 
programozók) fizikailag és tényszerűen elszakad a keletkező műtől.49A cikk írója 

– bár elismeri, hogy az emberi elem hiányzik a mesterséges kreativitásból, ezért 
alacsonyabb rendű –, szomszédos jogi védelmet javasol (Magyarországon ez pl. 
a filmkészítők joga). Szerinte a megfelelő ökoszisztémát kell biztosítani, amely 
elősegíti a mesterséges intelligencia innovációját. A jövő kérdése tehát, hogy az 
algoritmus és szerzőség egy oximoron marad, vagy a MI szélesebb térnyerése kö-
vetkeztében kiformálódik egy olyan jogos érdek, védendő érték, amely a jog esz-
közeit igényelheti azonos módon, mint az emberi szerzőknél, vagyis a szerzői jo-
got antropocentrikusan igazítjuk a MI-hez.50 Az is aggályos, hogy a szerzői jogok 
automatikus (algoritmikus) érvényesítése nem vezet-e egy modern szerzői jogi 
cenzúrához (pozitív diszkrimináció – a MI javára alkalmazunk korlátozásokat 
és kivételeket a szerzői jog antropocentrikus értelmezésében).51

Jason Allen mindenesetre küldetésének tekinti, harcol azért, hogy az MI se-
gítségével készített műalkotások saját kategóriát kapjanak, és szerzői jogi olta-
lomban részesülnek. Ezért kétszer is (2022-ben és 2023-ban) kérelemmel fordul 
az USA Szerzői Jogi Hivatalához, kérve alkotása szerzői jogi oltalom alá helyezé-

47 Lásd 45. jegyzet, 32..
48 Uo. 32–33.
49 Uo. 39.
50 Mezei Péter: “You AIn’t Seen Nothing yet” – Arguments against the Protectability of AI-gene-
rated Outputs by Copyright Law. 2021. 
51 Uo.



Nagy Márta

216

sét. Kérelmét mindkét esetben elutasítja a hivatal. 
Bár a döntés felülvizsgálata érdekében az USA-ban először az USA Szerzői 

Jogvédő Hivatal Felülbírálati Testületéhez lehet fordulni, de azt követően a bíró-
sági út is nyitva áll az alkotók előtt. 

Mi most a képzeletbeli bíróságon vagyunk. Allen azzal érvel, hogy a kép meg-
alkotásához legalább 624 szöveges utasítást kellett adnia, majd Photoshoppal mó-
dosításokat végrehajtani, ezért a mű az ő alkotása, nem a gépé. Ha egyébként az 
alkotók által Adobe Photoshoppal végzett vizuális szerkesztésekkel eredeti alkotá-
sok jöhetnek létre, érthetetlen, hogy az ő esetében ezt miért vitatja a szerzői jogvé-
dő hivatal. Emberi kreativitás nélkül nem lehet promptot, legalábbis jó promptot 
írni, tudni kell, milyen parancsot és hová kell illeszteni a teljes mondatban, hogy 
megfelelő eredményt kapjunk. Az ő ,,creative input”-ja, egyedi ötletei és döntései, 
hogy melyik program által előállított képpel dolgozik tovább, az, ami az embe-
ri kreativitás a munkában. Ez a közreműködés nagyban hozzájárult a díjnyertes 
festmény megformálásához. Kifejtette, hogy a hivatal nem határozhatja meg egy 
művészethez használt eszköz validitását vagy létjogosultságát. Hivatkozott arra 
is, hogy mesterséges intelligencia alkotással akart pályázni, ami sikerült és nem 
fog bocsánatot kérni érte. Nem feladata a művésznek, hogy elmagyarázza, mi az a 
Midjourney. Egy digitális művésznek sem kell elmagyaráznia az Adobe Illustrator 
működését. Ráadásul ezzel az alkotással felfedezett egy speciális szöveges leírást, 
amit később publikálni is kíván. Már 100 képet készített vele, és több héten át tar-
tó finomhangolás után kiválasztotta a három legjobbat, majd a Gigapixel MI-val 
való feljavítás után (Photoshop) vászonra nyomtatta őket. Ez a feladat kb. 10%-át 
tette ki a teljes alkotói folyamatnak.

A szerzői jogvédő hivatal ezzel szemben azt az álláspontot képviselte, hogy a 
Midjourney-vel és a Gigapixel MI-vel generált alkotások nem minősülnek embe-
ri alkotásnak, így védelemben sem részesülhetnek, mert a prompt íráshoz szük-
séges kreativitás nem annyira szükséges a program használatához, mint ahogy azt 
Allen állítja, tulajdonképpen bárki képes rá. A szerzői jogvédelmet csak eredeti 
szerzői művek kaphatják meg, az AI által alkotott képek pedig nem tartoznak 
ide. Az emberi szerzőség az alapkövetelménye a szerzői jogi oltalomnak, tehát 
gép vagy állatok által készített művek ezt nem kapják meg. Végül rámutatott, 
hogy Allen a tisztességes felhasználás doktrínájára52 hivatkozva nyújtotta be a 

52 Míg a védett anyagok bizonyos mechanikus (nem kifejező jellegű) felhasználásai az amerikai 
jogban a „tisztességes felhasználás” doktrínája alapján mentesülhetnek a jogsértés alól, ez a kivétel 



O tempora, o mores!

217

keresetet, ami nem indokolja, hogy a művet szerzői jogvédelem alá helyezzék. 
Ezt kiegészítette azzal, hogy Allen utólag, a Photoshop programmal véghez vitt 
változtatásait levédethetné, mert azoknak egyértelműen a szerzője, de az AI által 
generált képet nem.53

A bíró leütötte kalapácsát, és visszavonult határozathozatalra. Bekapcsolta 
a számítógépet és bepötyögte szöveges utasításait: a tényeket, a felek érveit, a 
jogszabályokat, és a bíróságok korábbi, hasonló ügyben született döntéseinek dá-
tumát, számát. Kinézett az ablakon. Ha így ömlik, gondolta, lőttek a hétvégi fly 
fishingnek. Visszapillantott a képernyőre. Az ítélet még nem volt kész. Felállt író-
asztalától és a kis szekrényhez ballagott. Töltött egy duplát, majd rövid habozás 
után löttyintett rá egy kis szódát. Alig hallhatóan mormogta maga elé: mégiscsak 
munkaidőben vagyunk…

Irodalom

Benjamin, Walter: A műalkotás a technikai sokszorosíthatóság korában. Kommen-
tár és prófécia. Ford.: Barlay László, Berczik Árpád, Bizam Lenke, Széll 
Jenő. Budapest: Gondolat, 1969.

Bonadio, Enrico – Dinev, Plamen – McDonagh, Luke: “Can Artificial Intelli-
gence Infringe Copyright? Some Reflections”. In R. Abbott ed.: Research 
Handbook on Intellectual Property and Artificial Intelligence. Cheltenham: 
Edward Elgar. 2022. 4.

Burk, Dan L.: “Thirty-Six Views of Copyright Authorship, by Jackson Pollock.” 
Houston Law Review 2020. 58. https://houstonlawreview.org/artic-
le/18011-thirty-six-views-of-copyright-authorship-by-jackson-pollock

Chalmers, David J.: A tudatos tapasztalás rejtélye. Ford. Telegdi-Csetri Áron. 
Kellék. 2005. 27–28. 7–15. https://www.prophilosophia.ro/assets/files/
kellek-27-28/chalmers.pdf

Crick, Francis – Koch, Christof: Hozzászólás David J. Chalmers írásához. Miért 
lehet képes az idegtudománya tudat magyarázatára? Ford. Telegdi-Csetri 

általában nem áll rendelkezésre, ha a felhasználás „kifejező jellegű”, azaz ha a végeredmény művészi és 
kreatív jellegű. (Bonadio et al.: Can Artificial Intelligence… 4.)
53 Suzanne V. Wilson – Maria Strong – Jordana Rubel: Second Request for Reconsideration for 
Refusal to Register Théâtre D’opéra Spatial. 2023. 



Nagy Márta

218

Áron. Kellék. 2005. 27–28. 16–18. https://www.prophilosophia.ro/as-
sets/files/kellek-27-28/chalmers.pdf

D’Auria, Giuseppina – Sundararajan, Arun: Rethinking Intellectual Proper-
ty Law in an era of Generative AI. INTELLECTUAL PROPERTY & 
TECHNOLOGY. 2023/10.

Dennett, Daniel C.: The Self as a Center of Narrative Gravity. In Kessel, Frank 
S. – P. M. Cole – D. L. Johnson: Self and Consciousness. Hillsdale, N.J.: Law-
rence Erlbaum, 1992. 103–115. https://danielwharris.com/teaching/101/
readings/DennettSelf.pdf

Dornis, Tim W.: “Artificial Creativity: Emergent Works and the Void in Current 
Copyright Doctrine.” Yale Journal of Law & Technology, 2020. 22.

Elek, István: Az intelligencia spontán meg jelenése. Budapest: ELTE Eötvös Kiadó, 
2015.

Földényi F., László: A guillotine hosszú árnyéka. Budapest: Jelenkor, 2023.
Hume, David: Értekezés az emberi természetről. Ford.: Bence György. Budapest: 

Akadémiai Kiadó, 2006.
Kessel, Frank S. – P. M. Cole – D. L. Johnson: Self and Consciousness. Hillsdale, 

N.J.: Lawrence Erlbaum, 1992.
Lim, Daryl: Generative AI and copyright: principles, priorities and practicalities. 

Journal of Intellectual Property Law and Practice, 2023, Vol.18. No.12.
McDonagh, Luke: “Artificial Intelligence as Producer and Consumer of Co-

pyright Works: Evaluating the Consequences of Algorithmic Creati-
vity” 2 Intellectual Property Quarterly, 2020. 112; 8. https://eprints.lse.
ac.uk/105272/1/Bonadio_McDonagh_IPQ_2020.pdf

Mezei Péter: “You AIn’t Seen Nothing yet” – Arguments against the Protectability 
of AI-generated Outputs by Copyright Law. MTA Law Working Papers, 
2021. https://jog.tk.hu/mtalwp/you-aint-seen-nothing-yet-arguments- 
against-the-protectability-of-ai-generated-outputs-by-copyright-law

Necz Dániel: A mesterséges intelligencia hatása a szerzői jogokra. Iparjogvédelmi 
és Szerzői Jogi Szemle, 2018/6. https://www.sztnh.gov.hu/sites/default/
files/files/kiadv/szkv/szemle-2018-06/02.pdf

Wilson, Suzanne V. – Maria Strong – Jordana Rubel: Second Request for Re-
consideration for Refusal to Register Théâtre D’opéra Spatial. United States 
Copyright Office, 2023. https://www.copyright.gov/rulings-filings/re-
view-board/docs/Theatre-Dopera-Spatial.pdf



Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Csepeli György
Professzor emeritus, ELTE TáTK Szociológiai Doktori Iskola
ORCID: 0000-0002-9331-058X

Test és identitás

Absztrakt

A mai nyugati társadalomban nincs már bizonyosságot adó struktúra, melyben az 
ember, elfoglalva helyét, meghatározhatná magát. Egyedül az ember teste maradt, 
amit pontosan jelez a divat eltűnése. A divat helyére a test egyéni bemutatására 
szolgáló én-technika került, amit Dahrendorf úgy jellemezne, hogy már nincs 
benne ligatúra, csak opció. A modern szociológia óriása, Bourdieu kedvenc kife-
jezése volt a társadalmi anatómia, melyből a posztmodern világban már kikopott 
a „társadalmi” jelző, s maradt az „anatómia”.

Kulcsszavak: biosz, hatalom, biopolitika, bűn, eugenetika

Abstract 

In contemporary Western society, there is no longer a structure that provides cer-
tainty in which persons can occupy and define their place. Only the human body 
remains, which is precisely indicated by the disappearance of fashion. Fashion 
has been replaced by the technique of individual’s self-presentation of his/her 
body, which Dahrendorf would describe no longer as ligature, only an option. 
The favorite expression of the giant of modern sociology, Bourdieu, was social 
anatomy, from which in the postmodern society the adjective “social” has disap-
peared, and “anatomy” remained only.

Keywords: bios, power, biopolitics, sin, eugenetics

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.10



Csepeli György

220

Az állat élete, Agamben görögből kölcsönzött találó szavával élve, zoé, mely az 
állati szervezet öröklött genetikai programja szerint szervezi, irányítja zökkenő-
mentesen az állat földi pályafutását a születéstől a halálig. Az ember élete ezzel 
szemben biosz, melynek az életbemaradás és a szaporodás genetikailag meghatá-
rozott célja csak létezésének szükséges, de nem elégséges feltétele.

Az állat teste a zoé foglya, míg a biosz az emberi test ura. Az ember teste jel, egyet-
len bizonyítéka annak, hogy van. E jelre további jeleket tehet a közösség, jelezve a 
megszületett ember és a közössége közötti eltéphetetlen kapcsolatot, de az irány 
a modernista illúzióktól megszabadul új valóság, mely a szó szoros értelmében le-
mezteleníti az egyént, aki már nem a társadalmi viszonyainak testetlen hordozója, 
hiszen nincs többé fix struktúra, melyben elfoglalt helye identitását meghatároz-
ná, következésképpen önmeghatározása eszközeként csak a teste maradt.

Másfél évtizeddel ezelőtt Bíró Judittal vezettünk az ELTE Társadalom
tudományi Karán egy kutatószemináriumot, melynek tárgya a szülőgyilkosságok 
voltak. Az ötletet Michel Foucault dokumentumközlése adta, melyben egy fiatal 
fiú, Pierre Rivière írja le dermesztő részletességgel anyja, húga és öccse lemészár-
lását. A szegedi Csillagbörtönben diákjainkkal együtt szülőgyilkosokat látogat-
tuk meg, akik közül többen is vállalkoztak arra, hogy részletesen leírják tettü-
ket, annak előzményeit, a tettel kapcsolatosan utólag felmerült gondolataikat.  
A kutatást utóbb Takács Marianna bevonásával Szentgotthárdon, az akkor még a 
Fővárosi Önkormányzat irányítása alatt lévő Pszichiátriai Betegek Otthonában 
folytattuk. A kutatás során azt tapasztaltuk, hogy a magyarországi szülőgyilko-
sok Pierre Rivière-hez hasonlóan tettüket a lehető legnagyobb brutalitással kö-
vették el, arra törekedtek, hogy anyjuk teste tűnjön el, ne maradjon meg belőle 
épen semmi. A test eltüntetésével a tettesek anyjuk létezését tagadták meg, a jelet 
megsemmisítve a számukra elviselhetetlen jelentést száműzték a tudatukból. 

Ha nem lelki, hanem materiális vagy ideológiai okok motiválják a gyilkossá-
got, akkor a test eltüntetésének az a pragmatikus indoka, hogy ha nincs holttest, 
nincs bizonyíték a bűntettre. A második világháború vége felé, szovjet csapatok 
közeledésének hírére németek a lengyelországi haláltáborok áldozatainak ma-
radványait keresve feltúrták a földet, hogy a népirtásnak ne maradjon nyoma. 
Hasonló, de kisebb nagyságrendű példa a Batthyány Margit rohonci kastélyában 
1945. március 25. hajnalán lezajlott tömeggyilkosság, melynek során a grófnő es-
télyén szórakozó vendégek 200 zsidó munkaszolgálatost lőttek agyon, de az áldo-
zatok holttesteit azóta sem sikerült megtalálni. A lengyel tisztek ellen 1940-ben 
elkövetett katyńi tömeggyilkosság szovjet elkövetői nem tüntették el, csak elrej-



Test és identitás

221

tették áldozataikat, majd azok megtalálását követően a gyilkossággal a németeket 
vádolták, s az igazságot csak a Szovjetunió összeomlását követően ismerték el.

A saját testhez vezető út első állomása az anya teste, akinek közelsége, érintése 
a személyiségfejlődés elengedhetetlen feltétele. Az elakadás kivételes esetben 
okoz gyilkosságot, de minden esetben trauma, ami elvágja az utat a másik testé-
hez, akinek visszajelzése hiányában a saját test magára marad, fél a másik testétől, 
nem érinti meg, nem alszik vele, de még csak rá sem néz. Emmanuel Lévinas 
kivételes érzékenységgel állapítja meg, hogy a test és a saját én-tudat közötti híd 
valójában a Másik teste1). Jó példa Levinas tézisének igazolására Andrew Haigh 
nemrég bemutatott filmje, a Mind idegenek2, melyben egy magára maradt férfi 
egy másik férfi testével kapcsolatba kerülve talál rá az idegenségből az intimitásba 
vezető útra, mely saját testét egyesíti a másikéval.

Külön probléma a holtak teste, melyben nincs élet, nem működik benne 
az én, de nyugtalanító módon ott van, még ha bomlik, el is tűnik az anyagban.  
Az egyiptomiak az élők számára láthatatlan palotákat építettek halottaiknak, 
akik kibelezve, mumifikált állapotban beléptek az örökkévalóságba. A későbbi 
kultúrák halottainak elporladt teste a múlt és a mindenkori jelen közötti kapcso-
latot erősítve az élők közössége számára különleges jelentést nyer, melyből cso-
dák fakadnak, mint arra példa a bodrogkeresztúri csodarabbi, Reb Steiner Saje 
sírjához évente zarándokló ortodox zsidók több tízezres serege.

Akár él, akár halott, a test a hatalom ágenciája. Amíg él a hatalom birtoko-
sa, addig teste szent és sérthetetlen. A királyokat, noha hatalmuk nincs, ma sem 
érintheti meg bárki. A királyok érintése Franciaországban egykor gyógyító hatá-
sú volt, amit évente betegek ezrei vettek igénybe.3 A hatalom élő birtokosai nem 
lehetnek betegek, nem láthatjuk őket ágyban, tolószékben, kórházban. Antall 
József kivételes bátorságára vallott, hogy kórházi szobájából, pizsamában adott 
interjút, amivel lezárta a rendszerváltozás utáni időszak első nagy politikai vál-
ságát. A halott hatalmasok testét mauzóleumok, fényes síremlékek őrzik, míg ki 
nem derül róluk, hogy méltatlanok az emlékezésre, s akkor utol éri őket a kollek-
tív emlékezetből való kitaszítás átka, a „damnatio memoriae”. Igy jártak a francia 
forradalom idején az egykor nagy pompával eltemetett királyok, vagy legutóbb 
a spanyol diktátor, Francisco Franco, akit a testét őrző hatalmas templom krip-

1 Emmanuel Lévinas: Teljesség és végtelen. Tanulmány a külsőről. 1999.
2 Mind idegenek vagyunk (All of Us Strangers). Jamada Taicsi 1987-es Idegenek című regénye alapján 
írta és rendezte Andrew Haigh, 2023.
3 Marc Bloch: Gyógyító királyok. 2005.



Csepeli György

222

tájából telepített ki az őt megtagadó jelenlegi demokratikus hatalom. Hasonló-
an járt J.V. Sztálin is, akinek a Vörös téri mauzóleumból Lenin mellől ki kellett 
költöznie egy jóval szerényebb sírba a Kreml fala alatt. Mások holttesteinek egy 
perc nyugalom sem jutott, Cromwell holttestét eltemették ugyan, de később ki-
ásták, felakasztották, és lefejezték. Feje 20 évig közszemlére téve volt látható a 
westminsteri apátság előtt álló póznán. Nagy Imrét kivégzése után orosz szokás 
szerint hasra fektetve, kezét szögesdróttal összekötözve temették el a börtönud-
varon, majd onnan titokban a börtön melletti 301-es parcella egyik névtelen 
sírjába vitték át. Újratemetése teljes tiszteletadással kivégzése évfordulóján, 1989. 
június 14-én ugyanott történt.

Az élő test élethez való jogának alakulásában a fordulatot az angol parlament 
által 1679-ben elfogadott habeas corpus törvény jelentette, melynek értelmében 
szabad embert csak törvényes eljárás keretében lehet szabadságától megfosztani. 
Ezt az elvet a világ számos országában megsértették és megsértik ma is, de ha nem 
lenne, akkor az önkény uralkodhatna a közösség tagjainak teste felett, mint tette 
azt annak előtte. A habeas corpus szellemében Hannah Arendt szenvedélyesen 
foglalt állást amellett, hogy az embereknek joguk van arra, hogy jogaik legyenek4, 
de máig nincs válasz arra a kérdésre, hogy kiknek van joguk a habeas corpus jogára, 
megszabhatja-e kötelező erővel bármi a modern államot, hogy valakit polgárai 
közé befogadjon?

Machiavelli Arisztotelészre hivatkozva azt mondja, hogy a „poliszból kivetett 
ember isten vagy szörnyeteg”, amivel a fejedelmet figyelmezteti, hogy hatalmát 
alattvalói felett csak akkor őrizheti meg, ha testüket is ellenőrzi. Ha a fejedelem 
lemond az alattvalói teste felett gyakorolt ellenőrzésről, akkor szabadjára engedi 
a testet feszítő erőket, melyek anarchiába taszítják az általa uralni kívánt államot.

Ez a Foucault által nevesített biopolitikai gondolat beépült a közösségi 
társadalomszerveződést fokozatosan felváltó állam filozófiájába, mely idővel 
elismerte ugyan minden polgárának jogát az életre és a szabadságra, de a neki 
nem tetsző életmódot folytató személyekkel szemben korlátozó intézkedéseket 
hozott, melyek az elmebeteg, a bűnöző, a szerhasználó, a fogyatékos stigmáival 
megbélyegzett embereket testi mivoltukban megkülönböztetve intézményesen 
kirekesztette a társadalomból.5

4 Hannah Arendt: A totalitarianizmus gyökerei. 1992.
5 Bíró Judit szerk.: Biopolitika - Drogprevenció. Tanulmányok a kábítószer-fogyasztás megelőzéséről. 2006.



Test és identitás

223

A test ellenőrzésére irányuló törekvés a nyugati világban a trón és az oltár 
közötti szövetségtől sosem vonakodó keresztény egyház számára kezdettől fogva 
vonzó volt. Az egyházi hatóságok által kezdeményezett boszorkány- és eretnek-
perek ideológiailag előkészítették az állami biopolitikát. A keresztény egyház 
kezdettől fogva harcolt azok ellen, akikről úgy tartotta, hogy Isten szívük haj-
lamai szerint kiszolgáltatta őket a tisztátalanságnak, nem akadályozva közülük 
senkit sem abban, hogy megbecstelenítsék saját testüket. „Asszonyaik ugyanis 
a természetes szokást természetellenessel váltották fel. Ugyanúgy a férfiak is, ab-
bahagyva az asszonnyal való természetes életet, egymás iránt gerjedtek vágyra, 
férfi férfivel űzött ocsmányságot”, írja a pogányokról Szent Pál a rómaiakhoz inté-
zett levelében (Róm 1.26-27), de későbbi leveleiben, melyeket már a megtérített, 
megkeresztelt hívekhez ír, újra meg újra óvja őket a paráznaságtól, hiszen jól tud-
ta, hogy a pogányok és a keresztények testében ugyanazon kísértések fészkelnek. 

Az írástudatlan keresztény hívek által látogatott templomok falaira festett, 
„szegények Bibliájának” nevezett képi ábrázolásokon látható meztelen testek 
sokszor a legvadabb szado-mazochista szexuális fantáziákat is túlszárnyalva mu-
tatták azt, amitől annak idején Szent Pál óvta a keresztényeket. A Dante által 
oly érzékletesen leírt pokolban várható rettenetes testi szenvedések lehetősége 
láthatóan soha nem riasztotta el a keresztényeket attól, hogy engedjenek a ne-
miség és az erőszak testükben gyökerező késztetéseitől. A papságot sem kímélő 
botrányok tanúsítják, hogy az apostoli óvás pusztába kiáltott szó maradt, a bűn-
né nyilvánított paráznaság tetteit meggátolni hivatott túlvilági büntetéssel való 
fenyegetődzés e világi büntető hatalom hiányában hatástalannak bizonyult.

A csoportnév egyesítő hatalma által dezindividualizált társadalmi nagycso-
portok, nemzetek, etnikumok, vallási fanatikusok között dúló konfliktusok 
minden gátlástól felszabadult tereiben testek ütköznek, melyek találkozásakor 
a fajtalankodás és a vérengzés keveredik, nem kímélve sem a női, sem a férfi 
testeket. Legutóbb a 2023 őszén Gázából indult terrortámadáskor láthattunk 
Tacitus tollára méltó jeleneteket, melyek az örökké visszatérő népirtó háborúk 
elengedhetetlen velejárói.

A gyarmatosítás által megszült faji gondolat és az eugenetika bizarr egymásra 
találása indította Hitlert a népnemesítés kegyetlen gyakorlatára, melynek kere-
tében a családokból összegyűjtötték, majd speciálisan felszerelt központokban 
kivégezték azokat gyermekeket és felnőtteket, akik nem feleltek meg a német 
embert méltóan megjelenítő testi és lelki elvárásoknak. A Führer rendeletére 
létrehoztak egy gázzal, méreginjekcióval, éheztetéssel működtetett gyilkoló 



Csepeli György

224

szervezetet, mely 1941-ben az egyházak tiltakozására ugyan leállt, de mintája 
lett a megsemmisítő táborokban sokkal nagyobb méretekben zajló tömeggyil-
kosságoknak. Himmler az SS tagjait eleve úgy válogatta ki, hogy a Lebensborn 
program házaiban alkalmasak legyenek tisztavérű német faj tenyésztésére. Nor-
végiában nőket kényszerítettek német katonákkal nemi aktusra, melynek ered-
ményeként több tízezer „árja” gyermek született. A megszállt Lengyelországban 
Himmler megbízottjai a testpolitikai szempontból ígéretes kisgyermekeket szü-
leiktől elragadták és gyermektelen családoknak adták.

A második világháború után az európai jóléti államok mindenki számára 
hozzáférhető egészségbiztosítási, mentálhigiénés szolgáltatásokkal segítették és 
segítik polgáraikat testük és lelkük karbantartásában, genetikai tanácsadást biz-
tosítanak számukra, hogy kiszűrve az örökletes testi deformációk potenciális 
hordozóit, utódaik ép testtel szülessenek.

A jóléti jelzőre teljességgel méltatlan mai magyar állam nem érdeklődik pol-
gárai testi egészsége iránt, bajaiban nem siet segítésére, de nem riad vissza attól, 
hogy maga szabja meg, mi a férfiak és mi a nők teste, jogi kényszerrel megakadá-
lyozva férfi testben nőként, női testben férfiként szenvedő polgárait abban, hogy 
nemi diszfóriájuktól megszabaduljanak. Pócsi Orsolya szociográfiai interjújában 
egy roma férfi arról beszél, hogy négy gyermekét hatóságilag lánynak állapították 
meg, jóllehet a gyermekek fiúként nőttek fel.6 Egyes államokban a női test gyar-
matosítása folyik, a meg nem született, nem kíván magzat képzelt érdekeire hi-
vatkozva kikényszerítve a szülést. Az állam hatalmasai képmutató módon Szent 
Pál családképét hangoztatják, miközben közülük többek nemi viselkedése or-
togonálisan más. A gyógyíthatatlan betegségben nemrég elhunyt Karsai Dániel 
által sürgetett eutanáziáról hallani sem akarnak, az azonos nemű pároktól meg-
tagadják az örökbefogadás jogát, inkább hagyva a kórházakban a nem kívánt 
újszülötteket, akiknek esélyeit a minőségi életre minden család nélküli nap rontja.

Az előadást azzal fejezem be, amivel kezdtem. Ha emlékeznek rá, azt mondtam, 
hogy ma nincs már fix struktúra, melyben az ember elfoglalva helyét meghatároz-
hatná magát. Egyedül a test maradt, amit pontosan jelez a divat eltűnése. A divat 
helyére a test egyéni bemutatására szolgáló én-technika került, amit Dahrendorf 
úgy jellemezne, hogy már nincs benne ligatúra, csak opció.7 Annak idején Bour-

6 Pócsi Orsolya: Oszkár fiai. Szociográfia. 2024. 47–60.
7 Keszeg Anna: Divatújratervezés – A kortárs divat médiaműködései. Budapest: Metropolitan 
Alkotóegyetem, 2022.



Test és identitás

225

dieu kedvenc kifejezése volt a társadalmi anatómia, melyből mára kikopott a „tár-
sadalmi” jelző, s maradt az „anatómia”.

Irodalom

Agamben, Giorgio: Homo sacer. A szuverén hatalom és a puszta élet. Ford. Csor-
dás Gábor. Budapest: Typotex, 2023. 

Arendt, Hannah: A totalitarianizmus gyökerei. Ford. Braun Róbert, Erős Ferenc, 
Berényi Gábor, Seres Iván. Budapest: Európa, 1992.

Bíró Judit szerk.: Biopolitika - Drogprevenció. Tanulmányok a kábítószer-fogyasz-
tás megelőzéséről. Budapest: L’Harmattan, 2006.

Bloch, Marc: Gyógyító királyok. Ford. Haas Lídia. Budapest: Osiris, 2005.
ELTE Oresztész Műhely: Szülőgyilkosságok Magyarországon az ezredfordulón. 

Budapest: Apeiron, 2012.
Foucault, Michel: Én, Pierre Rivière, aki lemészároltam anyámat, húgomét és 

öcsémet. Egy XIX. századi szülőgyilkosság. Ford. Ádám Anikó, Lóránt 
Zsuzsa. Budapest: Jószöveg, 1999.

Keszeg Anna: Divatújratervezés – A kortárs divat médiaműködései. Budapest: 
Metropolitan Alkotóegyetem, 2022.

Lévinas, Emmanuel: Teljesség és végtelen. Tanulmány a külsőről. Ford. Tarny 
László. Pécs: Jelenkor, 1999.

Pócsi, Orsolya: Oszkár és fiai. Szociográfia. Mozgó Világ. 2024. 50. 11. 47–60.





IV. A modernitás és a soá tapasztalata





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Papp Richárd
ORCID: 0000-0002-6134-5171 
ELTE Társadalomtudományi Kar Társadalmi Kapcsolatok Intézete –  
intézetigazgató, egyetemi docens 

„Annyi volt róla szó,  
hogy ilyen is történt, lapozzunk”

A holokauszt emlékezete magyarországi fiatalok körében

Absztrakt

Tanulmányom a Visegrad Fund által támogatott, általam vezetett Research on 
transgenerational Holocaust memory in Central Europe 2022–2024 kutatáshoz és 
a Zsidók Győri Gyökerei Közhasznú Alapítvány társadalmi kirekesztés témakö-
rére épülő projekt tapasztalataihoz kapcsolódik. Az említett két kutatás többek 
között negyedik generációs zsidó és nem zsidó fiatalok körében vizsgálta a helyi 
holokausztemlékezet és az antiszemitizmus kérdéseit Magyarországon. A ma-
gyarországi fiatalok körében eddig kellőképpen nem feltárt narratíváknak a meg-
értése elengedhetetlen ahhoz, hogy értelmezően és talán alakítóan készüljünk fel 
a közeljövőre, amikor a most felnővő nemzedék fogja alakítani a soá emlékeze-
tének tovább élését vagy feledésbe merülését. Írásom ehhez kíván hozzájárulni.

Kulcsszavak: holokauszt, transzgenerációs emlékezet, fiatalok, Magyarország, 
empirikus társadalomtudományi kutatásmódszertan

Abstract

My study is related to the Research on transgenerational Holocaust memory in 
Central Europe 2022–2024 project, supported by the Visegrad Fund and led 
by me, as well as to the experiences of the project of the Jewish Roots in Győr 
Foundation, which focuses on the topic of social exclusion. Among others, these 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.11



Papp Richárd

230

two research projects examined issues of local Holocaust memory and anti-Semi-
tism among fourth-generation Jewish and non-Jewish young people in Hungary. 
Understanding the narratives that have not yet been sufficiently explored among 
young people in Hungary is essential in order to prepare ourselves interpretively 
for the near future, when the current generation of young people will shape the 
survival or oblivion of the memory of the Shoah. My paper aims to contribute 
to this.

Keywords: Holocaust, transgenerational memory, young people, Hungary, em-
pirical social science research methods

Bevezetés

Egy dunántúli középiskola tizedikes osztályában beszélgetünk a holokauszt em-
lékezetéről nemzsidó diákokkal. A diákok nyitottak a beszélgetésre, bár kissé bi-
zonytalanok, hiszen most beszélgetnek velük először erről a témáról úgy, hogy 
kizárólag az ő gondolataikra kíváncsiak az őket kérdezők. Egyikük különösen 
zavarban van, amikor arról kérdezzük a csoportot, hogy volt-e szó a családban 
a zsidóságról és a holokausztról. Testbeszéde is árulkodik zavaráról. Félig rádől 
padjára, sokat mozog, kezével hol a hajába túr, hol megvakarja alsó karjait, ese-
tenként eltakarja az arcát. Ugyanakkor láthatólag fontos, hogy megossza emlé-
keit: meg-meg akadva, de folyamatosan mesél. Elmondja, hogy nagyszüleitől 
többször hallotta, amikor ők vigyáztak rá, hogy „hányszor kell még bocsánatot 
kérni a zsidóktól?”1 és „hasonló dolgokat”, valamint „több zsidó viccet is meséltek” a 
jelenlétében. Tíz éves volt ekkor. Szülei „nagyon nem örültek”, amikor elmesélte 
nekik a nagyszülőktől hallott antiszemita vicceket. Ugyanakkor, ebben az idő-
ben horogkereszteket rajzolgatott az egyik füzetébe „úgy díszítésül”. Amikor ezt 
édesanyja észrevette, a kezébe adta „a Radnótit, a Bori noteszt, hogy olvassam el. 
Tízéves voltam.” – osztotta meg velünk beszélgetőtársunk, majd hozzátette, hogy 
„utána nem rajzolgattam több horogkeresztet a füzetembe”. Mindezt „jó példának” 
értékeli utólag, viszont azt is hozzáfűzi ehhez, hogy „azért sokkoló volt kisgyerek-
ként Radnótit olvasni”. A beszélgetés későbbi szakaszában kiderül, hogy egyrészt 
megérti azokat a nem zsidókat, akik a deportálások után beköltöztek az elhurcolt 

1 A tanulmányban idézőjelben és dőlt betűvel írtak beszélgetőtársainktól származó idézetek.



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

231

zsidó családok lakásaiba, mert „kibombázták őket, vagy jöttek az oroszok és biz-
tonságban akartak lenni”, és azt is megérti, ha nem akarták később visszaengedni 
ingatlanjaikba a túlélőket, másrészt viszont nagyon érdekli a zsidóság és héberül 
is elkezdett tanulni…

Ezeket a sorokat terepmunkanaplómból idéztem fel, mivel kutatásunk olyan 
szituációjaként maradt meg bennem ez a beszélgetés, amely drámaian mutat rá 
terepmunkánk folyamatosan visszatérő jellemzőjére, a fiatal beszélgetőtársaink 
narratíváiból megmutatkozó zavartság és zavarodottság megnyilvánulásaira a soá 
emlékeztéhez kapcsolódóan. Mindez arra utal, hogy a holokauszt után nyolcvan 
évvel sem történt meg Magyarországon a borzalmakkal való nyílt és egyértelmű 
társadalmi szembenézés, és hogy a negyedik generáció körében zavarodottság, 
homály, ellentmondások és akár egy családon belül is egymásnak ellentmondó 
transzgenerációs emlékezetminták élnek tovább.

Felmerül tehát a kérdés: Mit és hogyan látnak a múlt ködén át a negyedik ge-
neráció tagjai a zsidóságról és a holokauszt borzalmairól a mai Magyarországon? 
Jelen tanulmány erre próbál példákkal és válaszlehetőségekkel szolgálni.

A kutatásról

Tanulmányom a Visegrad Fund által támogatott, általam vezetett Research on 
transgenerational Holocaust memory in Central Europe 2022–2024 kutatáshoz és 
a Zsidók Győri Gyökerei Közhasznú Alapítvány társadalmi kirekesztés témakörére 
épülő projekt tapasztalataihoz kapcsolódik. Az említett két kutatás többek között 
negyedik generációs zsidó és nem zsidó fiatalok körében vizsgálta a helyi holo-
kausztemlékezet és az antiszemitizmus kérdéseit Magyarországon. A fiatalok kö-
rében végzett kutatást továbbra is folytatjuk Sükösd Anikó társadalomkutatóval. 
Ezek eredményeiről a későbbiekben fogunk beszámolni. Jelen tanulmány azok-
nak a beszélgetéseknek és interjúknak az elemzése, amelyeket a Csepeli György 
és általam írt Kiáltó csend. A holokauszt helyi emlékezete Magyarországon című 
könyv mögött álló kutatásban készítettünk el.2

Kutatásaink Budapestre, három megyeközpontra, öt városra és öt falura ter-
jedtek ki eddig. Ezeken a településeken több mint 150, tizenhat–harminc éves 
fiatallal készítettünk fókuszcsoportos és egyéni interjúkat. Interjúpartnereink 

2 Csepeli–Papp: Kiáltó csend. A holokauszt helyi emlékezete Magyarországon. 2025.



Papp Richárd

232

között zsidó és nem zsidó beszélgetőtársak is voltak. Az interjúpartnerek többsé-
ge nem zsidó fiatal volt.

Kutatásunk módszertana a kulturális antropológia résztvevő megfigyelésére 
épült. A résztvevő megfigyelés lényege, hogy a kutató megpróbálja a lehetséges 
legtöbb időt a kutatni kívánt csoport körében tölteni. Az antropológus, miközben 
részt vesz a kutatott csoport tagjainak mindennapi életében és interakcióiban, meg-
osztja velük kutatási kérdéseit, és ezekről beszélgetve, velük együtt próbálja megér-
teni gondolataikat a felvetett kérdésekről. Ennek fényében nem róluk, hanem velük 
együtt próbál meg gondolkodni a kutatás során felmerült kérdésekről. Ugyanakkor 
a recens társadalmi emlékezettel foglalkozó kutatásokhoz hasonlóan kutatásunk a 
résztvevő megfigyelés mellett olyan „hibrid”, interdiszciplináris módszertani tech-
nikákat is alkalmazott, mint a lokális terek és szimbólumok elemzése, félig struk-
turált személyes mélyinterjúk és fókuszcsoportos interjúk készítése, helytörténeti 
dokumentumok és fotók elemzése, valamint az interjúk vizuális dokumentációja.3

Módszertanunkban kiemelt szerepet kapott a fókuszcsoportos interjútechni-
ka alkalmazása.

A fókuszcsoportos vizsgálat a kvalitatív kutatási módszerek leggyakoribb for-
mája. A vizsgálat célja, hogy a résztvevők véleménye mellett feltárja érzéseiket, 
attitűdjeiket, motivációikat a kutatási témával kapcsolatban. A beszélgetésben 
általában 8-10 személy vesz részt, akik a kutatás tárgyával kapcsolatos kérdések-
re válaszolva, egymásra is reagálva, elmondják korábbi tapasztalataikat, megfo-
galmazzák véleményeiket, érzéseiket, hangot adnak értékeiknek. A beszélgetést 
moderátor vezeti. A fókuszcsoportos beszélgetés olyan félig strukturált interjú 
formájában zajlik, ami a válaszadók számára meglehetős szabadságot biztosít a 
válaszadásban. A beszélgetést témavázlat alapján a moderátor irányítja. A vála-
szok elemzése arra alkalmas, hogy képet kapjunk a kutatási tárgyban lehetséges 
megismerési minták gondolati és érzelmi összetevőről a társadalmi diskurzusban.4

A fókuszcsoportos interjúk alkalmazása a fent említetteken kívül azért is volt 
kiemelten fontos számunkra, mert kapcsolódik kutatásaink társadalmi célkitűzé-
séhez. A fókuszcsoportos beszélgetések ugyanis, ha mikroszinten is, de lehetősé-
get adtak a holokauszthoz kapcsolódó közös diskurzus és az egymásra való reflek-
tálás megvalósulására. 

3 Cattel–Climo: Introduction: Meaning in Social Memory and History: Anthropological Perspectives. 
2022. 1–39.
4 Síklaki: Vélemények mélyén. A fókuszcsoport módszer, a kvalitatív közvélemény-kutatás alapmód-
szere. 2006.



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

233

A fókuszcsoportos interjúk során való egymásra figyelés, közös gondolkodás, 
vagy akár vita, azaz az interjúk idejében létrejövő diskurzus, fontos új értelmezési 
lehetőségeket is előhozott a fókuszcsoportos interjúk alkalmával. 

Az interjúk során interjúpartnereinkkel a holokauszt helyi emlékezetéről való 
tudásuk és gondolataik mellett beszélgettünk arról is, hogy mit gondolnak arról, 
kik a zsidók, mikor és milyen kontextusban hallották a „zsidó” szót először és 
azóta, mik lehettek az üldöztetések és mik a mai napig társadalmunkban jelen 
lévő antiszemitizmus okai.

A nem zsidó fiatal beszélgetőtársaink által velünk megosztott gondolatok és 
tapasztalatok rendkívül elgondolkodtatóak, magukban foglalják a nemzedéke-
ken átívelő és családokban tovább öröklődő antiszemita nézeteket, a zsidóság 

„másként-idegenként” való megjelölését, az interneten terjedő gyűlölködés hatá-
sait, az október 7-i terrorcselekmények által kiváltott Izrael- és zsidóellenességet, 
ugyanakkor a zsidósággal kapcsolatos zavarodottság, érdeklődés, valamint a ho-
lokausztemlékezet megreformálásának igényét is.

Úgy vélem, hogy mindezeknek az eddig kellőképpen nem feltárt narratívák-
nak a megértése elengedhetetlen ahhoz, hogy értelmezően és talán alakítóan 
készüljünk fel a közeljövőre, amikor a most fiatal, felnővő nemzedék fogja alakí-
tani a soá emlékezetének tovább élését vagy feledésbe merülését. Ettől elválaszt-
hatatlanul pedig fontos elgondolkodnunk azon, hogy a következő évtizedekben 
milyen társadalmi légkörben fogjuk megélni és továbbadni zsidóságunkat. Jelen 
írás ehhez kíván hozzájárulni.

Az emlékezet és felejtés társadalmi kontextusa a mai Magyarországon

Kutatásaink tapasztalatait a bizalmatlanság atmoszférája itatta át. Mindezt nem 
csupán kutatásunk témája váltotta ki, inkább „járulékosan” mozgósította a mai 
Magyarországon tapasztalható bizalmatlanság társadalmi attitűdjét irántunk is.

A bizalmatlansággal és bizalommal kapcsolatos kutatások száma megsokszo-
rozódott az elmúlt évtizedekben. Az egyik ilyen, Magyarországra is vonatkozó 
átfogó kutatás a piacgazdaság rendszerváltások utáni sajátosságait vizsgálta Ke-
let-Európában, ugyanakkor érzékletesen mutatott rá a bizalmatlanság tágabb tár-
sadalmi problémáira is térségünkben. A kutatók arra a következtetésre jutottak, 
hogy Magyarországon az „egyéni erőfeszítésbe” és „személyes érdembe” fektetett 



Papp Richárd

234

bizalom szemben áll a „külső tényezők”, azaz a „külső és igazságtalan viszonyok” 
iránt érzett bizalmatlansággal.5

A magyarországi társadalom irányába megfogalmazódó bizalmatlanságra mu-
tat rá Dupcsik Csaba és Tóth Olga familizmusról szóló tanulmánya is. Szerintük 
a „familizmus” mint társadalmi állapot fogalmával „olyan társadalmak írhatók le, 
amelyekben a bizalom általános szintje alacsony”, s amelyekben – éppen ezért – 

„a családi kapcsolatok maradtak az egyedüliek, amelyekre az egyének építhetnek”.6 
Meglátásaik szerint ez nem azt jelenti, hogy Magyarországon a családi kohézió 
különleges módon erős lenne, hanem inkább a „társadalomba” vetett bizalmat-
lanságból ered, „amennyiben az egyéb társadalmi kapcsolatok gyengék, ritkák, 
igen gyakran kényszeren alapulnak, és a résztvevők kölcsönös bizalmatlanságából 
következően a destabilizáció állandó veszélyének vannak kitéve”.7 A szerzők úgy 
látják, hogy mindez Magyarországon többek között abból fakad, hogy a husza-
dik század óta a „politikai élet egymást követő traumái folyamatosan rombolták 
a társadalmi bizalmat”.8

Mindez közelebb visz minket a kutatásunk során tapasztalt bizalmatlanság 
atmoszférájának közelebbi megértéséhez. A bizalmatlanság társadalmi okai (tár-
sadalomtörténeti, illetve szociológiai kontextusaival együtt) többek között abból 
erednek, hogy a fent említett múltbéli „politikai”, társadalmi traumák mind a 
mai napig nem kerültek feldolgozásra a magyarországi társadalmi nyilvánosság-
ban. A makrotársadalmi kontextusban meglévő és abból fakadó bizalmatlanság 
összekapcsolódik a nyílt és bizalomra épülő társadalmi kommunikáció, valamint 
az ezen alapuló társadalmi kapcsolatok hiányával, amely szintén elválaszthatatlan 
a kölcsönös társadalmi emlékezetet övező csendtől. 

Ehhez kapcsolódóan úgy tapasztaltuk, hogy Magyarországon mikroszinten is 
érezhető a holokauszthoz kapcsolódó „rossz közérzet” az emlékezetkultúrában.9

A kutatásunk során tapasztalt bizalmatlanság társadalomtörténeti, társadalmi 
kontextusát témánkhoz legközelebb álló módon Kovács Éva és Vajda Júlia Mu-
tatkozás. Zsidó Identitás Történetek című könyvének segítségével próbálhatjuk 
megvilágítani.10

5 Csepeli et al.: Bizalom és gyanakvás. 2004. 3–35.
6 Dupcsik–Tóth: Feminizmus helyett familizmus. 2008. 307–328.
7 Uo. 309.
8 Uo. 311.
9 Aleida Assmann: Rossz közérzet az emlékezetkultúrában. 2016.
10 Kovács–Vajda: Mutatkozás. Zsidó identitástörténetek. 2002.



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

235

A szerzők szerint a soából visszatértek számára életük újrakezdését „súlyosan 
terhelte az a tapasztalat, hogy az együttélés bármikor felmondható: a korábbi 
bizalom helyét a gyanakvás, a bizonytalanság érzése váltotta fel”.11 Az államszo-
cializmus évtizedeiben akadályozott nyílt társadalmi párbeszéd is jelentősen 
hozzájárult a „bizonytalanság érzésének” fennmaradásához. A soá után született 
generációk tagjai is gyakran „megörökölték” ezért a „korábbi bizalmat felváltó 
bizonytalanság érzését” a többségi, nem zsidó társadalom iránt.12

Az alábbi, általunk készített interjúban megszólaló két miskolci másodgene-
rációs túlélő beszélgetőtársunk így látja mindezt:

„A mai világban pedig a zsigereiben benne van az embereknek, ez nem 
lett kibeszélve Magyarországon. Abszolút nem lett kibeszélve, hogy 
mennyi család teljesen elpusztult, vagy egy-két ember jött haza, és 
volt, aki nem is mert itt maradni. Elment. ’56-ban is, nem tudom, mi, 
én egy olyan helyen laktam, ahol egy zsidó család lakott, akiknek én 
együtt jártam iskolába a gyerekeikkel. Szinte a 75%-uk felült a teher-
autóra és elment, és itt maradtunk mi, kevesen. És mindig az a borzal-
mas félelem volt bennünk, hogy ez újra megtörténik. És valahol van 
benne igazság, hogy lehet, hogy megtörténik. Én így érzem.”

„Én úgy gondolom, hogy a magyar társadalom nem jutott el odáig, 
hogy feldolgozza ezt a traumát. Egyrészt a nem zsidó emberek részére, 
másrészt pedig, úgy gondolom, a zsidó emberek sem képesek igazából 
feldolgozni a történteket, illetve olyan mértékben tudatosítani ma-
gunkban azt, hogy valaha ez nem fog megtörténni, mert gyakorlati-
lag bennünk él az, hogy bármikor, esetleg valamilyen ok folyamán ez 
a történet létre jöhet.”

Az „állandóan felmondható együttélésből” fakadó bizalmatlanság tehát egy olyan 
folyamat, ami átível az egymást követő generációkon, és – ahogy látni fogjuk – a 
mai fiatal generáció emlékezetkultúrájára is jelentős hatással van.

Ezt táplálja továbbá az antiszemitizmus személyes megtapasztalása a fiatalok 
körében. Egy korábbi kutatásom során azt tapasztaltam például, hogy egy pesti 

11 Lásd 10. jegyzet, 40.
12 Uo. 50.



Papp Richárd

236

zsinagóga fiatal tagjai is, többek között az általuk megtapasztalt antiszemita at-
rocitások miatt, a „saját kultúra biztonságos környezeteként” jellemezték városuk 

„zsidó helyeit”, azaz a zsinagógákat és azokat a kulturális és ifjúsági tereket, amelyek 
a zsidó társas eseményeknek adnak otthont.13 Jelen kutatásunk során pedig fia-
tal nem zsidó beszélgetőtársaink többsége arról számolt be, hogy a „zsidó” szóval 
legtöbbször szinte kizárólag antiszemita kontextusban találkoznak az interneten.

Ehhez járul hozzá, hogy a soá emlékezetéhez kapcsoló bizalmatlanság atmoszfé-
rája a teljes magyar társadalmat áthatja. Kovács Éva és Vajda Júlia szerint a soá „köl-
csönös elhallgatása” egy olyan „kettős kommunikációt” eredményezett a magyar-
országi társadalmi diskurzusban, amelyben a soá borzalmaiban érintettek és a nem 
zsidók máshogy beszéltek „maguk között”, mint „egymással”.14

A „máshogyan való beszéd” a túlélők és családjuk irányából abból fakadt, 
hogy nem lehettek „biztosak abban”, hogy az „idegen” nem volt-e „bűnrészes” a 
deportálásokban és/vagy az azt megelőző vagy követő rémtettekben. Továbbá 

„rejtegették [sebüket] amiatt is, mert úgy érezték, szenvedésük megoszthatatlan.15

Ebből következett, hogy „sebeiket még inkább eltakarták” és „gyanakvással”, 
valamint „félelemmel viseltek a nem zsidó irányában”.16

Mindennek transzgenerációs átadását egy harmadgenerációs túlélő beszélge-
tőtársunk „fordított antiszemitizmusként” nevezte meg.

Nem zsidó oldalról az „egymás közötti kommunikációt” magában foglalta 
és foglalhatja máig a közöny, vagy akár a „csendes zsidózás”, ugyanúgy, mint a 

„rejtegetni akart antiszemitizmus” vagy az a narratíva, hogy „Magyarországon 
úgymond nincsenek is zsidók”.17

Utóbbi narratívával, miszerint „Magyarországon már nincsenek is zsidók”, a 
fiatalokkal készített fókuszcsoportos interjúk során mi is találkoztunk.

A szerzőpáros arra is rámutat, hogy a rendszerváltás után megjelent a magyar-
országi társadalmi diskurzusban egy „új beszédmód”, amely a magyarországi zsi-
dóság és nem zsidó többség között, a tragikus múlt és az elhallgatás évtizedeinek 
árnyékából kilépni próbálva, „a kölcsönös megismerésen, elfogadáson, az előíté-
letekkel való közös megbirkózáson, a szorongások leküzdésén alapult”.18

13 Papp Richárd: Van-e zsidó reneszánsz? 2004.
14 Kovács–Vajda: Mutatkozás. 2002. 46.
15 Uo. 49.
16 Uo.
17 Uo..
18 Uo..



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

237

Ugyanakkor sajnos sem 2002-ig, a szerzők által publikált könyv megjelené-
séig, sem azóta nem kapott meghatározó teret és lehetőséget az említett „új be-
szédmód”, amelynek alapvető kritériuma lett volna, és lenne máig, az „áldozatok 
tisztességes és méltányos rehabilitálása”, valamint az „akkori Magyarország fele-
lősségének tisztázása” a teljes és nyilvános magyarországi közéletben a politika 
világán át, a médián keresztül, az oktatásig. Mivel azonban mindez mindmáig 
nem történt meg, ezért elmaradt „a múlttal való szembesülés közös katarzisa is”.19

Terepmunkáink során magunk is azt éreztük, hogy ennek a makrotársadalmi 
folyamatok által fenntartott kontextusnak „köszönhetően” még azok közül a be-
szélgetőtársak közül is, akik hajlandóak voltak részt venni az interjúkban, sokan 

„benne ragadtak” abban a szimplifikált narratívában, amely a „közös nyelv hiányá-
ban” a „mi” és „ők” dichotomizációjára épül a holokausztra való emlékezésben, 

„mintha a kettős kommunikáció szabályai – tudva, vagy tudattalanul, akarva, 
vagy akaratlanul – még mindig uralkodnának a diskurzus fölött”.20

A „kettős kommunikáció”, az „egymás közötti”, a másikat kizáró diskurzus 
további élő mintái terepmunkáink kontextusát, atmoszféráját is meghatározta.

Mindehhez annyit tehetnék még hozzá kutatási tapasztalataink tükrében, 
hogy sok esetben egyáltalán nem is beszéltek a holokausztról „egymás között” 
sem a zsidó vagy a nem zsidó családokban. Beszélgetőtársaink minden helyszí-
nen és minden generációból visszatérően használták a „tabu” szót, amikor arról 
kérdeztük őket, hogy volt-e szó – többek között – a családban a holokausztról. 

Ezzel együtt szintén visszatérően tapasztaltuk meg az említett „kettős kom-
munikáció” hatásait is. Többen azzal utasítottak minket vissza, amikor az inter-
júra hívtuk őket, hogy „ki tudja, ki fogja majd látni” a felvételen őket. Mivel ed-
dig főként csak „maguk között” (vagy egyáltalán nem) beszéltek a holokausztról 
felkért beszélgetőtársaink, bizonytalanok voltak abban, hogy mit fognak monda-
ni és azt ki hogyan fogja értékelni később.

A „kettős kommunikációból”, illetve a „tabu”, azaz a kommunikáció teljes hiá-
nyából következően nincs meg az a „nyelv”, amelyen beszélgetőtársaink biztosan, 
biztonságosan és nyíltan tudtak volna beszélni a holokausztról és annak emlé-
kezetéről. Ezért hiába próbáltuk meg megteremteni azt a légkört a terepmunka 
során (és azt követően az interjúk alkalmain is), amelyben a résztvevők bizton-
ságosan érezhetik magukat (hiszen őszintén kíváncsiak vagyunk a gondolataikra, 

19 Lásd 14. jegyzet, 56.
20 Uo. 57.



Papp Richárd

238

történeteikre, véleményükre), mégsem sikerült a bizalmatlanság falait eltüntet-
nünk a legtöbb esetben, mivel ezek a falak ennyire erőssé váltak a „kettős kommu-
nikáció” és/vagy a hallgatás generációkon átívelő folyamatában.

Felmerül tehát a kérdés, hogy milyen hatással van a bizalmatlanság atmoszfé-
rájának fent vázolt légköre az általunk megkérdezetett, az interjúkban végül részt 
vevő fiatalok holokausztemlékezethez kapcsolódó narratíváira. A következőkben 
erre láthatunk példákat.

„Ilyen is történt, lapozzunk”.  
A holokauszt emlékezete és annak hiánya a fiatalok körében

Interjúkérdéseink egyike a következő volt: Volt-e szó a családban, az iskolában 
és ismerőseik között a holokausztról? Erre a kérdésre fiatal beszélgetőtársaink 
túlnyomó többsége azonnal az általános és középiskolai történelemoktatás holo-
kausztra vonatkozó hiányát említették meg. Lássuk most ezekből a legélesebben 
kritikus észrevételeket:

„Igazából bármilyen korosztálybelimre gondolok, szerintem ez ülne 
ki rá így, hogyha mondjuk most beültetnénk őket ide. Persze itt azok-
ról van szó, akik saját kíváncsiságukból eredően ugye nem olvasnak 
utána, tehát amit ugye az oktatásból, tehát amit nekünk így a taná-
rok átadnak, abból most szinte meg se tudnának szólalni. Most én 
is csak azért, mert utánaolvastam, vagy láttam egy-egy filmet, hogy 
elmentem múzeumokba, de egyébként, hogyha ez nem lett volna meg, 
akkor csendben üldögélnék.”

„Háromszor hallgattam meg három különböző történelemtanárnak 
az anyagain keresztül körülbelül azt a három percet, amit – összesen 
akkor kilencet –, amit a holokausztról mondtak, de már komolyan. 
De körülbelül ennyi hangzott el, mint itt a felvetésben is, hogy hát 
igen, akkor Budapest határainál, hogy miért volt így, egy kicsit meg-
állt ez a folyamat, meg hogy 1944, és akkor onnantól már a II. világ-
háború lezárásánál tartottunk. Tehát, hogy igazából szinte semennyi 
információ, ami az oktatásban van. Például van egy-két jegyzet, mert 
akkor irodalom órákon, illetve irodalom órán előkerült, de még ott is 



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

239

egyébként talán, nem tudom, a rímképletek elemzéséhez képest elég-
gé alulértékelt akkor ez az ihlető élmény. Szóval egyáltalán nem, sőt 
kifejezetten alulreprezentált magának a holokausztnak, a magyaror-
szági holokausztnak a tételezése az oktatásban.”

„Nagyon foghíjas nálam a létszám, és így nem nagyon van erről in-
formációm. Középiskolai téren pedig megint csak annyi van, mint 
amit már a többiek is elmondtak. Nekem ez a teljes rendszertelenség, 
a szabálytalanság és a káosz van, meg a félelem és a tudattalanság és 
az indulatok meg az erőszak, ezek a szavak, amik így eszembe jutnak 
erről az évről, amik nekem ezt leg jobban átadják.”

„Visszaemlékszem a középiskolai tanulmányaimra, nem akarom 
abból az irányból megfogni, mert nekem egy ilyen tarsolylemezes, 
nagy-magyarországos pólós tanárom volt emelt törin, és nem nagyon 
volt szó az egésznek erről a részéről.”

„Hát igazából most pont benne vagyok tizenkettedikesként ennek az 
egésznek a tanulásában. Kicsit tényleg meglepő volt a történelemok-
tatás szempontjából, hogy amennyit az előző tananyagokban mindig 
kitértünk néha kicsikét a zsidóságra. A holokausztról összvissz egy lec-
két, összesűrítve a nemzetközi meg a magyar holokausztot.”

Az idézett interjúrészletekből érzékletesen merül fel az az általánosabb társadalmi 
probléma, ami a mai magyarországi közoktatásra is vonatkozik: a holokausztról 
való értelmező tudás és az ehhez kapcsolódó párbeszéd hiánya. Úgy tűnik, a ho-
lokauszt iskolai tanítását segítő könyvek, munkafüzetek, audiovizuális anyagok 
vagy a holokauszt emléknapján való iskolai megemlékezések lehetőségei ellenére 
a gyakorlatban a felejtés intézményesített folyamatával találkozhatunk több fiatal 
beszélgetőtársunk szerint.

A hallgatás és felejtés az iskolában ugyanakkor összefonódik a családi környe-
zetben tapasztaltakkal is fiatal beszélgetőtársaink számára:

„Hát ugye nekem családi hátterem nincs, és én ilyen római katolikus 
általános iskolába jártam, ami úgy nézett ki, hogy én is cirka ilyen 
gimnáziumig, amíg odajutunk az izében, annyi volt róla szó, hogy 



Papp Richárd

240

ilyen is történt, lapozzunk. És így ennyi, körülbelül, mind az iskolá-
ban, mind pedig otthon.”

„Soha nem beszéltek ilyenről. Én először ötödikes koromban talál-
koztam ezzel az iskolában. Műsoron kívül beszélt a tanárnő, azért 
mondom, mert matektanárnő volt, és fontosnak tartotta, hogy ezt 
elmondja, a holokausztot, ilyeneket. És hazamentem, nagyon feldúl-
va, meg egyáltalán, nagyon mélyen érintett, és a szüleim letagadták. 
Igen: Nem, nem így volt”.

Az interjúrészletek tükrében azt láthatjuk, hogy az „ilyen is történt, lapozzunk” 
attitűddel mind az oktatásban, mind otthon találkozni lehet.

A második interjúrészletben két további fontos jelenséggel találkozhatunk. 
Egyfelől azt láthatjuk, hogy beszélgetőtársunknak nem a történelemtanár beszélt 
a holokausztról, hanem a matematikát oktató tanárnő, „műsoron kívül”. Ez arra 
is rámutat, úgy tűnik, a holokauszt oktatásához elkötelezett tanárok egyéni ak-
tivitása kell, hiszen a történelemoktatók között a mai napig találni olyat, aki a 
téma iránt felelős tanárként sem tesz eleget kötelességének. Ugyanakkor azt is 
láthatjuk, hogy az iskolai oktatás akkor sem elegendő a holokausztemlékezet 
átadásához, ha azt – legalább egy tanár – felvállalja, ahogy azt az interjúrészlet 
végén olvashatjuk: amikor beszélgetőtársam hazament „nagyon feldúlva”, a szülei 

„letagadták”, azt mondva neki, hogy „nem, nem így volt” a holokauszt, ahogy arról 
a tanárnő beszélt.

Visszatérve ugyanakkor a matematikatanárnő példájához, több beszélgető-
társunk említett pozitív példákat is a holokausztra vonatkozó oktatás kapcsán. 
Egyik interjúpartnerünk például így emlékezett történelemtanárára:

„Hát ugye a közoktatásban, a történelemórákon s tankönyvekben ír-
tak eléggé le vannak korlátozva, hogy mit tanítanak a tanárok. Én 
úgy gondolom, a tanároknak ez sokszor kényes téma olyan szinten, 
hogy nem merik átadni a tudásukat, vagy nincs akkora tudás a ke-
zükben, vagy nem is akarnak. Én szerencsés voltam, mert nekem egy 
olyan történelemtanárom volt, aki ezekkel így kicsit inkább szembe 
ment. Ő nem feltétlen csak a tankönyvet tanította, sőt, ő nekünk vi-
deókat is lejátszott a holokauszttúlélőkről, illetve szervezett nekünk 
egy lengyelországi kirándulást, ahol az osztállyal szintén elmentünk 



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

241

Auschwitzba és Birkenauba, ott egy magyar idegenvezetővel végig-
mentünk, és ez sokkal jobban megmaradt bennem például, mint a 
történelemóra.”

Az interjúrészletből kitűnik, hogy beszélgetőtársunk tanára a tananyagon túl  
holokauszttúlélőkkel készített „videókat is lejátszott”, és elvitte őket Auschwitz-
Birkenauba. Ugyanakkor azt is megemlíti, hogy az ő esete kivételes („szerencsés 
voltam”), így kritikáját ő is fenntartotta a történelemoktatás általános problé-
mái irányában. Ehhez tartozik, hogy más beszélgetőtársaink is meglátogatták 
Auschwitz-Birkenaut tanáraikkal. Amikor azonban megkérdeztük, hogy tanára-
ik megmutatták-e nekik, hogyan és hol történtek a deportálások településükön, 
városukban, kerületükben, vagy felkerestek-e holokauszt-emléktáblákat, emlék-
helyeket környezetükben, egy budapesti példát leszámítva (amikor a tanár elvitte 
diákjait a Duna partján található cipők emlékhelyéhez) nemmel válaszoltak.

Ennek kapcsán azt láthatjuk, hogy még azok a tanárok sem, akik elkötelezett-
jei a holokausztra való emlékezésnek (olyannyira, hogy szerveznek és vezetnek 
iskolai kiránduláskat is haláltáborok emlékhelyeire), mutatják meg értelmezően 
diákjaiknak, hogy a soá lakóhelyükön, a szomszédos utcákban vagy akár iskolá-
juk épületében is történt. Az oktatás tehát még a legtámogatóbb esetek többségé-
ben is hozzájárul a soá „távoli”, mitizált emlékezetté alakulásához, és ezzel meg-
nehezíti a holokauszt történéseivel való személyes találkozást és szembenézést.

Egy, az oktatáshoz és a családokhoz kapcsolódó további, megdöbbentő példá-
val is találkoztunk Sárréten, amikor egy általános iskolában tanító beszélgetőtár-
sunk oktatói tapasztalatairól beszélgettünk az egyik interjúnk során:

– Az antiszemitizmussal is találkozol az iskolában?
– Igen, igen. Tragédia. Tragédia.
– És mit gondolsz, ezt honnan hozzák?
– Ez[t] érdekes módon […] két kis nagyfiúval találkoztam, aki[k] 
hangoztatja[ák], és látom és érzem azt, hogy félni kell majd talán 
tőlük, ha felnőnek. És az egyik kisfiúnál nagyon érdekes, mert nevelő
apukája van, de nagyon kedves, jó szülei vannak neki, nagyszülei is 
egyszerűek, és egyszerűen nem tudom, honnan hozza, hogy honnan 
kerül gyerekekre rá. Egy másik nagyfiú is, aki horogkereszttel díszítet-
te a húsvéti tojást.

– Most?



Papp Richárd

242

– Igen, és azt mondtam, hogy ezt nem teheti meg, és azt mondta, hogy 
akkor szívecskékből fog ja kirakni, akkor tetszeni fog nekem, és kirakta 
szívecskékből, és én megkérdeztem az igazgatóhelyettestől, hogy ebben 
az esetben én mit csináljak, ha ő szépen rajzolta le azt a horogkeresz-
tet, és az a munka, ha nem éppen az lenne, akár ötös is lehetne, de 
nem bírálhatom el egyessel.

– És mi lett végül?
– Nem kapott rá osztályzatot, de mert egyest nem adhattam rá, jó csa-
ládból származó kis nagyfiú, talán a nagypapa az, akinek a hatása 
miatt.

Az idézett beszélgetés rámutat arra, hogy az antiszemitizmus megjelenésével az 
általános iskolában is lehet találkozni. Láthatjuk azt a bizonytalanságot és zavart 
is, amit mindez kiváltott az oktatóból, hiszen az említett fiú „jó családból” szár-
mazik. Vélhetően azonban a „nagypapa hatása” erősebbnek bizonyult ebben az 
esetben, mint a húsvéti tojást horogkereszttel díszítő fiú tanárainak szellemisége.

Jellemző a leírt eset „megoldása” is, a fiú végül nem kapott osztályzatot, így 
nem szembesülhetett azzal, amit csinált, nem kapta meg a lehetőséget arra, hogy 
reflektáljon arra, amit nagy valószínűséggel nem is fogott fel igazán. Tanulságos 
továbbá, hogy az idézett oktató nem tudja, csak feltételezi, hogy a fiú nagypapája 
adja át antiszemita nézeteit unokájának. Ez fakadhat abból is, hogy nem kívánt 
részletesebben utánajárni az ügynek, vagy jelentheti azt is, hogy ismeri a nagy-
papát (hiszen egy településen élnek), de nem szeretett volna még így, névtelenül 
sem egyértelműen úgy utalni rá, mint antiszemitára.

Szintén megdöbbentő volt számomra az az eset, amivel egy budapesti fiatallal 
való beszélgetés során találkoztam. Ebben a beszélgetésben egy budapesti nem 
zsidó huszonéves fiatal idézte fel számomra egy családi beszélgetés emlékét, csa-
ládjának neki szóló „tanácsát”:

„Azt mondták a családomban, hogy nincs semmi baj velük, a zsidókkal, 
és szörnyű, ami történt velük. De távol kell tőlük tartanunk magunkat, 
mert ha megint lesz valami háború, nehogy mi is megszívjuk, nehogy azt 
higgyék, hogy mi támogatjuk őket. Mert szörnyű dolgok történtek velük.”

Láthatjuk ebből az idézetből is, hogy a soá tovább élő tragédiája a mai napig, a 
fiatal generáció életében is megjelenik. A zsidóság tragédiájához kapcsolt, empa-



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

243

tikusnak látszó, idézett családi narratívában azonban nemcsak hogy nem fedez-
hető fel a sajnálat mellett az együttérzés, hanem inkább egy félelemmel kevert 
érzéketlenséget és cinizmust találunk („nehogy mi is megszívjuk”). Ezzel együtt 
az interjúrészletben megjelenő „feltételezett félelem” a zsidósággal kapcsolatban 
ebben az esetben is elmélyíti a zsidók és nem zsidók közötti távolságot, dichoto-
mizációt: a családi „tanács” szerint a zsidóktól („tőlük”) kell távol tartania magát a 
fiatalembernek, nehogy a család („mi”) is részesüljön a feltételezett szenvedésben 
amiatt, hogy mások feltételezhetően azt hihetnék, hogy a család tagjai („mi”) 
támogatják a zsidókat („őket”).

Az idézett beszélgetéshez tartozik az is, hogy amikor megkérdeztem, hogy 
arra kitértek-e szülei, hogy mi volt az a beszélgetésrészletben is idézett „szörnyű-
ség, ami történt velük”, beszélgetőtársunk azt válaszolta, hogy erről soha nem volt 
szó otthon…

A „feltételezett félelem” így kapcsolódik össze a homályban felejtett múlttal, 
az emlékezet hiányával és csendjével, amely újrateremti és elmélyíti a távolságot 
és a bizalmatlanságot a holokausztban érintettek és a magukat azon kívülállónak 
definiáló személyek között.

Az emlékezés felelőssége a fiatalok körében

Kutatásunk tapasztalatai a fent bemutatott példákkal együtt arra a nagyon fontos 
tényre is rávilágítottak, hogy a negyedik generációban erősen jelen van az igény 
az emlékezetpolitika és oktatás megváltoztatására. Kutatásunk során ugyanis szá-
mos olyan fiatallal találkoztunk, akik beszélgetéseink és az interjúk során határo-
zottan fogalmazták meg a holokausztra való emlékezés fontosságát és felelősségét. 
Ráadásul ezek a narratívák minden településen és a fiatalokkal készített minde-
gyik interjúban hangot kaptak.

Az alábbi interjúrészletekből láthatjuk, hogy fiatal beszélgetőtársaink nem 
csupán az emlékezet fontosságáról beszéltek, hanem arról is, hogyan akarnak 
emlékezni:

„Az felejtsen, aki ebben részt vett. Nekik kell, hogy felejtsenek, hogy túlél-
jenek, nyilván sokan rajta is voltak, írjon mindenki könyvet, és akkor a 
többi, az felejtés… de hogy mindenki másnak kutya kötelessége emlékezni. 
Én kötelezővé tenném, én minden brutalitásában mutatnám be az egé-



Papp Richárd

244

szet, mert néha hihetetlen, hogy ilyen kemény dolgok megtörténhetnek, 
hogy az ember ilyenre képes, hogy az embertársaink képesek ilyenre. Én 
fontosnak tartanám, hogy minden hidegségével és keménységével mutas-
suk meg, hogy mi történt. És tényleg kötelezővé tenném legalább egy kon-
centrációs táborba való látogatást. Úgy gondolom, minden európai isko-
lának elérhető távolságra volna az egyik, amikor Auschwitzba voltam, 
pont Izraelből látogatott egy egész iskolás csoport, úgyhog, ha ők onnan el 
tudnak jönni ide, akkor nekünk is meg kéne tudnunk oldani ezt.”

„Én is azt mondom, hogy kötelező emlékezni, és én sem rejtenék el 
semmit. Tehát, hogy nem titkolnám ezt, hanem egy ilyen meghatáro-
zó élményt szeretnék én is, hogy milyen az ember, és hogy ezt így soha, 
soha ne felejtsük el, és ne is fog juk.”

„Szerintem nagyon fontos tényleg arról beszélni, hogy hogyha valaki 
nem is érzi magáénak vagy fontosnak ezt a témát, vagy nem érzi ma-
gát érintettnek, mégis megtudja, hogy másokkal mit tettek. És erről 
most az jutott eszembe, hogy például a bullyingnál is az van, hogy ha 
valakit bántalmaznak, és te nem szólsz bele, és ha végignézed, akkor 
te is bántalmazóvá válsz. És hogy szerintem nagyon-nagyon fontos 
lenne véleményt kifejteni, hogyha még nem is érzem magamat közel 
ehhez a témához, arról, hogy amúgy egy bizonyos helyzetről én mit 
gondolok. Mert ha hallgatás van, akkor ugyanúgy meg tud megint 
történni ugyanez.”

„Akik ezt elszenvedték ezt az egészet, megérdemlik, hogy beszéljünk 
róla, és hogy életben tartsuk ezt a témát, mert hogyha ezt így, csak 
így elfeledjük, azokat az embereket is elfelejtjük, akik ezt megélték. 
Szerintem egyébként nincs közvetlen közünk a mi korosztályunknak 
ehhez, de azért mégis itt lakunk, és szerintem tudomást kell szerezni 
az ilyen dolgokról, hogy mik történtek itt régen. Szerintem jó erről 
beszélni, hogy mi is volt annak az adott városnak, ahol élünk, a tör-
ténete.”

„Az egyik részből szerintem hatalmas önzőség lenne egy ilyen függönyt, 
egy ilyen falat magunk elé állítani, és kizárni a múltunkból a holo-



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

245

kausztot mint az emberség és az emberiség egyik legnagyobb tragédi-
ája, számomra [azt jelenti], hogy milyen messzire képes elmenni egy 
embernek mondható, vagy igazából egy csoportnak mondható szerve-
zet olyan téren, hogy tényleg a sajátjainkat tüzeljük el, és azt mutat-
juk az embereknek a kéményen, hogy te is ott fogsz elégni, mint anyád. 
Szerintem az a minimum, hogy az emléküket mint történelmek, vagy 
mint történetek és képek formájában éltessük és beszéljünk róla.”

„Szerintem nagyon fontos a társadalomban, attól függetlenül, hogy 
a túlélők már kezdenek természetesen sajnos elhalálozni, szerintem 
nagyon fontos az, hogy a társadalomban kialakítsuk azt a fajta vész-
reakciót, reflexet, hogy több ilyen ne fordulhasson elő. Fontos kiala-
kítani azt a reflexet, hogy az nem okés, hogyha valakit azért visznek 
el, mert elvileg milyen. És kétségkívül fontos kialakítani azt is, hogy 
ami ott történt, lehet, hogy zsidók voltak, de egyszerűen magyarok is 
voltak, mert magyarnak mondták magukat. És hogy ez egy nemzeti 
tragédia is.”

„Én azt gondolom, hogy nemcsak emlékezni fontos, hanem hogy épít-
sük ki azokat a csatornákat, ahol akik akarják, elmondhassák az ő 
fájdalmaikat. Ugye itt az előbb előkerült, ez a generációkon átívelő 
trauma, ez transzgenerációs trauma, hogy tévedünk, ha azt gondol-
juk, hogy ez csak azokat érinti, akik akkor ott voltak, mert nem, ha-
nem az ő gyerekeiket és unokáikat is érintheti. És nemcsak emlékezni 
fontos, hanem hogy el is mondhassák, hogy legyenek erre utak, hogy 
lehessen emlékezni. És igen, egyrészt azért, hogy ezeket a traumákat 
feldolgozzák, és ne legyen tabusítva. És igen, azért is, hogy emlékez-
tessük magunkat, hogy ez nem történhet meg még egyszer. És ennek 
talán még egy eszköze lehet az, hogyha az oktatásba is beemeljük az 
érzékenyítést erre.”

„Az a minimum, amit tehetünk, igazából talán mi vagyunk az utolsó 
generáció, akik még találkozhatnak egyáltalán olyannal, aki megélte. 
És ez az utolsó dolog, tehát a legkisebb, amit csak tehetünk, hogy meg-
hallgatjuk őket, aki ugye szeretne róla beszélni. És ezeket a történeteket 
életben tartjuk úgymond, hogy ezeket az életeket, a családokat, hogyha 



Papp Richárd

246

már ilyen szörnyű módon haltak meg, akkor méltóan emlékezzenek 
rá, és ezek a nagy volumenű események, mint az Élet Menete, vagy 
például a Páva utcában ugye, amennyi embert csak fel tudtak fedezni, 
a falon ott vannak a nevek, és egymás alatt látunk négy-öt nevet, hatot 
akár, amik ugyanazzal a vezetéknévvel kezdődnek, és valószínűleg egy 
család voltak, és egész családok szűntek meg, meg családnevek. Ez a 
minimum, amit tehetünk, hogy tiszteletből, és azért, hogy amit a töb-
biek elmondtak, hogy az többet ne történhessen meg.”

Fontos itt megjegyezni, hogy fent idézett beszélgetőtársaink közül csupán ketten 
vannak olyanok, akiknek családjuk érintett a soában. Ennek fényében is remény-
keltőnek tarthatjuk, hogy mind a személyesen érintettek, mind a közvetlenül 
nem érintett fiatalok hasonlóan gondolkodnak az emlékezés fontosságáról.

Az idézett fiatalokkal készített interjúkból kiderült, hogy a negyedik generá-
ció körében nyíltan fogalmazódik meg az emlékezet akaratának és felelősségének 
narratívája:

„Az felejtsen, aki ebben részt vett… mindenki másnak kutya kötelessége emlé-
kezni”, „kötelező emlékezni”, „ne legyen tabusítva”, „történetek és képek formájában 
éltessük és beszéljünk róla”, „életben tartsuk ezt a témát”, „ez a minimum, amit te-
hetünk” – hangsúlyozták beszélgetőtársaink. Ennek egyik legfontosabb okaként 
említették meg visszatérően, hogy a holokauszt többet ne ismétlődhessen meg: 

„mert ha hallgatás van, akkor ugyanúgy meg tud történni ugyanez”, „nagyon fontos 
az, hogy a társadalomban kialakítsuk azt a fajta vészreakciót, reflexet, hogy több 
ilyen ne fordulhasson elő, „emlékeztessük magunkat, hogy ez nem történhet meg még 
egyszer”, „ez a minimum, amit tehetünk, hogy tiszteletből és azért, hogy amit a töb-
biek elmondtak, hogy az többet ne történhessen meg”. 

Kifejezést nyert továbbá az interjúkban a helyi emlékezet fontossága: „tudo-
mást kell szerezni az ilyen dolgokról, hogy mik történtek itt… hogy mi is volt annak 
az adott városnak, ahol élünk, a története.”

Fiatal beszélgetőtársaink az emlékezés felelősségét és akaratát összekötötték 
azzal az alapvetően fontos felismeréssel is, amely elengedhetetlen a jövőbeli nyílt, 
egymásra figyelő emlékezetnek: a holokauszt tragédiája mindannyiunk tragédiá-
ja. A soára való emlékezés ezáltal a magyarországi zsidó és nem zsidó állampolgá-
rok közös ügye: „tényleg a sajátjainkat tüzeljük el”, „kétségkívül fontos kialakítani 
azt is, hogy ami ott történt, lehet, hogy zsidók voltak, de egyszerűen magyarok is 
voltak, mert magyarnak mondták magukat. És hogy ez nemzeti tragédia is.”



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

247

Fiatal beszélgetőtársaink mindemellett javaslatokat is tettek arra, hogyan kel-
lene az emlékezetet közelebb vinni generációjukhoz: „tényleg kötelezővé tenném 
legalább egy koncentrációs táborba való látogatást”, „építsük ki azokat a csatornákat, 
ahol, akik akarják, elmondhassák az ő fájdalmaikat”, „az oktatásba is beemeljük az 
érzékenyítést erre”.

Az idézett általánosabb meglátásokat beszélgetéseink alkalmával konkrétabb 
példákkal is kiegészítették. Egyik budapesti beszélgetőtársunk például indítvá-
nyozta, hogy a pesti gettó területén, ahol most – szavaival – „a bulinegyed van”, 
ahol „szégyellnivalóan” nincs igazán látható jele a gettó területének, méltó teret 
kapjpn az emlékezet. Véleménye szerint a „bulinegyedben” található emlékhelyek 
nem teszik megfelelően „láthatóvá” a soá emlékezetét hordozó jeleket. Javaslata 
szerint meg kéne jelölni végig a volt gettó határait, valamint ehhez kapcsolódó 
értelmező információkkal és performanszokkal felhívni a figyelmet az itt történt 
borzalmak emlékezetére.

Többen javasolták továbbá drámafoglalkozások és interaktív előadások beve-
zetését a holokauszt oktatásába, illetve interaktív kiállítások megvalósítását mú-
zeumokban, kulturális és ifjúsági intézményekben.

Ehhez kapcsolódtak az általuk eddig is megtapasztalt pozitív példák is. Az egyik 
előző interjúrészletben is olvashattunk azokról a fontos „nagy volumenű események-
ről”, amelyeket az Élet Menete Alapítvány szervez fáradhatatlanul és a Páva utcai 
Holokauszt Emlékközpontban átélhető megrendítő élmények fontosságáról. Ezek-
kel függ össze egyik kőszegi fiatal beszélgetőtársunk emléke is, amely rámutat arra, 
hogy nem csupán a budapesti terekben, múzeumokban vagy eseményekben lehet, 
lehetne találkozni közvetlenebbül a holokauszt emlékezetével. Nem zsidó fiatal be-
szélgetőtársunk úgy emlékezik a holokauszt 75. évfordulóján megvalósult, az Élet 
Menete Alapítvány által szervezett vagon-vándorkiállításon szerzett „nagyon megrá-
zó élményére”, mint ami máig meghatározza a holokauszttal kapcsolatos gondolatait 
és látásmódját:

„Pár éve itt Kőszegen volt, egy vasúti kocsit hoztak, azt hiszem. És ez 
be volt rendezve. Pont ehhez a témához kapcsolódóan, és oda men-
tünk így iskolába, szervezve volt. Az például nekem nagyon megrá-
zó volt, mert nagyon szemléltette. Egyrészt nagyon nyomasztó volt, 
hogy tényleg maga a vagon belseje volt így berendezve, és bementünk 
többen, és nyilván nem tudtuk ugyanazt átélni, de valami fogalmunk 
lehetett róla.”



Papp Richárd

248

Mind az utóbb idézett interjúrészletben és a már elérhető, a soá emlékezetét 
életben tartó alapítványok és múzeumok által megvalósított pozitív példák meg-
említésében, mind az emlékezést a fiatal generációhoz közelebb hozni akaró ja-
vaslatok narratíváiban a közös pont (az emlékezet-politikát, illetve az emlékezeti 
kultúrát megújítani, megjobbítani akarók számára is megfontolásra érdemes mó-
don) a holokausztemlékezet személyesebbé tételének kívánalma. Vagyis több ez 
kívánalomnál; a soá emlékezetének személyesebbé tétele közvetlenebbül és köze-
lebbről tudná megérinteni a negyedik generáció tagjait az ő elmondásaik szerint.

Ennek fényében a holokauszt helyi emlékezetének megújulásába mindenkép-
pen be kellene vonni a fiatalokat is minden településen. 

Írásom korábbi példáiból kiderült, hogy nem mindegyik fiatal beszélgetőtár-
sunk viszonyul úgy a soá emlékezetéhez, ahogy az előbb idézett interjúpartnere-
ink. Ugyanakkor az iménti idézetek rámutatnak arra is, hogy létezik a negyedik 
generációban egy olyan akarat, amely felelősen és gondolatgazdagon kíván hoz-
zájárulni a holokausztemlékezet fennmaradásához és annak életben tartásához. 
Ebből következőleg a jövőbe vetett bizalom reménye is felcsillanhat szemünk előtt.

Zárszó. Az emlékezés tétje október hetedike tükrében

Ahhoz, hogy lássuk mennyire fontos a holokauszt emlékezetével összefüggő társa-
dalmi-kulturális jelentések megértése, valamint a jövőbeli emlékezetpolitika és az 
ehhez kapcsolódó nyilvános társadalmi párbeszéd megváltozása, egyik budapesti 
negyedik generációs zsidó beszélgetőtársunk narratíváját szeretném bemutatni.

Beszélgetőtársunk a 2023. október 7-i Izraelt sújtó terrortámadással és az azt 
követő háborúval kapcsolta össze a holokauszt emlékezetét és az ahhoz kapcsoló-
dó reflexiókat korosztályában:

„Igen, hát mióta volt ez az októberi, vagy kitört októberben a háború, 
azóta tök sok zsidó ismerősöm meg barátom jelezte, hogy ők például 
nem szívesen viselnek Dávid-csillagot a nyakukban, vagy nem szívesen 
viselnek olyan látható jelet, ami például a villamoson vagy a buszon ez 
így kivívná a figyelmet… És nekem erről teljesen egyből így a holokauszt 
jutott eszembe, mármint most nyilván nem feltétlen a háborúra gondo-
lok itt, hanem csak arra az egy narratívumra, hogy nem szívesen viselek 
dolgot, amiről megállapítható, hogy közöm van a zsidósághoz. Nekem 



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

249

ez nagyon élesen ezt hozta le, hogy a holokauszt alatt is. Ugye ott meg 
pont, hogy jelölni kellett a sárga csillaggal, de, hogy nyilván azok, akik-
nek adtak keresztlevelet vagy kaptak olyan lehetőséget, hogy bujkálniuk 
kellett, azok meg elbújtak, szóval, hogy ugyanazt a narratívumot hozta 
be nekem, hogy bujkálni kell. Akkor most megint az a narratíva, hogy 
bujkálni kell, vagy bujkálunk, vagy most mi van? És így nem tudom, ez 
ilyen nagyon fura történelmi párhuzam szerintem.”

Az idézetből láthatjuk, hogy fiatal beszélgetőtársunk és barátai számára az októ-
beri tragédia azokat a transzgenerációsan tovább öröklött reakciókat aktiválta, 
amelyek zsidóságukhoz kapcsolódó „látható jeleik” elrejtéséhez vezetett, mert 
ezek a jelek, mint például a Dávid csillag „kivívnák a figyelmet” a társadalmi in-
terakciók során.

Ennek további megrázó voltát az jelentette beszélgetőtársunknak, hogy 
ahogy a holokauszt alatt láthatóvá kellett tennie a zsidóknak származásukat a sár-
ga csillaggal, most fordítva, el kell rejteniük a Dávid csillagot. Ebben az esetben 
a zsidósághoz kapcsolódó láthatóság vagy láthatatlanság kívülről kényszerített 
kötelezettségének érzetét hívta elő minden beszélgetőtársunkból.

A „kifelé”, a nem zsidó többség felé irányuló bizalmatlanság tehát a mai na-
pig nem tűnt el társadalmunkból. Ehhez kapcsolódik, hogy beszélgetőtársunk-
nak az Izrael–Hamász háborúról, valamint barátainak reakcióiról „egyből így a 
holokauszt” jutott eszébe, és „ugyanazt a narratívumot” hozta elő belőle, hogy 

„bujkálni kell” megint. A „bujkáláshoz” kapcsolódva beszélgetőtársunk a további 
gondolatokat fűzte az előbb idézettekhez:

„Pedig nálunk azért nem volt, szerintem összehasonlíthatatlan, 
mondjuk mennyi tüntetés meg ilyesmi van Berlinben, ilyen free Pa-
lestine, meg náluk milyen hangvételben, meg hogy jelenik meg ez kint. 
Tehát ez az, hogy ezt előre ilyen preventív okokból. Meg szerintem ez 
hasonló, igen, szóval hasonló ahhoz, hogy amikor például megyünk 
Pride-ra a barátaimmal, ezzel a Lauderes társasággal is, akkor is van, 
aki mondjuk nem szívesen megy utána Pride-os zászlóval bizonyos 
helyekre, ahol, mondjuk, fél, hogy lesznek olyan emberek, akik ezt 
majd megszólják vagy ilyesmi. Szóval, hogy én ebben látok egy ilyen 
párhuzamot, hogy van egy ilyen bizonyos típusú érzékenység az em-
berekben, hogy inkább elrejtem azokat a jeleket.”



Papp Richárd

250

Láthatjuk, hogy beszélgetőtársunk szerint barátai „preventív okokból” rejtik el zsi-
dóságuk jeleit. Hangsúlyozza, hogy Magyarországon nem tapasztalhatók azok az 
Izrael-ellenes és antiszemita megnyilvánulások, mint például Berlinben. Ugyan-
akkor arra is utal, hogy ezzel együtt, vagy ennek ellenére is létezik a nem zsidó 
többség irányában érzett bizalmatlanság, amely előhívja belőlük a „bujkálás” re-
akcióját, amely pedig a soá tovább elő és ezért újra és újra aktivizálódó traumájá-
ból és az ezt enyhíteni képtelen közös társadalmi emlékezet hiányából fakad.

Mindezek mellett beszélgetőtársunk a Pride-hoz kapcsolódó „bujkáláshoz” és 
félelemhez kötötte példáját. Ezt hallgatva nem lehetett nem felidéznem egy ko-
rábbi interjúnkat, amikor a kőszegi nem zsidó középkorúak körében készített fó-
kuszcsoportos interjú során egyik interjúalanyunk a következőképpen válaszolt 
arra a kérdésünkre, hogy kell-e emlékezni a holokausztra:

„Szerintem elfelejteni nem szabad semmit. Mindenből le kell vonni 
a tanulságot. De ugyanakkor, amikor levontuk a tanulságot, akkor 
kéne tudni helyre rakni. Most már csak az a kérdés, hol a hely? Tehát 
tudomásul kell venni, hogy ez egy létező dolog a mai napig, de régen 
egy sokkal durvább formája létezett neki. És mondom, most már ez 
nem olyan probléma, mint amennyire ’45-ben volt, vagy a negyve-
nes években. Ebben is én úgy gondolom, hogy ez messze van attól, a 
mostani. Viszont azzal, hogy minél többet emlékezünk, minél többet… 
Most ahhoz tudom hasonlítani, hogy minden embernek a saját szexu-
alitása is a saját dolga. De hogyha nem ugrálnának, pláne nem kint a 
Pride-on, akkor sokkal békésebb lenne minden, itt is úgy lenne.”

A soá emlékezete, az antiszemitizmus és az LMBTQ emberek iránti előítéletek és 
gyűlölet tehát megjelenik mind az érintettek, mind a reflektálatlan antiszemita 
interjúalanyaink körében. Nem véletlen ezért, hogy a negyedik generációs túlélő 
beszélgetőtársunk összekötötte az izraeli terrorcselekmények és a háború által ki-
váltott félelmet és „bujkálást” a Pride-hoz kapcsolódó jelek elrejtésével.

Nem állítható természetesen, hogy a fenti előítéletes szavak vagy a zsidóság és 
az LMBTQ emberek iránti gyűlölet minden nem zsidó és heteroszexuális ember-
re jellemző lenne Magyarországon. Ugyanakkor láthatjuk, hogy mind a félelmek, 
mind az azokat kiváltó jelenségek köztünk és velünk vannak: a bizalmatlanság 
atmoszférája jelen van Magyarországon.



„Annyi volt róla szó, hogy ilyen is történt, lapozzunk”

251

A legutoljára idézett interjúrészletből, amelyben a nem zsidó interjúpartner 
a Pride-on való „ugráláshoz” hasonlította a holokausztemlékezethez kapcsolódó 
eseményeket, azt is láthatjuk, hogy mikroszinten is jelen van az az atmoszféra, 
amely nem véletlenül váltja ki a félelem és a „bujkálás” reflexióit azokban, akik 
érintettek a soá borzalmában. Mindezt még tragikusabbá teszi, ha belegondo-
lunk, hogy a holokausztnak a homoszexuális emberek is célpontjai voltak.

Kutatásunk tükrében tehát úgy látjuk, hogy a bizalmatlanság atmoszférája 
mindaddig velünk marad, amíg a politikai-társadalmi mikro- és makroszinten 
nem kezdődik el az egymásra figyelő, közös és nyílt értelmezése múltunknak, va-
lamint amíg lesznek olyan kisebbségi csoportok társadalmunkban, akiket kire-
kesztenek és támadnak a többség irányából.

Irodalom

Assmann, Aleida: Rossz közérzet az emlékezetkultúrában. Budapest: Múlt és Jövő 
Kiadó, 2016.

Cattel, Maria G. – Climo, Jacob J.: Introduction: Meaning in Social Memory 
and History: Anthropological Perspectives. In Climo, Jacob J. – Cattel 
G. eds.: Social Memory and History. Anthropological Perspectives. Walnut 
Creek – Lanham – New York – Oxford: Altamira Press, 2002. 1–39.

Csepeli György – Örkény Antal – Székelyi Mária – Barna Ildikó: Bizalom és 
gyanakvás. Szociálpszichológiai akadályok a piacgazdasághoz vezető úton 
Kelet-Európában. Szociológiai Szemle, 2004/1. 3–35.

Csepeli György – Papp Richárd: Kiáltó csend. A holokauszt helyi emlékezete Ma-
gyarországon. Budapest: Múlt és Jövő Kiadó, 2025.

Dupcsik Csaba – Tóth Olga: Feminizmus helyett familizmus. Demográfia, 2008. 
51/4. 307–328.

Kovács Éva – Vajda Júlia: Mutatkozás. Zsidó identitástörténetek. Budapest: Múlt 
és Jövő Kiadó, 2002.

Papp Richárd: Van-e zsidó reneszánsz? Kulturális antropológiai válaszlehetőségek 
egy budapesti zsidó közösség életének tükrében. Budapest: Múlt és Jövő Ki-
adó, 2004.

Síklaki István: Vélemények mélyén. A fókuszcsoport módszer, a kvalitatív közvéle-
mény-kutatás alapmódszere. Budapest: Kossuth Kiadó, 2006.





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Vajda Júlia
ORCID: 0000-0002-7265-5212
Egyetemi tanár, az MTA doktora,  
az ELTE Társadalomtudományi Kar Szociológia Tanszékének tudományos főmunkatársa

Találkozás, szembenézés, megbékélés

Absztrakt

Az írás azt a kérdést feszegeti, hogy lehetséges-e „Auschwitz után” megbocsátás. 
Illetve azt állítja, hogy nem lehetséges, sőt, nem is szükséges, ellenben lehetséges, 
és szükséges is, hogy legyen megbékélés a vétlen, de a múlt terhét hordozó utód-
nemzedékek tagjai között. Azok az encounter csoportok, amelyekben tettesek és 
túlélők leszármazottai találkoznak, hogy közösen dolgozzák fel a rájuk hagyott 
nehéz örökséget, ahhoz járulnak hozzá, hogy ez létrejöjjön.

Kulcsszavak: soá, megbocsátás, megbékélés, encounter csoport

Abstract

The paper raises the question whether forgiveness is possible “after Auschwitz”. 
Or rather, it argues that it is not possible, or even necessary, but that it is possible 
and necessary for there to be reconciliation between the innocent generations of 
descendants that are burdened of the past. The encounter groups in which the 
children (and other offsprings) of the perpetrators and of the survivors meet to 
work through the difficult legacy they have left behind contribute to making this 
happen.

Keywords: Shoah, forgivness, reconciliation, encounter group

Amikor nekikezdtem annak az előadásszövegnek, amely a jelen írás előzménye volt, 
s amelyben azon tétova kísérletekről szerettem volna szólni, amelyek így, lassan 
nyolcvan évvel Auschwitz után esetleg egyszer majd hozzájárulhatnak ahhoz, 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.12



Vajda Júlia

254

hogy lehessen „újra verset írni”, azaz amelyek talán aprócska lépések ahhoz, hogy 
egyszer lyukat fúrjunk, rést vágjunk az Auschwitz teremtette falba, s ezen keresz-
tül lassan el tudjanak kezdeni a fal két oldalán állók újra kommunikálni, azaz, hogy 
egyszer talán túl lehessen lépni a vészkorszak teremtette megosztottságon, még 
október 7-e előtt voltunk. Még nem tűnt feltétlenül kincstári optimizmusnak, 
hogy ha lassan is, de egyszer majd elérhetünk egy ilyen állapothoz. Október 7-e 
óta – s ennek lassan már két éve – ez ismét sokkal nehezebbé vált. Mindazonáltal, 
amiről beszélni szerettem volna akkor, beszélni szeretnék most, talán nem vált 
mégsem teljesen lehetetlenné.

Eredetileg arról kezdtem írni, hogy valamikor öt-tíz évvel ezelőtt egy tanítvá-
nyom felhívta a figyelmemet arra a világhálón elérhető interjúra, amelyben egy 
akkor nyolcvan körüli idős túlélő arról beszél, hogy megbocsátott korábbi üldö-
zőiknek, köztük Mengelének is, és felidéztem azt az emlékemet, hogy annak ide-
jén az interjút látva – hogy ilyen köznyelvien fejezzem ki magam – frászt kaptam. 
Háborogtam, hogy ugyan miért is kellene megbocsátanunk a tömeggyilkosok-
nak. Miért is kellene megbocsátanunk az Endlösung kigondolóinak, s azoknak, 
akik szerencsére csak részleges sikert értek el e terv megvalósításában? Persze, ha 
valakinek attól könnyebb, hogy ő megbocsát, ám tegye. Ki vagyok én, hogy meg-
ítéljem őt ezért? Másfelől viszont, az ilyen megbocsátók szerencsére nincsenek 
olyan sokan, hogy a megbocsátást tegyék normává. És nyilván részben zsidó elfo-
gultság részemről, ha azt mondom, remélem, nem is lesznek soha. Pszichológus 
énem ugyanakkor rögtön azt kezdte firtatni, hogy mi lehet az oka annak, ha egy 
túlélőnek ettől válik könnyebbé az élete, s nem igazán tudtam másra gondolni, 
mint egyfajta zsidó öngyűlöletre, amelynek a perspektívájából érthetővé válnak 
az antiszemiták, érthetővé válik a zsidókkal szembeni gyűlölet is – no de persze 
nem az a mértéke, amely a tömeggyilkosságig is elvezet.

Most azonban, amikor az előadást elkezdtem írássá átformálni, újra meg
hallgatva az akkor irritáló interjút, meglepetve tapasztaltam, hogy talán másról 
van szó, ráadásul, hogy most már megértem, amit a Szilágyságban 1934-ben 
született Mózes Éva – aki csak azért élte túl Auschwitzot, mert ikertestvérével 
együtt bekerültek, ahogy ő fogalmaz, Mengele „kísérleti nyulai” közé – képvisel. 
Azaz, helyenként csak elmond magáról, máskor a többi túlélőknek is tanácsol: 
„Bocsássatok meg azoknak, akik megsértettek. Ez belül gyógyít titeket és szabad-



Találkozás, szembenézés, megbékélés

255

dá tesz”1, mert, ahogy egy másik interjúban fogalmaz, azután, hogy a náci orvos2, 
amikor együtt visszatértek Auschwitzba, tanúsította a gázkamrák létét, ő pedig 
írásba adta, hogy megbocsát neki, „azt éreztem, hogy ez megváltoztatta az élete-
met. Rájöttem, hogy hatalmamban áll megbocsátani. Hogy én, aki ötven évig az 
auschwitzi halál angyalának a kísérleti nyula voltam, áldozat ötven éven át, soha 
nem gondoltam volna, hogy uralhatom a saját életemet. És ekkor szabadnak érez-
tem magam. Szabadnak Auschwitztól, szabadnak Mengelétől.”3 

Ugyanakkor persze a soá és a pharrajimos rengeteg jogos haragot és bűntuda-
tot, s ezekből eredő gyűlöletet hagyott ránk, hisz az elkövetőkkel szembeni harag 
még akkor is jogos, ha lehet igazság abban is, amit Kor Mózes Éva állít, hogy „a 
gyűlölet többet árt annak, akiben ez az érzés van, mint annak, akire irányul”4, 
ahogy az a bűntudat is nyilvánvalóan jogos, amelyet a később esetleg jobb belá-
tásra tért elkövetők, illetve a tétlenségük miatt esetlegesen bűntudatot megélő 
tétlen szemtanúk – akikről ugyanakkor nem nagyon hallunk5 – hurcolnak. Sok 
olyan harag és bűntudat is megjelenik Auschwitz kapcsán, amely nyilvánvalóan 
inadekvát. Inadekvát, de mégis létezik, s meghatározza, meghatározta sokak életét.  
Az 1935-ben Lipcsétől nem messze lévő Leuna nevű kisvárosban született, rész-
ben Svájcban, részben Kanadában felnőtt, s később is ott élő Martin Rumscheidt 
református lelkész, mint a Samson Mann szervezte encounter csoportban6 való 
személyes találkozásunk során magam is tapasztaltam, számos más tettesgyerek-
hez hasonlóan egy életen át tettesnek élte meg magát, bár nem ő maga dolgozott 
az IG Farben azon részlegében, amely részt vett a Zyklon-B kifejlesztésében és 
előállításában, hanem az apja, ő viszont egy életen át próbálta többek között a 
saját apját és egyes testvéreit rávenni a múlttal való szembenézésre. Egy inter-
júban úgy fogalmaz, hogy „[é]n egy gyógyulófélben lévő antiszemita vagyok.” 

1 Eva Mozes Kor: A megbocsátás hatalmat ad a „Halál Angyala” fölött. Madocsai Bea interjúja. 
SZEMlélek blog, 2019. július 07, letöltve 2025.06.08. 
2 Hans Wilhelm Münch (1911–2001) náci orvos, az egyetlen, aki Auschwitzban megtagadta a 

„szelekcióban” való részvételt, s ugyan részt vett ottani orvosi kísérletekben, s van szemtanú, aki 
kételkedik a róla mondottak hitelességében, az 1947-es Auschwitz-perben nem találták az ottani 
vádakban bűnösnek, s felmentették. 
3 https://www.facebook.com/watch/?v=962218284519605 (letöltve 2025.06.08.), angol nyelvű 
interjú Eva Mozes Korral. A részletet a saját fordításomban idézem. (V. J.)
4 Eva Mozes Kor.: A megbocsátás hatalmat ad… 2019.
5 A fentebb említett dr. Hans Münch Mózes Éva beszámolója alapán ilyennek tűnik, de van róla 
más tapasztalat is, hogy ui. idős korában ennek ellentmondó kijelentéseket tett, amelyeket ugyan-
akkor megint mások az időskori demencia számlájára írnak.
6 A csoportról a későbbiekben még bővebben lesz szó.



Vajda Júlia

256

Ezt ugyanakkor ellentételezi azzal, hogy „[e]z egy teher, amit viselek, de ami – 
köszönhetően a sok zsidó barátomnak, akik hívnak, hogy dolgozzam velünk az 
antiszemitizmus ellen – nem pusztít el. Ha felhagynék ezzel a tevékenységgel, 
azzal cserbenhagynám őket. Tagja vagyok egy nemzetközi holokausztkutató cso-
portnak. Tavaly elmentünk együtt Auschwitzba. Amikor a kivégzőfalhoz értünk, 
ahol sorba állították az embereket, és lelőtték őket, a zsidó kollégáink kippát tet-
tek fejükre és letérdeltek, mire az egyik zsidó kollégám odaszólt nekem, hogy 
»gyere, Martin, csatlakozz hozzánk«. Amikor pedig egy zsidó nő odamehet egy 
német férfihoz, és ezt mondhatja, akkor hirtelen megértem, hogy mi az, hogy 
feltámadás.” Természetesen sem Rumscheidt, sem a többi elkövetőgyerek – kü-
lönösen azok, akik szembenéznek szüleik tetteivel – nem bűnö, s nemcsak nekik 
nincs okuk bűntudatra, de az üldözötteknek s az ő leszármazottaiknak sincsen 
okuk haragudni rájuk. Mégis, ez a bűntudat s ez a harag is létezik. Olyannyira, 
hogy vannak olyan elkövető-leszármazottak – bizonyos értelemben ugyanazon 
képtelen előítélet talaján, hogy egyes csoportoknak a vérében van a lopás, vagy 
akár a mások kizsákmányolása – nem csupán nem hoznak gyermeket a világra, 
de – mint a Göring testvérpár tette – még sterilizáltatják is magukat, nehogy 

„véletlenül” mégis továbbadhassák génjeiket.7 
Hasonlóképp, a túlélők többségének is sokszor van bűntudata: ahogy Primo 

Levi fogalmaz, „Szégyelli magát, mert valaki más helyett maradt életben. Ez nem 
több mint egy feltételezés. Valójában a gyanú árnyéka: hogy minden ember a 
testvére Kainja, hogy mindegyikünk elbitorolta a szomszédja helyét, és helyette 
élt. Csak egy feltételezés, de megemészt minket; mélyen belénk fészkelte magát, 
mint egy féreg; bár kívülről nem látható, de emészt és kapar belülről.”8 S hogy 
ráadásul „Utólag ráébredtünk, hogy semmit sem, vagy csak igen keveset tettünk 
az ellen a rendszer ellen, amely magába szippantott bennünket”, s azért, is mert 

„A túlélő hol tudatosan, hol ösztönösen magyarázkodásra, védekezésre szoruló 
vádlottnak, elítéltnek érzi magát.”9

A jelenségek, dolgok, amikről én leggyakrabban beszélek, olyasmik, amiket 
ma határterületinek él meg a tudományos közösség, illetve a világ: mindezek leg-
inkább a pszichológia és a szociológia határán helyezkednek el, de sok vonatko-
zásban kapcsolódnak a társadalomtörténethez, meg bizonyos pontokon a nyel-

7 Dusty Sklar: The Descendants of Nazis. https://jewishcurrents.org/the-descendants-of-nazis, 
2016. december 16, letöltve 2025.06.08.
8 Primo Levi: Akik odavesztek és akik megmenekültek. 1990. 93. 
9 Uo. 95.



Találkozás, szembenézés, megbékélés

257

vészethez is. Másfelől persze azt gondolom, hogy az, hogy ma oly sok mindent 
élünk meg „határterületinek”, az annak a modernitásban kialakult – véleményem 
szerint elhibázott – törekvésünknek, illetve működésünknek, gondolkodásmó-
dunknak az eredménye, hogy minél szűkebb tudományterületeket határoljunk 
le. S ez ma, a 21. században, de valamelyest már a 20.-ban is, nem csupán a társa-
dalomtudományokra igaz, hanem például az orvostudományra is: szemben a 19. 
század orvosaival, akik az egész embert kezelték, ma a legtöbb orvos már csupán 

– ahogy egyszer ezen szakma valamely német képviselője apámnak mondta – csak 
bizonyos testrészek szakavatott szerelőjének tekinthető.

De kanyarodjunk vissza a soához. A soához, amellyel a társadalomtudományi 
diszciplínák közül oly sok foglalkozik. 

Magam a narratív interjúk módszerével gyűjtöttem róla információkat – 
mind magának a soát megélt nemzedéknek, mind az utódnemzedékeknek a vo-
natkozásában. A módszer „kifejlesztői” – a két német szociológus/pszichológus 
Fritz Schütze10 és Gabriele Rosenthal11 – már a módszer kidolgozásának pillana-
tában megélték azt, hogy az interjúkészítés, s az elkészült interjúk hermeneutikai 
elemzésének módszere önmagában is a fentebb említett tudományterületek 
határán mozog. Később, a módszerük segítségével kutatva, a módszer használói 
mind megéltünk valami pluszt is ahhoz képest, amiért az interjúkat készítettük. 
Nevezetesen, hogy miközben társadalomtudósként azért készítünk interjúkat, 
hogy azután azokat elemezve elmondhassunk valamit interjúalanyainkról, illet-
ve a társadalomról, interjúalanyaink az interjút komolyan megköszönve búcsúz-
nak el tőlünk. Mondhatnám, alig engedik meg, hogy mi köszönjük meg nekik, 
hogy segítettek nekünk azzal, hogy elmesélték nekünk élettörténetüket, s ezzel 
tanúságot tettek esetünkben arról, amit a soában, illetve soát túléltek családjában 
felnőve megéltek. Nem igazán engedik meg, mert úgy érzik, ők tartoznak nekünk 
hálával. Méghozzá azért, mert bár nem azért találkoztunk, hogy őket terápiába 
vegyük, mégis úgy érzik, valami olyasmi történt velük – még akkor is, ha az 
interjút készítő személy nem volt képzett terapeuta, sőt, pszichológus sem –, 
ami általában pszichoterápiás helyzetben szokott történni. Nevezetesen, hogy 
azáltal, hogy úgy mesélték végig az élettörténetüket, hogy azt valaki más, anélkül, 

10 Fritz Schütze (1944, Augsburg) német szociológus, filozófus, nyelvész, a narratív interjús mód-
szer kidolgozója
11 Gabriele Rosenthal (1954, Schwenningen am Neckar) német szociológus és pszichológus, a 
narratív interjúk hermeneutikai elemzési módszerének kidolgozója, aki éveken keresztül kutatta 
többek között a német társadalmat, illetve az első és a második világháború német narratíváit.



Vajda Júlia

258

hogy félbeszakította volna őket, értő figyelemmel hallgatta, nemcsak hogy meg-
könnyebbültek, de azt is megélték, hogy az elbeszélés és az azon keresztül való 
újraélés révén újra tudták rendezni a történetükhöz való viszonyukat. Tehát, az 
interjú egyszerre állt a „tudós adatgyűjtésének” szolgálatában, s vált bizonyos ér-
telemben pszichoterápiává.

Miközben a szintúgy a hetvenes években létrejött narratív terápia12, illetve an-
nak különböző irányzatai nem hivatkoznak a narratív interjúval kutató, magukat 
jobbára szociológusként beazonosító tudósokra, s vica versa, a módszer tulajdon-
képpen ugyanezen az alapon működik, bár képviselői részben a történetek írásos 
elmeséltetésével dolgoznak. 

Dan Bar-On izraeli pszichológus, pszichoterapeuta 1938-ban született Hai-
fán, hamburgi német-zsidó szülők gyermekeként. Egy kibucban élt 25 évig, ahol 
kezdetben a mezőgazdasági munkákban is részt vett, meg tanított, és aztán el-
ment egyetemre pszichológiát tanulni, majd pszichoterapeuta képzésbe is járt.  
A kibuc kórházában kezdett pszichoterapeutaként dolgozni, s itt kezdett el 
kutatni is. Hozzám hasonlóan ő is a Gabriele Rosenthaltól tanult narratív inter-
jús technikával készített interjúkat holokauszttúlélők gyermekeivel.

A nyolcvanas évek közepén azután Németországba utazott, és náci elkövetők 
gyermekeivel beszélgetett. Ezekből az interjúkból született meg „A hallgatás 
öröksége: találkozások a Harmadik Birodalom gyermekeivel” című, magyarul 
tudtommal ki nem adott könyve13. Ezek a találkozások indították arra is, hogy 
létrehozzon számukra egy önsegítő csoportot. Ugyanakkor tudta, hogy Ame-
rikában léteznek hasonló önsegítő csoportok, amelyben túlélők gyerekei talál-
koznak. Ezek után 1992-ben az az ötlete támadt, hogy összehozza a két oldalt, s 
létrehozott „To Reflect and Trust” néven egy párbeszédcsoportot, amelyben a 
holokauszt elkövetőinek és áldozatainak gyermekei találkoztak Izraelben. 

A beszélgetéseket Dan Bar-On nem vezette: az ún. encounter módszert 
alkalmazta, amelynek esetében a csoporttagok elvben mindenféle vezetés és 
moderálás nélkül összeülnek, s a dologból kijön valami: általában az, hogy 
elmesélik egymásnak a történeteiket. Azt, hogy milyen nehézségekkel járt az 
egyik vagy a másik oldal gyerekeként felnőni. Persze, a vezetés nélküliség nem 
száz százalékig igaz: hiszen a helyzet megkonstruálása, az időtartam – az eredeti 

12 James W. Pennebaker: Rejtett érzelmeink, valódi önmagunk. Az őszinte beszéd és írás gyógyító 
ereje. 2005.
13 Dan Bar-On: Legacy of Silence: Encounters with Children of the Third Reich. 1989.



Találkozás, szembenézés, megbékélés

259

csoport esetében egy egész hét –, illetve az, hogy az interjúer illetve terapeuta el-
mondta, , hogy a csoporttagok azért vannak együtt, hogy beszélgessenek a múlt-
jukról, s hogy az egy alapelv, vagy talán az az egyetlen alapelv, hogy arra ügyel-
ni kell, hogy mindenki zavartalanul elmondhassa azt, amit szeretne, mégiscsak 
hordoz valamiféle instrukciót. De valóban, meglehetősen keveset ahhoz képest, 
amennyit az egyéb terápiás csoportokban alkalmazni szoktak.

A dolog működött: a kb. 15-20 fős német-amerikai-izraeli tagokból álló cso-
portról, amelyben a német oldalon több komoly háborús bűnös, valódi tömeg�-
gyilkos gyereke mellett pl. a lelkésszé lett ifjabb Martin Bormann is részt vett, több 
filmet is készített a BBC. Ezekben mélyen megindító történeteket hallhatunk, il-
letve jeleneteket láthatunk arról, ahogy a csoport nevében is említett szembenézés 
révén fokozatosan megszületik a két csoport tagjai között az a bizalom, amelyet 
kezdetben tulajdonképpen elképzelni sem tudtak volna. A résztvevők körében – 
nem meglepő módon – jelentősen felülreprezentáltak voltak a pszichoterapeuták, 
s mellettük az egyéb társadalomtudósok, hiszen ők azok, akik szakmájuknál fogva 
amúgy is hisznek a múlttal való szembenézés gyógyító hatásában.

Dan Bar-On azután, mondhatnánk, vérszemet kapott, s leültetett egy cso-
portba Izraelen belül zsidókat és palesztinokat. Mindezek alapján később számos 
könyvet publikált a konfliktushelyzetekben folytatott párbeszéd témájában. Azt 
képviselte, hogy ezek a csoportok elősegítik e konfliktusban élő közösségek, tár-
sadalmi csoportok között a megértést, s a Körber Stiftung segítségével egy prog-
ramot is indított, amelynek az volt a célja, hogy olyan közvetítő szakértőket ké-
pezzen, akik olyan csoportokat tudnak létrehozni, amelyek ezzel a módszerrel 
dolgozva elősegítik a kultúrák közötti párbeszédet. Emellett egy palesztin peda-
gógussal és szociológussal, Sami Adwannal együtt izraeli és palesztin tanárok be-
vonásával megpróbálkoztak egy olyan történelemkönyv elkészítésével, amely az 
izraeli–palesztin történelmet mindkét fél számára elfogadható módon tudja be-
mutatni azáltal, hogy párhuzamosan meséli el az eseményeket izraeli és palesztin 
nézőpontból.

Mindezekért Nobel-békedíjat is kapott.
Jómagam, bár nagyon tiszteletreméltónak és fontosnak gondolom az általa 

végzett munkát, abban kevéssé hiszek, hogy ezek a csoportok a társadalmi folya-
matokra – azaz a kultúrák közötti megbékélésre – komoly hatással lennének. De 
abban hiszek, hogy ezek a saját történetek elmesélésére, illetve a történeteknek a 
mindenkori „másik oldallal” való megosztására létrehozott csoportok – hason-
lóan a narratív interjúkhoz – legalább a résztvevő egyének szintjén – bár nem te-



Vajda Júlia

260

kintik magukat terápiás csoportnak, terápiás hatással bírnak. Hisz a csoporttagok 
most nem egy interjúertől, hanem egy egész csoporttól kapnak értő figyelmet s 
megzavarás nélküli lehetőséget a történetük elmesélésére. Ez pedig ebben a for-
mában is gyógyít. Sőt, felszabadító az, hogy a „másik csoporttal”, annak tagjaival 
való találkozás esetenként azt az érzést is adja, hogy azok, akiktől azt vártuk volna, 
hogy ha nem is a szó szoros értelmében, de átvitt értelemben, leköpnek bennünket, 
el tudnak fogadni bennünket, mi több, megértik azt, hogy a történelem öröksé-
geként milyen nehéz teher az, amit a szüleink történetéből magunkkal hurcolunk.

Magam Gabriele Rosenthal révén már a kilencvenes években kapcsolatba 
kerültem Dan Bar-Onnal, s megszerveztem, hogy előadást tartson Budapesten 
a tettesek gyermekei körében végzett munkájáról. Később az ő révén kerültem 
fel egy olyan levelezőlistára, amelynek révén 2015-ben – amikor ő már nem 
élt – értesültem egy olyan találkozóról, amelyen az első csoportjának tagjai és 
egy Samson Munn14 nevű „tanítványa” által indított osztrák csoport tagjai talál-
koztak Bécsben. A találkozó résztvevőinek egy része elindított egy új csoportot, 
amelynek azóta magam is tagja vagyok.

Ugyanakkor már akkor is biztos voltam benne, hogy Magyarországon is szük-
ség lenne ilyen csoport indítására. Tudjuk, a német „Vergangenheitsbewältigung” 
jóval előbbre jár, mint más országoké. Nyilván amiatt, hogy (Nyugat)németország, 
s a (nyugat)németek, szemben más, saját országuk zsidóságát a náci Németország-
gal karöltve üldöző, illetve kiirtani szándékozó országokkal, illetve annak polgárai-
val, már nem tudták továbbhárítani az elkövetett emberiesség elleni bűntett, illetve 
genocídium felelősségét, s így mind állami, mind egyéni szinten jobban rákénysze-
rültek a szembenézésre. (S ez a német újraegyesítés után is igaz maradt, még akkor 
is, ha a volt DDR, illetve annak polgárai nem is jeleskednek a szembenézésben.)

Magyarországon viszont ez a felelősségvállalás és szembenézés politikai szin-
ten mind a mai napig elmaradt. És bár az ilyen kis létszámú csoportok szintjén 
való szembenézésnek és „megbékélésnek” az állami emlékezetpolitikára gyakorolt 
hatása, ha egyáltalán van, nyilván csekély, illetve nagyon lassú, megélve a csopor-
toknak az egyénekre gyakorolt gyógyító hatását, azt gondoltam, ez is elegendő 
indok arra, hogy megpróbáljak létrehozni egy ilyen csoportot Magyarországon. 

Dan Bar-On, s Samson Munn is megbékélésről beszélnek ezen csoportok 
kapcsán. Mintha abban gondolkodnának, üldözők és üldözöttek gyermekei is 

14 Samson Munn (1952, New York), radiológus, Fulbright Specialist in Peace and Reconciliation 
Studies.



Találkozás, szembenézés, megbékélés

261

feltétlenül konfliktusban vannak egymással. Mintha evidens lenne számukra, 
hogy a szembenállás öröklődik. Bizonyos értelemben persze igazuk is van: ember 
voltunkhoz mintha hozzátartozna a felmenőinkkel való azonosulás, legalábbis 
az a vágy, hogy azonosulhassunk velük. A Dan Bar-On első csoportjáról a BBC 
által készített dokumentumfilmben15 ennek tanúi is lehetünk: látjuk, hogy a 
túlélők leszármazottai a találkozás előtt el nem tudták volna képzelni magukról, 
hogy együtt tudjanak érezni az üldözők gyerekeivel, s maguk voltak a legjobban 
megdöbbenve, amikor ez az érzés mégis megszületett bennük. Az üldözők gyere-
kei meg természetesen féltek a másik csoport visszautasításától, s bennük a végül 
mégis megélt elfogdás keltett döbbenetet. 

Amikor én elszántam magam a magyarországi csoport létrehozására, a 
csoportot előkészítendő Samson Munnal – aki egy ösztöndíjjal itt járt – vetíté-
seket szerveztem a Dan Bar-On csoportjáról szóló filmnek, amelyek után beszél-
getés is volt. Amikor itt megemlítettem a csoport tervét, páran rögtön jelezték, 
hogy szívesen részt vennének benne. Aztán Samsonnal hirdettük is a csoportot 
a „nemzetközben” – onnan is mutatkozott valamelyest érdeklődés. Majd, ami-
kor a Covid okozta szünet után eljutottam a csoport tényleges megszervezéséig, 
megfogalmazódott bennem, hogy bizonyos értelemben más módon működő 
csoportot szeretnék. Az eredeti encounter csoport elvein alapuló csoportban 
ugyanis – összhangban azzal, ahogy Dan Bar-On is dolgozott – az évente egyszer 
pár napra összejövő csoportok úgy működtek, hogy az egybegyűltek – részben 
a szervezési elv, részben a csoportösszetétel állandó változása okán – minden év-
ben újra és újra az élettörténetüket mesélték el. S bár a történetek természetesen 

– ahogy a bennünket érő egyéb hatások, illetve a történetünk belső feldolgozása 
alakul – változnak, az évek múlásával azt éreztem, a találkozók ellaposodnak, il-
letve időnként az egymást ismerő, és a hétköznapokban is találkozó csoporttagok 
közötti „külső konfliktusok” – hisz itt, lévén nem terápiás csoportról van szó, 
szigorú „összeférhetetlenségi” szabályok nincsenek – uralják el a terepet. Ráadá-
sul előfordul, hogy egyesek aránytalanul sok figyelmet követelnek ki maguknak 
a csoporttól, míg mások meglehetősen kevéssé kapnak hangot. Ennek folyomá-
nyaként volt is olyan csoporthelyzet, amelyben a tagság egy része – éppen ezen 
visszáságok okán – elkezdte azt képviselni, hogy szükség lenne módszertani vál-
tozásra, a beszélgetések erősebb strukturálására. 

15 Children of the Third Reich. Timewatch series, Season 12, Episode 12, 1993.



Vajda Júlia

262

Mindezek miatt azt határoztam el, hogy ha nekem sikerül összehoznom a 
megálmodott csoportot, akkor ott lesznek átlátható keretek, és a csoporttagok 
által kidolgozott, átbeszélt és elfogadott szabályok. 

Emellett, hiszen itt Magyarországon a történelmi múltnak nem a soá az 
egyetlen fel nem dolgozott eleme, olyan csoportot akartam létrehozni, amelyben 
a szocialista-kommunista rendszer tetteseinek gyerekei is teret kapnak a megszó-
lalásra. Már csak azért is, mert a világ nem fekete és fehér, az egyes ember nem jó 
vagy rossz, az, akit az egyik rendszer üldöz, lehet a másik rendszerben üldöző, sőt, 
ugyanabban a történelmi korszakban is előfordul – én is találkoztam ilyen esettel 

–, hogy ugyanaz a személy mindkét szerepbe belekerült. 
A csoport megszervezésével kapcsolatban a legfőbb félelemem az volt, hogy 

az üldözött zsidók leszármazottait könnyen elérem, s közülük nyilván sokan 
akarnak majd mesélni a történetükről – hiszen e csoport ma felnőtt nemzedéké-
nek tagjai között sokan vállalják a (család)történetüket –, de hogy hogyan talá-
lom, illetve szólítom meg a „másik oldal” leszármazottait, illetve veszem őket rá 
arra, hogy vegyenek részt a csoportban, azt nem tudtam elképzelni sem.

Hogy meg tudjam őrizni a csoporttagok névtelenségét, ehelyütt nem mondok 
személyesen köszönetet azoknak, akik bizonyos emberekkel a kapcsolat megte-
remtésében segítségemre voltak, s azon szerencsés véletleneket sem sorolom most 
el, amelyek végül ahhoz vezettek, hogy sikerült létrehoznom egy ilyen csoportot, 
amelyben kicsit nagyobb arányban vannak a soában üldözöttek leszármazottai, 
mint azok, akiknek a szülei valamelyik rendszerben az üldözők közé tartoztak. 
S bár a soá időszak üldözői a létrejött csoportban nem Magyarországon, hanem 
Németországban, az ottani emlékezetkultúrában nőttek fel, „tárgyalásban állok” 
olyan tettesleszármazottal is arról, hogy esetleg belép a csoportba, aki maga itt 
nőtt fel, s vállalta fel különböző helyzetekben származását. Emellett sikerült a 
szocializmus korszakának tettesei között is találnom olyat, aki a csoporthelyzet-
ben vállalja származását.

Az általam létrehozott csoport annyiban ugyanolyan volt, mint az „elődeimé”, 
hogy itt is azt mondtuk ki, hogy ez se nem „kutatási”, se nem „terápiás” csoport, 
de megbeszéltük, hogy strukturáljuk a beszélgetést: bevezettük, hogy vannak 
időbeli limitek, s a kezdeti bemutatkozási, szabadon elbeszélt élettörténeti témák 
után egyéb konkrét témák mentén strukturálódnak a beszélgetéseink. Hogy en-
nek köszönhetően-e vagy sem, nyilván nem tudható, de a csoport a korábbiak-
tól eltérően stabil összetételben működik, zártan – bár felmerült, hogy egy-két 
új taggal esetleg bővíthetjük. Azt meg persze szintén nem tudhatom, hogy az 



Találkozás, szembenézés, megbékélés

263

időkeretek kijelölése vagy más ok áll a mögött, hogy ebben a csoportban eddig 
sohasem volt gond azzal, hogy egyesek túl sok időt, figyelmet követeltek volna 
maguknak.

Bár talán bele van a helyzetbe kódolva, s talán a Dan Bar-On féle első 
csoportban is volt rá példa, megrendítő látni, hogy túl azon, amit már említet-
tem, hogy mintha mára a túlélők gyerekei között – bár ez persze nem jellemző 
mindenkire, mégis – egyre többen lennének azok, akik merik vállalni a családi 
múltat, még ha annak hatásáról mesélniük nem is könnyű, a tettesek leszárma-
zottainak a családtörténet felvállalása igencsak nehéz, egyfajta verseny alakult ki 
a „két oldal” között. De nem a tekintetben – ahogy soá-túlélők egymás között ké-
pesek versengeni –, hogy „kinek a terhe a súlyosabb”, hanem abban, hogy „ki érzi 
nagyobbnak a másik terhét a sajátjáénál”. A csoport németországi tagjai, akiknek 
a felmenői között a magyarországi zsidóság üldözésében fontos funkciókat betöl-
tő családtagok vannak, majdhogynem könnyekig meg vannak hatva attól, hogy 
a túlélők gyermekei nem pusztán elfogadják őket, de mindezt empátiával, az ő 
szenvedésük megértésével teszik.

A csoportban elhangzó dolgokat persze kutatni is lehetne. Hisz előfordul, 
hogy valamely résztvevő története – mint ahogy azt én ezen a nyáron megéltem 
valakivel, akit már majd’ tíz éve ismerek, s akinek történetét azóta a legkülönfélébb 
összetételű csoportokban s helyszíneken majd’ minden évben meghallgattam – 
hirtelen radikális változáson esik át. Eleddig mindig arról beszélt, hogy mekkora 
teher rajta, hogy az apjának a faüzemében két vagy három zsidó kényszermunkás 
dolgozott a soá idején, s hogy ő ezért mennyire utálja az apját, idén – ki tudja, 
hogy miért – az apja történetéről egyáltalán nem is beszélt, csak arról, hogy ő és 
a férje milyen fontos soá emlékhelyeket látogattak meg az idén. Mintha hirtelen 
csökkent volna a súly, amelyet az apa vélt vagy valós tettei raktak rá. S nyilván jó 
volna tudni, mi okozta ezt a radikális változást.

Miközben a csoport úgy van meghirdetve, hogy hangsúly van azon, hogy az, 
ami itt zajlik, az sem nem tudomány, sem nem terápia, „csak” beszélgetés, ami 
történik, az mégis mindkettő: valami igazi posztmodern, amiben összeérnek, 
vagy inkább összefolynak, keverednek a különféle diszciplínák. Bár nem terápia 
folyik, van terápiás hatás, s bár nem végzünk társadalomkutatást, ha elemeznénk 
a beszélgetéseket, egyszerre járnánk a szociológia, az emlékezettudomány, a tár-
sadalomtörténet, s még sorolhatnám a diszciplínákat, terepén. 

Méghozzá úgy, hogy a találkozások révén létrejövő közös szembenézés révén 
a hamis megbocsátás helyett valami más történik. Hisz annak ellenére, hogy, 



Vajda Júlia

264

amint írtam, megértem Mózes Évát, számomra, aki a következő nemzedék gyer-
meke vagyok, a tetteseknek való megbocsátás nem csak inadekvátnak, de valójá-
ban lehetetlennek tűnik. De létezhet, sőt, fontos is, hogy létezzék a megbocsátás 
helyett megbékélés. Megbékélés – de természetesen az utódok körében. Megbé-
kélés a saját történetünkkel, illetve a másikkal, a másik történetével, és azzal, hogy 
mindannyian ugyanannak vagyunk az áldozatai. Áldozatai annak a tehernek, 
amelyet a történelem rakott ránk.

Annak a tehernek, amellyel sokan, nagyon sokan – igazából többen, mint pár 
éve magam is gondoltam –, még mindig nem tudnak, nem mernek szembenézni 
ma Magyarországon. Mint például az a férfi sem, akiről az elmúlt félében egy 
hallgatóm mesélt az OR-ZSE szociális munkás szakán tartott holokauszttrauma-
órámon. Miután elmesélte, hogy saját családja azok közé tartozik, akik még min-
dig hallgatni igyekeznek a család zsidó múltjáról, felidézte harsány neonáci szom-
szédja történetét. Azt, hogy amikor a férfi szülei halála után úgy döntött, felújítja 
a megöröklött családi házat, a fűtésrendszer felújításakor – kinyitva a kaminlyuk 
ajtaját – rátalált a család zsidó múltjára. Iratokra, amelyek révén azzal szembe-
sült, hogy valójában ők is zsidók. De, nyilván, mert a mai magyar társadalom-
ban ez igencsak nehéz, mindez nem indította el a szembenézés útján. Mintha mi 
sem történt volna, azóta is neonáci zenét bömböltet naphosszat. S bár elmesélte 
szomszédainak, hogy mi volt a kéményében – amit akár szimbolikusnak is ne-
vezhetnénk –, nem volt bátorsága rákérdezni arra, hogy vajon nem a család zsi-
dó múltját, a soá azzal járó terhét próbálja-e eltörölni a neonáci pálfordulással. 
Hogy nem ugyanaz történt-e vele, mint korábban Szegedi Csanáddal, aki a zsi-
dó múlt, a zsidó származás terhétől – tudattalanul – szabadulni vágyva maga is 
szélsőjobboldalivá vált, de aki, szemben ezzel a „szomszéddal”, amikor beengedte 
saját tudatába a családi múltat, a zsidósághoz való visszatérésben, az élettörténete 
ennek megfelelő újraírásában kereste a megnyugvást, hisz az, amit ekkor meg-
élt – Tengelyivel szólva – sorseseménnyé16 vált számára. Egy interjúban tulajdon-
képpen ezt fogalmazta meg: „A saját történetem megtapasztalása persze azt is 
megtanította velem, hogy mennyire abszurd embereket a származásuk alapján 
megítélni”17. Ugyanakkor az, hogy ezen megnyilatkozásának őszinteségével so-

16 Tengelyi László sorseseménynek nevezi azokat az eseményeket, amelyek az azokat átélőket 
élettörténetük újraírására, újraértelmezésére kényszerítik; vö. Tengelyi László: Élettörténet és 
sorsesemény. 1998.
17 Szegedi Csanád a múltjáról és zsidó származásáról. Vári György interjúja, Magyar Narancs, 
2013. aug. 3.



Találkozás, szembenézés, megbékélés

265

kakban kételyek élnek, nyilvánvalóan szintén azt tükrözi, hogy milyen nehéz a 
már egyszer felépült fal lebontása.

Hasonlónak lehetünk tanúi ma Németországban is, ahol, úgy tűnt, a már év-
tizedekkel ezelőtt megkezdődött lassú szembenézési folyamat a 2023. október 
7-i Hamász támadás hatására látványosan megtorpant. Azok közül a német ér-
telmiségiek közül, akik, úgy tűnt, úgy élik meg, már nem ütköznek nap mint nap 
ebbe a falba, a zsidók újra félnek vállalni származásukat, ugyanakkor meg a nem 
zsidók félnek kritizálni Netanjahut és az izraeli politikát: mindketten a megítél-
tetéstől, a kirekesztődéstől félnek. A témában az elmúlt évben megjelent rengeteg 
könyv közül a Trotzdem sprechen18, azaz a „Mindenek ellenére beszélnünk kell” 
fülszövege is arról beszél, hogy „A Hamász izraeli mészárlása, majd a gázai övezet 
bombázása és az azt követő humanitárius katasztrófa óta a német társadalom 
minden részében az emberek az elszigeteltség, sőt a félelem új állapotába kerültek. 
Nyílt levelek, rendezvények lemondása és a feltételekről szóló viták a véglegesség 
hangján halmozódnak. Régóta fennálló szövetségek felbomlanak, a beszélgetések 
elapadnak”, s azzal próbálja a lelkekben lebombázott hidakat legalább elkezdeni 
újraépíteni, hogy olyan szövegeket gyűjt össze, amelyeknek a szerzői „kitartanak 
a párbeszéd mellett, bármilyen nehéz is az.”

A bemutatott encounter csoportok, ahol egy hasonló párbeszéd időről időre 
személyesen is újra meg tud történni, az egyéni „mellékes” terápiás hatás mel-
lett talán – mert hiszek, legalábbis igyekszem hinni, a pillangóhatásban – van 
társadalmi hatása is. Nem hiszem, hogy ez lesz az a kavics, amiből végül a lavina 
lesz, hogy egy másik képhez forduljak, de egyrészt talán valamelyest hozzájárul 
ahhoz, hogy több legyen az olyan család, amelyben – s ez ma, a tanúk korának vé-
gén különös jelentőséggel bír – az utódnemzedék kíváncsisága, ha már máshogy 
nem lehet, de legalább levéltári kutatások alapján megtöri a hallgatást, s ahhoz is, 
hogy elinduljon Magyarországon is lassan egy – illetve két, hisz két totalitárius 
rendszer vonatkozásában is biztosan szükség lenne rá – szembenézési folyamat, 
amelyre igencsak szükség lenne. Egy olyan folyamat, amelyben megváltozna a 
hivatalos emlékezetpolitika, ami azután – visszahatva az individuális szintre – 
újabb egyéneket – köztük talán tanítványom szomszédját is – segíthetne hozzá 
ahhoz, hogy szembe tudjanak nézni történelmi örökségükkel. És azt remélem, 
tulajdonképpen Dan Bar-Onnal és Samson Munnal együtt haladva, hogy az ok-

18 Gorelik–Schellbach–Mirjam szerk.: Trotzdem sprechen. 2024. (Az idézetet magam fordítottam 
– V. J.)



Vajda Júlia

266

tóber 7-e (újra)teremtette megosztottság enyhítéséhez is – ha kis léptékben is –, 
hozzájárulhatnak majd az ilyen találkozások, ha sor tud kerülni rájuk.

Irodalom

Bar-On, Dan: Legacy of Silence: Encounters with Children of the Third Reich. 
Harvard University Press, 1989.

Children of the Third Reich. Timewatch series, Season 12, Episode 12, Producer: 
Clay, Catrine, narrátor: Hyks, Veronika. BBC, 1993.

Gorelik, Lena – Miryam Schellbach – Mirjam Zadoff szerk.: Trotzdem sprechen. 
Berlin: Ullstein, 2024.

Kor Mozes, Eva: A megbocsátás hatalmat ad a „Halál Angyala” fölött. Madocsai 
Bea interjúja. SZEMlélek blog, 2019. július 07., letöltve 2025.06.08.

Levi, Primo: Akik odavesztek és akik megmenekültek. Ford. Betlen János. Budapest: 
Európa, 1990.

Pennebaker, James W.: Rejtett érzelmeink, valódi önmagunk. Az őszinte beszéd és 
írás gyógyító ereje. Ford. Ehmann Bea. Budapest: Háttér, 2005.

Sklar, Dusty: The Descendants of Nazis. https://jewishcurrents.org/the-descen-
dants-of-nazis, 2016. december 16., letöltve 2025.06.08.

Tengelyi László: Élettörténet és sorsesemény. Budapest: Atlantisz, 1998.
Vári György: „Kirekesztőből kirekesztett lettem” – Szegedi Csanád a múltjáról 

és zsidó származásáról. Interjú Szegedi Csanáddal. Magyar Narancs, 2013. 
aug. 3.



Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Bolgár Dániel
ORCID: 0000-0002-3768-7366
ELTE BTK Gazdaság- és Társadalomtörténeti Tanszék, egyetemi adjunktus

Ott lenni Seholsincsben
Magyar antiszemiták a zsidók nélküli világban

Absztrakt

Az utópiák gyártása nem csak a modern emberiség elfoglaltsága. Viszont az, hogy 
a körzővel-vonalzóval megtervezett helyes társadalmi berendezkedést megpró-
báljuk meg is valósítani, már jellegzetesen modern viselkedés, aminek következ-
tében a modernségben Utópiáról nemcsak ábrándozni lehet, hanem előállhat 
az a helyzet, hogy az ember álmai országában találja magát. Az antiszemitizmus 
felfogható olyan modern utópizmusként, amely a létező világot a zsidók eltünte-
tésével kívánja édenkertté változtatni.

A tanulmány arra vállalkozik, hogy olyan 1945 előtti magyar antiszemiták 
szövegeit elemezze, akik ott voltak Seholsincsben, és megírták, mit szóltak hozzá. 
Az egyik lehetőség Seholsincs bejárásra Palesztina felkeresése volt, vagyis a zsidók 
megfigyelése ott, ahol az antiszemiták szerint egyedül létezhettek legitim mó-
don. Ebből a műfajból Dezséri Bachó Lászlónak A közeli keleten című útleírását 
tárgyalom. A zsidómentes környezet kiélvezésére az antiszemitáknak 1944-
ben adódott lehetőségük: azt vizsgálom, hogyan emlékeztek a holokausztre a 
hatalmon lévők azután, hogy a deportáló vonatok már elindultak, de még azelőtt, 
hogy a szovjet csapatok megérkeztek.

Kulcsszavak: holokauszt, utópia, disztópia, antiszemitizmus, emlékezés, jisuv 

Abstract

The production of utopias has never been the exclusive pastime of modern hu-
manity. What is distinctly modern, however, is the attempt to implement the 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.13



Bolgár Dániel

268

blueprint of an ideal social order designed with compass and ruler. Therefore, 
in modernity, utopia is not only something to be dreamt of — it may happen 
that people find themselves in the country of their dreams. Antisemitism can be 
understood as a form of modern utopianism that seeks to transform the existing 
world into a paradise by eliminating the Jews.

This paper analyses the writings of pre-1945 Hungarian antisemites who visited 
Nowhere and recorded their reactions. One possible way of entering this utopia was 
through a journey to Palestine, that is, by observing Jews in the only place where 
they could legitimately exist according to antisemites. From this genre, I discuss 
László Dezséri Bachó’s travelogue A közeli keleten. A second opportunity to enjoy a 
Jewish-free environment arose for Hungarian antisemites in 1944: I examine how 
antisemites in positions of power remembered the Holocaust in the months after 
the deportation trains had departed but before the arrival of Soviet troops.

Keywords: Holocaust, utopia, dystopia, antisemitism, memory, Yishuv

Mi lett volna, ha a nácik győznek?1 Annyiszor tették már fel ezt a kérdést, hogy 
mára külön műfaj lett belőle a fikciós irodalomban. Gavriel Rosenfeld pedig 
egész monográfiát írt ezek elemzéséről.2 De minek az ilyesmiről képzelődni, ha 
egyszer meg is figyelhetjük? A nácik persze nem nyerték meg a háborút. De az 
egyik, talán a fő célkitűzésüket egy időre és bizonyos földrajzi helyeken igenis 
megvalósították: lényegében zsidómentessé tették az őket körülvevő világot.

Vajon mit szóltak a magyar antiszemiták ahhoz az állapothoz, amit előzetesen 
földi mennyországnak képzeltek el? Meglelték a békéjüket, vagy ezután is nyom-
ta valami a szívüket?

1 A tanulmány rövidebb és jegyzetek nélküli verziója megjelent itt: Bolgár Dániel: A népirtó 
is ember – magyar antiszemiták a zsidók nélküli világban. Telex.hu, 2025, https://telex.hu/vele-
meny/2025/04/16/a-nepirto-is-ember-magyar-antiszemitak-a-zsidok-nelkuli-vilagban (letöltés 
ideje: 2025.06.03.)
2 Rosenfeld, Gavriel D.: The World Hitler Never Made. Alternate History and the Memory of Na-
zism. 2005.



Ott lenni Seholsincsben

269

A népirtó is ember

Nem véletlen, hogy nem a holokauszt áldozatainak, hanem az elkövetőinek lelké-
be próbálok belelátni. Úgy vélem, valami gond van azzal, ahogy el szoktuk beszél-
ni a népirtást. Hogy mi, azt legegyszerűbben a holokausztmúzeumok példáján 
tudom kifejteni.

Az emberek sok okból járnak múzeumba. Holokausztmúzeumba azért já-
runk, hogy megjavuljunk: kifelé jövet jobb emberek legyünk, mint befelé me-
net. Amennyire értesülve vagyok, eddig mindahány megvalósult vagy tervezett 
magyarországi holokausztmúzeum azzal akarta megjobbítani a látogatót, hogy 
elmeséli neki az áldozatok szenvedéseit és az elkövetők gonoszságát, hogy segítsen 
neki azonosulnia a halottakkal, elidegenednie a bűnösöktől.

Én nem hinném, hogy ezzel az embereket meg lehet javítani. Túlságosan 
könnyen megússza így a múzeumlátogatást az érdeklődő. A jegy áráért cserébe 
ugyanis azt az élményt kapja, hogy a szenvedők oldalára képzelheti magát, míg az 
elkövetőktől mereven elzárkózhat. Ezzel az a baj, hogy nem következik belőle er-
kölcsi nyereség: nem késztet önvizsgálatra, nem kelt gyanút bennünk magunkkal 
szemben, hanem éppen megnyugtatja a látogatót abban, hogy ő a jó oldalon áll. 
A múzeum megsajnáltatja a múzeumjáróval saját magát.

Szerintem egy holokausztmúzeumnak nem csak azon kellene folyton ügyköd-
nie, hogy a szemlélő együttérezzen az áldozatokkal. Úgy vélem, jobban működne, 
megrázóbb lenne egy olyan holokausztkiállítás, amely azt mutatja meg, hogy az 
elkövetőkben volt hajlam a jóságra hétköznapi emberként. Nemcsak kegyetlen 
gyilkosok voltak, hanem szerették a feleségüket. Gondoskodtak a gyerekeikről. 
Élvezték a nyugalmat. Csodálták a szépet. Emésztette őket a bűntudat. Vagyis 
éppen olyanok voltak, mint mi.

Magyarán annak lenne erkölcsi tanulsága, ha a holokausztmúzeumban a gyil-
kosokban ismernénk magunkra. Akkor muszáj lenne elgondolkodnunk azon, 
hogy ha ők megtették azt, amit megtettek, akkor mi mire lennénk képesek? 
Hogy nem lakozik-e bennünk is egy tömeggyilkos? És ha elgondolkozunk ezen, 
akkor talán valamivel több esély van arra, hogy a helyes utat választjuk, amikor 
majd úgy hozza a sors, hogy nekünk kell eldönteni, lemészárolunk-e másokat.

Ilyen holokausztmúzeum, amely az elkövetőkre figyel, és a látogatót azzal 
szembesíti, mennyire hasonlít a gonosztevőkhöz, tudtommal egyelőre nincs 
idehaza. Máshol sem jártam még ilyenben. Film azonban már van (lásd az 



Bolgár Dániel

270

Érdekvédelmi terület című mozit).3 Ennek az írásnak a végére érve a történetírás 
eszközeivel igyekszem közelebb hozni az olvasóhoz a bűnösöket, hogy ezzel eltá-
volítsam az olvasóktól saját magukat.

Álmodozás a zsidók nélküli paradicsomról

Kiinduló állításom az, hogy a holokauszt előtti antiszemitizmus utópista eszme-
rendszer volt.4 Utópista az, aki egy nem létező, eszményi országról, Utópiáról, 
azaz Seholsincsről álmodozik, ahol élni szeretne. Az antiszemiták is ilyenek vol-
tak: a létező világtól undorodva elfordultak, és helyette egy boldog tökéletesség-
ről ábrándoztak.

Miben állt az antiszemiták utópiája? Kettő is volt nekik: egy mérsékeltebb és 
egy radikálisabb. A mérsékeltebb arra gyúrt, hogy a nemzet kenyeréből minden 
faj éppen akkorát szeljen, amennyi a népességen belüli arányszáma. Ezt, a zsidó 

„túlsúly” borzalmát ecsetelte már az első magyar országgyűlési antiszemita beszéd 
Istóczy Győzőtől 1875-ben.5 De erről szólt például a ’zsidótörvények statisztiku-
sa’ eposzi jelzőt kiérdemlő Kovács Alajos zsidókról szóló statisztikai életműve is.6 
És volt, aki még 1944-ben is emlegette, hogy az antiszemita mozgalom egykor 
még beérte az egyenlőtlenségek felszámolásával. Marschalkó Lajos írta, hogy „mi 
soha senkinek nem akartunk rosszat, mint hogy éljen úgy, mint a mi fajtánk, része-
sedjék számarányának megfelelően a magyar kenyérből”.7

Most azonban az antiszemiták radikálisabb vágyálmával szeretnék foglalkoz-
ni: ez is a javak zsidók és nem zsidók közötti igazságtalan eloszlásában látta a 
világ rákfenéjét, de az ideálja nem a faji egyenlőség volt, hanem az ’egy faj, egy 
ország’-elv szerint gondolkodott. Azaz minden egyes ország az összes javaival 
egyetlen egy népnek jár. Magyarország tehát a magyaroké. A zsidóknak nincs 
helyük benne. Menjenek a saját országukba. Vagyis a cél az eljutás a zsidónél-

3 The Zone of Interest. Rendezte: Jonathan Glazer. 2023.
4 Holokauszt előtti antiszemitizmuson itt nem minden korábbi zsidóellenes érzelmet értek, ha-
nem csak az 1870-es évektől formálódó antiszemita politikai mozgalmat.
5 Istóczy Győző: Zsidókérdés és honosítási törvény. In Uő: Istóczy Győző országgyűlési beszédei, 
indítványai és törvényjavaslatai. 1872–1896. 1904 (1875). 1–17.
6 Kovács Alajos: A zsidóság térfoglalása Magyarországon. 1922.; Uő: A csonkamagyarországi zsi-
dóság a statisztika tükrében. 1938.
7 Marschalkó Lajos: Halálra ítélem… Harc, 1944/1. 20. 5.



Ott lenni Seholsincsben

271

küliség mennyországába. Ez az utópia tehát egyúttal szükségképpen gettósítási, 
kivándoroltatási, deportálási vagy népirtási fantáziákat is tartalmaz.8

Ez az álláspont a magyar antiszemitizmusban szinte azonnal megjelent. Már 
1878-ban, a második országgyűlési antiszemita felszólalásban, a híres/hírhedt 
úgynevezett Palesztina-beszédben erről ábrándozott a szónok: Istóczy Győző 
úgy érezte, a nemzetközi politikai helyzet kedvez annak, hogy végre megalakul-
jon Zsidóország, ahol a jeles zsidó nép végre otthonra lel, persze illően kikerekí-
tett területtel, és felszólította a zsidókat, hogy távozzon közülük oda, aki gondol-
ja. Ha nem mennek, és nem változtatnak a viselkedésükön, arra az esetre „a zsidók 
tömeges kivégzését” helyezte kilátásba.9

1897-ben a Herkó Páter című katolikus élclap megkérdezte az olvasóit, hogyan 
oldanák meg a zsidókérdést? 53 választ közölt a lap. Ebből 5 a zsidók kiűzéséről 
szólt. 16 pedig a zsidók halálát eredményezte volna.10

A legeredetibb és legvadabb magyar antiszemita, Keltz Sándor11 az 1920-as 
években a magyarok boldogulásának egyetlen útját „a zsidó faj, a zsidó típus töké-
letes kiirtásában” látta. Ő végre azt is leírta, milyen lesz a szép új világ: „Ha pedig 
nem lesz többé zsidó közöttünk, akkor meg fognak nemesedni a verseny módszerei, 
enyhülni fog a társadalmi osztályok közötti feszültség, nem lesznek örökös forradal-
mi zavarok és ilyenekre spekuláló külpolitikai intrigák. Akkor baráti kezet nyújthat 
a fehér ember a fehér embernek.”12

1944-ben a gettósítás megkezdésével valósággal burjánzani kezdtek a lapok-
ban az elmélkedések arról, milyen lesz mostantól a zsidók nélküli világban élni. 
Bosnyák Zoltán Városok zsidók nélkül című cikkében azt írta, hogy ezeken a 
településeken „a felszabadulás érzése lett úrrá. […] Visszatérnek önmagukhoz. Új, 
megtisztult, becsületes életet kezdhetnek. […] máról-holnapra összezsugorodott a 
fekete piac forgalma, csökkentek az árak, olyan áruk jelentek meg, amikhez eddig 
csak zsidók jutottak hozzá, vége lett a rémhírterjesztésnek, nyugalom, békesség, bi-

8 A mérsékeltebb és a radikálisabb antiszemita utópiára lásd Bolgár Dániel: Miért éppen a zsidók? 
A zsidó siker és kudarc feltalálása Magyarországon. 2024. 21–27.
9 Istóczy Győző: A zsidó állam visszaállítása Palaestinában. In Uő: Istóczy Győző országgyűlési 
beszédei. 42–63.
10 Tamás Ágnes: „Hogyan lehetne Magyarországon a zsidó kérdést a legpraktikusabban megolda-
ni?!” In Lukács Anikó szerk.: Felekezeti társadalom – felekezeti műveltség. 2013. 277–279.
11 Keltz életútjára és gondolkodására lásd Kund Attila: „a faj uralmi akaratának útja”. Keltz Sán-
dor és fajelmélete. 2024. 4–48.; Bolgár Dániel: Keltz Sándor. In Bolgár Dániel – Ökrös Fruzsina: A 
magyarországi zsidó holokauszt kisenciklopédiája. 2025. 411–412.
12 Keltz Sándor: Konzervatív világrend. I. 1923. 284.



Bolgár Dániel

272

zakodás költözött a lelkekbe. […] Városaink életében a zsidók távozásával új, szebb, 
igazabb és boldogabb korszak kezdődik.”13

Ugyanilyeneket olvasunk a vidéki lapokban is. Pang a fekete piac, esnek az 
árak, „eltűnnek a sunyi tekintetek”, „tisztultabb és szebb magyar élet” kezdődik, 
Miskolc a csend, a tisztaság és nyugalom városa lett, amelynek utcáiról eltűnt  
az orgia és az ordibálás, megtisztult a közéleti morál.14 Külön műfaj volt a riport 
az első zsidómentes balatoni szezonról: a hajdani lármás Zsidófokot most 
csendes, szellős, kellemes Siófoknak ábrázolták15 az újságírók saját maguk nagy,  
a lángossütőknek feltehetőleg kisebb örömére.

Az antiszemita utópia azonnal megszülte a maga ellenirodalmát, a zsidók nél-
küli világ rettenetességét taglaló disztópiákat. Istóczy említett Palesztina-beszéde 
után öt nappal már megjelent Hevesi Lajos Új Magyarország küszöbén (Vázlat 
egy lehetetlen jövendőből) című tárcája a Fővárosi Lapokban, amelyben leírja Bu-
dapest pusztulását a jövőben, a zsidókat az országból kiűző lex Istócziana elfo-
gadása után. Az ingatlanok elértéktelenednek, a színház bezár, Jeruzsálemben 
jelennek meg a továbbiakban a pesti lapok. A főváros zsidók nélkül olyan, „mint 
minden ember, kinek félkezét elvág ják”.16

1922-ben adták ki ennek a műfajnak a leghíresebb darabját, az osztrák Hugo 
Bettauer rendkívül gyenge regényét Die Stadt ohne Juden (Nagyváros zsidók nél-
kül) címmel, amiből még némafilm is készült.17 Tartalmilag ugyanazt mesélte el 
Bettauer, mint Hevesi. A könyv érdekessége, hogy mennyire látta Bettauer előre, 
mi fog a zsidókkal történni (a film még képileg is hasonlít a holokausztra), és 
mennyire nem volt képes megérteni a veszély komolyságát.18

13 Bosnyák Zoltán: Városok zsidók nélkül. Harc, 1944/5. 2.
14 Éppen ideje gettóba zárni… Magyar Élet, 1944/107. 4., A csend városa lett Miskolc. Magyar 
Élet, 1944/144. 4., Zsidómentes ócskapiac. Magyar Élet, 1944/114. 6., Csütörtök óta tart a zsidók 
kiköltöztetése a gettóba. Dunántúl, 1944/108. 4., A társadalom feladata lelket verni a gyávákba, a 
lapulókba… Nyírvidék. Szabolcsi Hírlap, 1944/131. 3., Hatalmas árzuhanás az egri piacon, eltűn-
tek a zsidók. Eger, 1944/83. 4.
15 Balatonföldvár – Lelle – Kenese – Zamárdi – Siófok – Tihany. Nyári riport a megváltozott 
magyar tenger új világáról. Somogyi Újság, 1944/193. 5., Liszy Lajos: Végig a zsidótlanított Bala-
ton partján. Új-Somogy, 1944/135. 9. Lásd még: Akik az idén már hiányoznak a strandról. Harc, 
1944/3. 2.
16 Hevesi Lajos: Új Magyarország küszöbén (Vázlat egy lehetetlen jövendőből). Fővárosi Lapok, 
1878/148. 724–725.
17 Die Stadt ohne Juden. Rendezte: Hans Karl Breslauer. 1924.
18 Bettauer, Hugo: Nagyváros zsidók nélkül. 1997 (1922).



Ott lenni Seholsincsben

273

1924-ben mutatták be Budapesten Feld Mátyás Nincs már zsidó Pesten című 
színdarabját. Egy szakdolgozóm kereste, de nem találta a darab szövegét. De 
amennyire tudni lehet, a darab nagyon hasonlított Bettauer sztorijára, csak sok-
kal mulatságosabb volt.19

Ezek a disztópiák tulajdonképpen mind Menenius Agrippa híres római mesé-
jét20 mondták újra, csak nem azt mesélték, hogy a plebejusok nem élhetnek patrí-
ciusok nélkül, hanem azt, hogy a zsidók és nem zsidók közt munkamegosztás van, 
ezért egymásra vannak utalva, így a zsidók elűzése a pokolba vezet.21

De hiába az ellenirodalom, az antiszemiták megmaradtak utópistának.  
A csendes, természetes, tisztességes, kissé unalmas, a verseny izgalmai nélküli, eré-
nyes, azaz zsidók nélküli élet után vágyakoztak. Az őket körülvevő világot a zsi-
dók eltüntetésével óhajtották édenkertté változtatni.

Egy modern utópia megvalósulhat

Az utópiák gyártása nem modern, hanem sokkal régibb jelenség. Az a veszélyes 
helyzet azonban nagyon is modern, hogy van esély az utópiák megvalósulására.

Reinhart Koselleck így magyarázta a premodern és a modern ember gon-
dolkodása közti különbséget: a premodern elmében össze van gyógyulva a ta-
pasztalat és a várakozás. Senki sem vár semmi olyat, ami még nem történt meg. 
Legalábbis az e világtól nem. Minden olyan várakozás, ami elrugaszkodik a már 
tapasztaltaktól, a túlvilágra vagy a világvégére vonatkozik.

A modern ember fejében ellenben a várakozások egészen elszakadnak a ta-
pasztalatoktól. Mindenki úgy számol, hogy olyasmik fognak történni, amire még 
nem volt példa, éspedig egyre jobb dolgok. A tapasztalat és a várakozás közti 
mélységes szakadékot szokás haladásnak nevezni. A szakadékon hidat verni, azaz 
a világot megjobbítani emberi cselekedetekkel lehet. A híd tervrajza az utópia.22

19 Juhász Sándor: Antiszemita utópiák a két világháború közötti Magyarországon. 2020. 41–43.
20 Livius, Titus: A római nép története a város alapításától. II. 1963. 32–33.
21 Az antiszemita utópia egyébként nemcsak antiszemitizmus-ellenes disztópiákat provokált, ha-
nem arról folytatott fantáziálást is, mi lesz a zsidókkal ott, ahová majd telepítik őket. 1941-ben a 
nyilas Magyarság közölt képzelt riportot 1960-ból Madagaszkárról, ahol a szeretetreméltó zsidó 
nép olyan szemtelen idegen térfoglalást tapasztal, hogy kénytelen bevezetni a 46. gójtörvényt „a 
társadalmi és gazdasági élet egyensúlyának hatályosabb biztosítása” érdekében (Madagaszkári levél 
1960-ból. Magyarság, 1941/21. 8).
22 Koselleck, Reinhart: ’Tapasztalati tér’ és ’várakozási horizont – két történelmi kategória. In Uő: 



Bolgár Dániel

274

Zygmunt Bauman ugyanezt úgy meséli, hogy a premodern ember mentalitá-
sa az erdőkerülőé, a vadőré volt. Az ő célja a teremtés rendjének megőrzése vagy 
a visszatérés a régi jó szokásokhoz.

A modern mentalitás viszont a kertészé. A kertész úgy gondolja, hogy a rend 
nem eleve adott, hanem neki kell megterveznie aszerint, mit tart az értelme kívá-
natosnak, majd neki kell megvalósítania is a bukszus megnyírásával, a gaznak ítélt 
növények kiirtásával. Az utópia a francia kert tervrajza.23

A modernitás tehát valósággal előírja az utópikus gondolkodást. Az utópia 
a modern ember mindennapi kenyere. Egyre-másra születnek a valóságot hibás-
nak felismerő, azt körzővel-vonalzóval kijavítani törekvő kísérletek, a modernitás 
elleni modernista lázadások24 a véres totalitarizmusoktól a jóléti államig. Az utó-
pia az újkorban igazából már nem is Seholsincs, hanem Mostmégnincs, és azon 
vagyunk, hogy holnapra már meglegyen. Az utópia tehát immár az, aminek az 
emberek a ténykedésüket szentelik, és már nem csak álmodoznak róla.

Ilyen körülmények között fennáll a lehetősége annak, hogy egyszer csak ál-
maink országában találjuk magunkat. És a társadalom magyarországi antiszemita 
mérnökeivel is megesett az, hogy ott termettek Seholsincsben.

A zsidók Zsidóországban

Az egyik lehetőség az antiszemitáknak Seholsincs bejárására az volt, hogy Ma-
gyarországot egyelőre még nem teszik zsidómentessé, de elutaznak oda, ahová a 
zsidóknak majd menniük kell, arra az egyetlen helyre, ahol az antiszemiták sze-
rint legitim módon tartózkodhatnak, és egy részük már tartózkodik is, azaz a sa-
ját otthonukba. Tehát az antiszemiták úgy is Seholsincsben találhatták magukat 
még jóval a holokauszt előtt, hogy az ő utópiájuk megvalósítása még sehol sem 
tartott, de a cionistáké már haladt.

Az elmúlt jövő. A történeti idők szemantikája. 2003. 401–430. Lásd még Uő: Rendelkezésünkre áll-e 
a történelem? Uo. 299–319., Uő: ’Újkor’. Modern mozgásfogalmak szemantikájáról. Uo. 345–400.
23 Bauman, Zygmunt: Utopia in the Age of Uncertainty. In Uő.: Liquid Times. Living in an Age 
of Uncertainty. 2007. 94–110. Vö. Jacobsen, Michael Hviid: Liquid Modern ’Utopia’ – Zygmunt 
Bauman on the Transformation of Utopia. In Jacobsen– Tester eds.: Utopia: Social Theory and the 
Future. 2012. 74–77.
24 Griffin, Roger: Politikai vagy ontológiai bizonytalanság? A modernitás szerepe a magyar anti-
szemitizmus megerősödésében a 20. század eleji Európában. In Molnár Judit szerk.: Jogfosztás – 90 
éve. Tanulmányok a numerus claususról. 2011. 14–17.



Ott lenni Seholsincsben

275

Valójában egyetlen ilyen bővebb útleírást találtam eddig: Dezséri Bachó 
Lászlónak A közeli keleten című politikai útikönyvét 1935-ből. A kevéssé ismert 
szerző tüzér alezredes volt,25 1922-ben vesztes kormánypárti képviselőjelölt,26 a 
Ludovikán az angol, a francia, a német és az olasz nyelv tanára,27 a német–magyar, 
magyar–német, olasz–magyar és magyar–olasz katonai szakszótár szerkesztője,28 
számos kötetet írt Gyöngyös történetéről, köztük kettőt a zsidó térfoglalás gyön-
gyösi históriájáról,29 és másokkal együtt megírta a Ludovika történetét is.30 

Politikai eszméiről annyit, hogy a magyar kadétiskolások 1933. évi tanul-
mányútjáról a fasiszta Olaszországba külön kis kötetben számolt be lelkesült 
hangon, és persze legjobban a ducéval való találkozásoktól volt elragadva.31 Hogy 
mennyire feketeöves antiszemita volt, arról csak két sztorit mesélnék el. (1) 1919-
ben egy brosúrájában a zsidókérdés távlatos megoldásáról azt írja: „Nem mondom 
azt, hogy agyon kell verni minden zsidót […] [de] ha nem fér a bőrébe, akkor a 
magyar ökölnek le kell csapni a zsidóságra, még pedig úgy, hogy többé megmozdulni 
ne tudjon.” Addig is a zsidók kivándorlását kell erőltetni – vélte.32 (2) 1944-ben 
a szerző másokkal együtt megjelent a gyöngyösi gettóban, majd feljelentették a 
rendőrfőnököt, mivel úgy találták, a zsidóknak túl jó dolguk van ott.33

Dezséri Bachó László eszmeisége a közel-keleti útleírásának már abból a ré-
széből kiderül, amikor még csak közelít a palesztinai brit mandátumterülethez.  
A kemáli Törökországot csodálja és a faji öncélúság mintaállamának festi.34  
Ennél jobban csak az 1912 óta olasz uralom alatt lévő Rodosz imponál neki mint 
fasiszta mintasziget.35 Zsidókat itt még nemigen tud leírni, ezért gyűlöletét a gö-

25 B.: Gyöngyös város a török hódoltság idején. Eger, 1936/151. 3.
26 Lengyel–Vidor szerk.: Nemzetgyűlési almanach. 1922. 41.
27 Dezséri Bachó László szerk.: A Magyar Kir. Honvéd Ludovika Akadémia története. 1930. 961.
28 Bíró–Dezséri Bachó szerk.: Német-magyar és magyar-német katonai szótár. 1933.; Dezséri Ba-
chó László szerk.: Magyar-olasz és olasz-magyar katonai szótár. 1933.
29 Dezséri Bachó: A zsidóság térfoglalása Gyöngyösön 1919-ig. Adalékok a magyarországi zsidóság 
történetéhez. 1941.; Uő: A zsidóság térfoglalása Gyöngyösön 1919-től napjainkig. Adalékok a ma-
gyarországi zsidóság történetéhez. 1942.
30 Uő szerk.: A Magyar Kir. Honvéd Ludovika.
31 Uő: Kőszegtől Nápolyig. Magyar reáliskolai növendékek tanulmányútja Olaszországban. 1934.
32 Dunántúli [Dezséri Bachó László]: A zsidó mint az ezeréves Magyarország sírásója. 1919. 46–48.
33 Orbánné Szegő Ágnes: A gyöngyösi zsidóság története a középkortól a holokausztig. In Braham, 
Randolph L. szerk.: Tanulmányok a holokausztról II. 2002. 302.
34 Dezséri Bachó: A közeli keleten. Benyomások, úti jegyzetek a Levante országaiból. 1935. 27, 29–
31, 80, 82–91.
35 Uo. 104–109.



Bolgár Dániel

276

rögökre irányozza. A görögök fejére olvas minden kézre eső zsidós sztereotípiát 
(koszosság, csúnyaság, nyereségvágy, erkölcstelenség, ízléstelenség).36 Mindent 
utál tehát, ami zsidós, mindent csodál, ami zsidótlan.

Ehhez képest a jisuvhoz, vagyis az Izrael megalapítása előtti palesztinai zsidó kö-
zösséghez, kifejezetten pozitív előítéletekkel közelít a – szövegben megnyilvánuló 

– szerző: a cionizmusban, sok más antiszemitához hasonlóan, szövetségest lát, 
amely társ a zsidóktól való megszabadulásban és a zsidók megjavításában is.37 
Várakozásait saját bevallása szerint a kvázi hivatalos cionista utópia, Herzlnek a 
Zsidóországot zöldnek és hipermodernnek elképzelő Ősújországa határozta meg.38 
És egy darabig meg is felelt ennek, amit látott: „ki hitte volna azt, hogy 20-30 év 
múlva ez az ország valóban az lesz, aminek ő [Herzl] megálmodta”.39

Lelkesedése azonban csak addig tarott, amíg emberekkel nem találkozott. 
A zsidó parasztállam lakóit ugyanis az újságok alapján olyannak képzelte, mint 
amilyen Mezőkövesd vagy Balmazújváros népe. „Feltűrt ingujjú zsidó menyecské-
ket”, „lobogó gatyás, volt biztosítási ügynököket és ószereseket” várt. Talált is ilyesféle 
embereket a zsidók földjein. De hiába: mind arabok voltak. Zsidó földmunkást 
egyet se lelt.40 A zsidók a tőkések, az arabok izzadnak.

Aztán az elbeszélő eljut Tel-Avivba, ahol kiderül, hogy „falusi idillről szó 
sincsen”. Bérpaloták, bankok sorakoznak, a zsidó férfiak a kávéházakban terefe-
rélnek és kártyáznak, a nők a strandon vannak erősen kisminkelve. Tel-Avivban 

„a terézvárosi tájak romantikája váltakozik […] a körúti kávéházak derűs nyugal-
mával és Jaroslau gettójának ószövetségi hangulatával”. A zsidóké az élet minden 
élvezete. A nincstelen araboknak a munka marad és a nekik zsidók által hirdetett 
kommunista tanok.41

Vagyis itt minden ugyanolyan, mint odahaza. Ezek ugyanazok. A zsidók 
megváltoztathatatlanok. Amit itt tapasztalt, azt antiszemita terminus techni-
cussal zsidó térhódításnak nevezi, és ez tette szerinte tönkre Magyarországot 
is. Ha a zsidók idejönnek, azzal csak újratermelődik más szereplőkkel ugyanaz, 

36 Lásd 32. jegyzet, 3, 26, 29, 34, 47, 105–106, 115, 192.
37 Uo. 168, 225.
38 Herzl Tivadar: Ősújország (Altneuland). 1929 (1902). A mű elemzésére lásd Avineri, Slomo: 
Herzl. Theodor Herzl és a zsidó állam alapítása. 2015. 229–276.
39 Dezséri Bachó: A közeli keleten. 223–224.
40 Uo. 169–171, 179, 224–225, 228.
41 Uo. 225–227, 230–231.



Ott lenni Seholsincsben

277

ami odahaza történik. A szerző arra jut, hogy ezért kár volt ideutazni. Ezt egy 
villamosjeggyel is megnézhette volna Budapesten.42

Dezséri Bachó László nem lelte meg a nyugalmát Zsidóországban. Úgy találta, 
ha a zsidók majd mind itt laknak, az legfeljebb Magyarországon segít, de a világot 
nem teszi jobb hellyé.

A zsidók a gettóban

Seholsincs bejárásának azonban volt sokkal magától értetődőbb módja is.  
A gettósítás, majd a deportálás után Magyarország része vagy egésze még hos�-
szú hónapokig, majdnem egy évig antiszemiták uralma alatt állt, akiknek bőven 
volt idejük kiélvezni a zsidómentes környezetet legalábbis vidéken. Voltaképp a 
holokauszt emlékezetének egy elfelejtett fejezetét akartam feltárni. Annak ered-
tem utána, hogyan emlékeztek a holokausztra a hatalmon lévők a gettósítás és 
az auschwitzi deportálóvonatok útnak indulása után, de még a szovjet csapatok 
megérkezése előtt.

A forrásanyag megtalálása nem okozott gondot. Tizennyolc digitalizált vidé-
ki hírlapot találtam, amely a helyi gettósítás időpontja után is legálisan megjelent. 
Az akkori cenzurális viszonyok közt43 ezek kivétel nélkül vonalas antiszemita la-
pok voltak. Ezekben kerestem rá a zsidó szóra. Ezenkívül átnéztem egy budapesti 
lapot is: a magyar Stürmert, a csakis a zsidókkal és csakis legkíméletlenebbül fog-
lalkozó Harcot, a Zsidókérdést Kutató Magyar Intézet hecchetilapját.

Mit kezdtek magukkal az antiszemiták a zsidók nélküli világban? A forga-
tókönyv az volt, hogy a gettósításkor féktelen jókedvvel megünnepelték a győ-
zelmüket, a zsidók úgymond teljes, végleges, visszafordíthatatlan kikapcsolását 
a magyar élet vérkeringéséből, majd felmondták az utópiát, vagyis azt, mi lesz 
mostantól: béke, nyugalom, szeretet költözik a szívekbe, kvázi tavasszal elkezdő-
dik a karácsony. 

A triumfálás azonban csak pillanatnyi volt: rögtön bejelentik, hogy még nem 
ért véget a küzdelem, mert a zsidóság eltűnése után még mindig itt maradt a zsi-
dósság. Vagyis azok a nem zsidók is ellenségek, akik a zsidókat nem hajlandók 
ellenségnek tekinteni. Mint megtudjuk, könyörtelenül le kell számolni a zsidó-

42 Lásd 39. jegyzet, 196–197, 218–219, 227, 234, 239–240.
43 Gorda Éva: A cenzúra működése 1939–1945 között Magyarországon. 2008. 116–117.



Bolgár Dániel

278

bújtatókkal, zsidófedezőkkel, a zsidó mákonyhintéstől megtévesztett rémhír-
terjesztőkkel, zsidóbarátokkal, zsidó házastársosokkal, Aladárokkal (így hívták 
azokat a nem zsidókat, akik zsidók cégeiben fiktív tulajdonosi vagy alkalmazotti 
szerepet vállaltak, hogy a céget ne sújtsák a zsidótörvények44), szóval a gyászma-
gyarokkal, gyászkeresztényekkel, mindközönségesen a zsidóbérencekkel.45 De 
nem szabad kímélni a zsidósajnálókat, széplelkeket, sopánkodókat,46 magyarán 
a jóemberek nevű veszélyes kisebbséget sem. Elzsidósodott nem zsidók lehettek 
a sajtóban akár a zsidók egykori női alkalmazottaiból,47 a nadrághordó nőkből,48 
sőt akár az egész női nemből is.49 És végül harcolni kell minden egyes nem zsidó 
ellen is, hiszen a zsidó szellem immár minden emberben gyökeret vert.50

Ám a zsidók eltüntetése után nemcsak a zsidó szellemiség, hanem konkrétan 
a zsidók is folytatják a háborújukat a tengelyhatalmak ellen. A zsidó ugyanis 
az antiszemiták tudatában megmaradt világhatalmi tényezőnek: az angolok és 
amerikaiak a zsidók barátai,51 a szovjetek zsidó zsoldban állnak, a vörös tankokat 

44 Bolgár Dániel: Antiszemita értelmező zsebszótár. In Bolgár–Ökrös: A magyarországi zsidó ho-
lokauszt kisenciklopédiája. 2025. 492–494.
45 Őrtálló: Őrtálló levele a zsidókérdésről és az „elkanyarodott” magyarokról. Magyar Élet, 
1944/109. 9., Kirobbanó siker mellett tartotta első táborozását a Keleti Arcvonal Bajtársi Szövet-
ség miskolci és borsodi törzse. A tábor egyhangú lelkesedéssel üdvözölte Imrédy Bélát. Magyar 
Élet, 1944/140. 2., Szász Lajos iparügyi miniszter: Harcolni és dolgozni, ez ma a magyarság két 
kötelessége. Dunántúl, 1944/116. 2., Légoltalom. A helyi jelzések az irányadók. Nappal mozog-
ni, éjjel világítani tilos! Rémhírt ne terjesszünk. Szigetvári Hírlap, 1944/28. 2., Most ők vannak 
soron. Nyírvidék. Szabolcsi Hírlap, 1944/120. 7., A m. kir. Operaház zsidó megszállás alatt. Harc, 
1944/10. 5., Zsidók és zsidóbarátok. Harc, 1944/11. 7., Pálffy Fidél: Meggondolt tervszerűséget a 
zsidókérdés megoldásában! Harc, 1944/12. 3.
46 Bosnyák Zoltán: Vissza a gettóba! Harc, 1944/2. 2., Bosnyák Zoltán: A társadalom és a zsidó-
kérdés. Harc, 1944/3. 1–2., Ne felejts semmit, testvér! Harc, 1944/3. 7., Kopeczky Zsigmond: „Ő” 
az! Harc, 1944/26. 6., –r: Minden magyar nőnek a Hungarista Mozgalom keretében van a helye. 
Zalai Összetartás, 1944/20. 3.
47 Pörneczi József nagy előterjesztése a háborús gazdálkodáshoz szükséges anyag- és munkaerő 
biztosításáról. Zalamegyei Ujság, 1944/152. 7.
48 Ma. Zalai Összetartás, 1945/39. 2.
49 –r, 1944.
50 Waldbauer Henrik: A dolgozók. Dunántúl, 1944/107. 1., Oláh György: Oláh György írja. Ma-
gyar Élet, 1944/144. 6.
51 „Anglia, verjen meg az Isten!” A miskolci özvegyek és árvák átka kíséri az angolszász légigyilko-
sokat – Az Anglia ellen soha nem tapasztalt gyűlölet lángja csapott fel Miskolcon is az angolszá-
szok terrortámadása után. Magyar Élet, 1944/126. 5., Bosnyák Zoltán: A háború és a zsidóság II. 
Harc, 1944/11. 1–2.



Ott lenni Seholsincsben

279

zsidó étvágy hajtja,52 Sztálin zsidó,53 Roosevelt zsidóbeütéses,54 Churchillnek zsi-
dó rokona van,55 a szlovák nemzeti felkelést zsidók szították.56 Magyarországot 
pedig néger és zsidó pilóták bombázzák.57 Nem véletlen, hogy szombaton nincs 
légiriadó – figyelte meg egy antiszemita sajtólevelező.58

A zsidókat ráadásul – úgy érezték – nem is sikerült maradéktalanul beszorítani 
a gettókba: folyton ott jártak a szökésben lévő zsidók – kimondani is szörnyű – 
sárga csillag nélkül a gyanútlan, jóravaló emberek közt, akiket persze azért az éber 
rendőrök felismertek, sokszor jellegzetes faji vonásaikról.59

De a zsidótlanítás elvben sem hozhatta el a teljes megnyugvást, mert a zsidók 
után itt maradtak tárgyi emlékeik és kultúrájuk nyomai. Egyetlen olyan esetet 
találtam, amikor ezeket a holokauszt emlékművévé, úgy értem, a győzelmes 
antiszemitizmus dicsekvésére tervezték felhasználni: Nagykanizsán az egyik 
zsidó házban kiállítást gondoltak rendezni a zsidóktól ellopott műtárgyakból.60 
Az összes többi eset arról szól, hogyan lehetne eltüntetni mindazt, ami a nem 
zsidók eszébe juttathatja a zsidókat:

52 Baumann Gyula: Győzelmünk alapjai. Dunántúl, 1944/254. 3., A Nyilaskeresztes Párt közli:  
A Nyilaskeresztes Párt Hungarista Mozgalom hevesmegyei női vezetőjének felhívása a megye tár-
sadalmához. Eger, 1944/166. 2., Bosnyák Zoltán: A háború és a zsidóság III. Harc, 1944/12. 1–2. 
53 Sztalin zsidószármazású. Dunántúl, 1944/106. 3., Sztalin zsidó származású. Magyar Élet, 
1944/106. 2.
54 Egy hang Roosevelt környezetéből. Minden jel arra mutat, hogy Roosevelt megbukik az elnök-
választásokon! – A legesélyesebb jelölt: Dewey szenátor. Somogyi Újság, 1944/129. 12.
55 A Triangi-Churchill eset. Rokonlelkek megtalálják egymást. Harc, 1944/27. 8. 
56 A turócszentmártoni felkelés merénylet volt a szlovák nemzet szabadsága ellen – írja egy prágai 
cseh lap. Dunántúl, 1944/210. 2.
57 Az invázió csak megszilárdította a győzelembe vetett hitet. Vitéz Jaross Andor belügyminiszter rá-
dióüzenete az amerikai magyarokhoz. Magyar Élet, 1944/142. 3. Lásd még: Az Andocsnál elfogott an-
golszász pilóták közül ötöt gummibottal kényszerítettek a felszállásra. Pénztárcáikat és aranyékszereiket 
ajánlották fel, hogy szabadon engedjék őket az andocsiak. Somogyi Újság, 1944/191. 2.
58 A hét legérdekesebb levele. Harc, 1944/17. 5.
59 Például: Négy zsidót találtak a leltározásra felnyitott lepecsételt lakás fürdőszobájában. Magyar 
Élet, 1944/142. 2., Fiatalkorú pesti zsidókat fogtak el Egerben. Egy tizenhat éves vöröshajú zsidó-
lány épen hamis okmányokat akart vásárolni. Eger, 1944/102. 2–3., Hogyan adot [sic!] egymásnak 
találkozót két beregszászi zsidó Egerben. Egy ügyvéd felesége és egy tanárjelölt furfangos útja Be-
regszászról Budapesten át az egri rendőrségig. Eger, 1944/109. 3., A nyíregyházi gettóból hetekkel 
ezelőtt megszökött… Körösvidék, 1944/172. 2., Két hónapig rejtőztek, minden vasárnap misére 
jártak a „kibombázott” zsidó nők. Körösvidék, 1944/184. 4., Még mindig fedeznek fel bujkáló zsi-
dókat. Körösvidék, 1944/197. 2., Kilenc zsidót fogtak el Pápán. Pápai Hírlap, 1945/1. 3.
60 Apró zalai hírek. Zalai Magyar Élet, 1944/119. 3.



Bolgár Dániel

280

	Ƿ Aranyosmeggyesen a zsinagógát katolikus templommá akarják alakítani.61

	Ƿ Csáktornyán elbontják a zsidó imaházat.62

	Ƿ Szentesen vármegyei múzeumot csinálnának a zsinagógából.63

	Ƿ Az úgynevezett zsidó cégtáblák, hirdetmények és utcanevek eltüntetése 
pedig országos mozgalom volt.64

Azt a náciktól ismert ötletet, ami a keresztény átlagpolgárt is kiboríthatta, hogy 
az ószövetséget is fedje a feledés homálya, sőt megvonják tőle a kinyilatkoztatás 
rangját, csak a Harc cikkeiben találtam meg. Ezek az írások azt kívánták elérni, 
hogy az Ótestamentum „bárgyú történeteit” ne tanítsák többé az iskolákban, ne-
hogy azt higgyék az emberek, hogy az szentírás.65

A zsidók meghaltak

A gettósítástól tehát mégsem lett földi mennyország a magyar vidékből az anti-
szemiták észlelete szerint. De talán majd a deportálástól! Hogyan számoltak be 
erről az antiszemita lapok?66

A miskolci Magyar Élet nyíltan és mondhatni, részletesen tudósított a zsidóknak 
a gettóból gyűjtőtáborba szállításáról. Még gúnyolódott is rajtuk: „elrepültek a pén
zes madárkák”.67 Aztán a deportálásukról a gyűjtőtáborból már egy szót sem szólt.  

61 Katolikus templommá építik át az aranyosmeggyesi zsinagógát. Magyar Élet, 1944/135. 6.
62 Súlyos szerencsétlenség a csáktornyai izraelita imaház lebontásánál. Zala Megyei Újság, 1944/158. 7.
63 Szentesen vármegyei múzeummá… Vásárhelyi Reggeli Újság, 1944/200. 7.
64 Az olvasó írja. Magyar Élet, 1944/118. 4., Sürgősen vegyék le a zsidó üzletek cégtábláit. Ma-
gyar Élet, 1944/179. 7., Felhívás a háztulajdonosokhoz! Pápai Hírlap, 1944/50. 3., A kaposvári 
keresztény kereskedelem és a zsidó árukészletek. Somogyi Újság, 1944/193. 2., Kérdések, amelyekre 
válaszolnunk kellene. Egy kérdés, amire válaszolunk. Szigetvári Hírlap, 1944/42. 4., Új elnevezést 
kapnak a zsidóvonatkozású utcák. Zalai Összetartás, 1944/29. 5., Az ország egyes városaiban már 
eltüntették a zsidó cégtáblákat. Zalamegyei Újság, 1944/155. 4., Levél a szerkesztőhöz! Zalame-
gyei Újság, 1944/189. 2., Néhány szó a zsidó utcanevekről. Harc, 1944/17. 3.
65 Ne tanítsák az Ószövetséget az iskolásgyerekeknek. Harc, 1944/22. 3., Olasz Antal Ferenc:  
Az olvasó írja. Harc, 1944/23. 5.
66 Lásd erről még Cseh Viktor: „Még néhány nap és eltűnik a sok sárga csillag az utcákról…”. 
Neokohn, 2021, https://neokohn.hu/2021/04/28/meg-nehany-nap-es-eltunik-a-sok-sarga-csil-
lag-az-utcakrol-szemelvenyek-1944-tavaszarol/ (letöltés ideje: 2025. 06. 21.)
67 Hétfőn megkezdődött a miskolci zsidók kitelepítése a gettóból. A tatárutcai téglagyárba kerül-
nek Miskolc parazitái. Magyar Élet, 1944/127. 7., Több, mint hatszáz lakásigénylést jelentettek be 
eddig a városnál. Szombaton délig szeretnék elintézni a lakásügyek tömegét – Folyik Miskolcról a 



Ott lenni Seholsincsben

281

A Pápa és Vidéke rejtjelesen elmesélte a deportálást.68 De azt hiszem, csak mi, mai 
olvasók jövünk rá, hogy arról van szó, az utólagos bölcsességünk előnyével felszerel-
kezve. Az Új-Somogy külön cikket írt arról, hogy kiürült a gettó,69 de hogy a zsidók 
mi módon és hova kerültek onnan, arról nem esett szó. A többi lap sem a gyűjtőtá-
borba szállításról, sem a deportálásról nem tudósított a keresés eredménye szerint.

Később persze az újságok olyan történeteket meséltek, amelyek akaratlanul is 
elkotyogták, vagy újra felidézték, hogy nincsenek már ott a zsidók. Például egy 
kaposvári férfi összeveszett a feleségével, és a gettóba ment aludni, mert ott állt a 
sok üres lakás – írta a Somogyi Újság.70 Egerben az alispán jelenti, hogy a zsidók-
nak szánt szezámolajjal nem tudott mit kezdeni, mert „a megye területén zsidó-
nak tekintendő személy” nem tartózkodik.71 Miskolcon megírják, hogy a zsidók 
idén nem fognak kereseti adót fizetni, mert nincsnek itt.72 Pécsett azt jelentik be, 
hogy a gettó területén háztulajdonnal bíró nem zsidók visszakapják az ingatlana-
ikat saját kezelésükbe,73 vagyis azokra már a zsidóknak nincs szükségük.

Arról, hogy a deportált zsidókkal mi történt valójában, hallgattak a lapok, 
mint a sír. A letagadása azonban megtörtént. Imrédytől idézték, hogy „magyar 
ember és magyar hatóság kezéhez nem tapad zsidó vér!”74 Ami legalábbis felkelti a 
gyanút, hogy másokéhoz viszont igen. De idéztek az újságok egy berlini nyilatko-
zatot is arról, hogy senki kezéhez nem tapad zsidó vér.75

A legközelebb az igazság kimondásához a legádázabb lap, a Harc került.  

zsidók kitelepítése. Magyar Élet, 1944/128. 5., –or: Bumeráng. Magyar Élet, 1944/129. 6.
68 Eltűnt a zsidóság, de mérgező szelleme itt maradt? Pápa és Vidéke, 1944/28. 1.
69 Nagymennyiségű, be nem jelentett értékek az elhagyott kaposvári zsidó lakásokban. Somogyi 
Újság, 1944/151. 4., Kiürült a kaposvári gettó. Új-Somogy, 1944/152. 3.
70 Összeveszett a feleségével – a gettóban akart aludni. Somogyi Újság, 1944/173. 3.
71 „Örömmel látjuk, hogy Heves vármegyében a közigazgatási és társadalmi rend tökéletesnek 
mondható”. Dr. Hunyadi Búzás Endre országgyűlési képviselő felszólalása a magyar kötelességekről 
a törvényhatóság közigazgatási bizottságában. Az alispán jelentés részletesen ismertette a közellátá-
si helyzetet. Dr. Horváth Árpád főispán a zsírellátás megjavításáért. Eger, 1944/112. 1.
72 Megtörtént az általános kereseti adó kivetése. Egymillióhatszázezer pengő a kivetett összeg –  
A jövő hónapban küldik ki a fizetési meghagyásokat. Magyar Élet, 1944/146. 5. Lásd még Készül 
Pécs város jövő évi költségvetése. Dunántúl, 1944/176. 5.
73 A gettó területén lévő házak tulajdonosainak figyelmébe. A háztulajdonosok még e héten vis�-
szakapják házaikat. Dunántúl, 185. 5.
74 Vitéz Imrédy Béla gazdasági miniszter hatalmas beszédet mondott Pécsett a munkáskérdésről. 
A munkásság az állam egyik legértékesebb társadalmi rétege, amelynek megszervezése a legteljesebb 
szociális alapon folyamatban van – Szükség van mindenekelőtt egy nagy nemzeti munkaközösség-
re. Magyar Élet, 1944/155. 5.
75 Nem tapad zsidóvér senki kezéhez. Vásárhelyi Reggeli Újság, 1944/165. 7.



Bolgár Dániel

282

Az Egykor és most című rovatban kényszermunkával, szögesdróttal, fertőtlenítő 
kamrával illusztrálták a zsidók aktuális állapotát.76 De nem világos, hogy mind-
ezzel haláltábort vagy internálótábort szerettek volna-e ábrázolni. Máskor a lap 
hasábjain Bosnyák Zoltán és Endre László népirtással fenyegette meg a zsidókat, 
ha nem emberelik meg magukat. Egy antiszemita poéta beleírta a versébe, hogy a 
zsidók „érettek a halálra”.77 Azt nem említették, hogy a megölésük valójában már 
hónapokkal korábban megtörtént.

A hallgatás és tagadás nem véletlen. A deportálás az antiszemita sajtó számára 
már olyasmi volt, amivel nem lehet büszkélkedni. Vagyis olyasmi, amit képtelen-
ség belefoglalni az utópia megvalósulásának diadaltörténetébe.

Hogy erről volt szó, azt megmutatta, ahogy a deportálást az antiszemita sajtó 
megnevezte. Egyrészt a szóhasználatban mindig volt valami eufemisztikus. Mint-
ha valami merőben technikai jellegű nehézség leküzdéséről lenne szó: a zsidók 
kikapcsolásáról, kiküszöböléséről, kieséséről, eltávolításáról, elköltöztetéséről, 
megrendszabályozásáról, elszállításáról, távollétéről beszéltek.78

Másrészt gyakoriak voltak az olyan megfogalmazások, amelyek elfedték, hogy 
azt, ami történt, nem a zsidók csinálták, hanem a zsidókkal csinálták. Vagyis igye-
keztek a zsidókra áthárítani a felelősséget a történtekért azzal, hogy nyelvi szinten 
cselekvőként állították be azokat, akik csak elszenvedők voltak: a zsidók kikapcso-
lódtak, kitelepültek, eltávoztak, elköltöztek, elhurcolkodtak, a gettósítást pedig úgy 
is nevezték, hogy szeparálódtak.79 A javaikat nem elvették tőlük, hanem azokat ők 

76 Egykor és most. Harc,1944/7. 8, Egykor és most. Harc, 1944/8. 3, Egykor és most. Harc, 
1944/9. 7, Egykor és most. Harc, 1944/27. 7.
77 Endre László: A zsidóság útja. Harc, 1944/8. 1–2., Kopeczky: „Ő” az!, Bosnyák Zoltán: A zsi-
dóság új rohama Európa ellen. Harc, 1944/27. 1.
78 Mikor kapják meg elmaradt fizetésüket a zsidó üzletek keresztény alkalmazottai? Magyar Élet, 
1944/139. 4., A csend városa lett Miskolc, 1944. 4., Meg kell rendszabályozni a cigányokat! Ho-
gyan keletkezett és szűnt meg a magyarországi cigánybirodalom? Magyar Élet, 1944/160. 4., Gróf 
Lubienski Constanza… Pápai Hírlap, 1944/29. 3., Készül Pécs város jövő évi költségvetése, 1944. 
4., Waldbauer: A dolgozók. 1., Bolgár: Antiszemita értelmező zsebszótár. 513.
79 Palumby Gyula: Nincs többé „mádi honpolgár”. Batyuval jött s batyuval ment a Hegyalja boly-
gó vándora a világhírű mádi zsidó. Magyar Élet, 1944/130. 7., Milyen forgalmi korlátozások állnak 
fenn a zsidók ingóságaira? Magyar Élet, 1944/138. 2., Kik kaphatnak ezentúl otthont a megürese-
dett zsidó lakásokból? 2.300 lakás üresedett meg, 1.500-ra tehető a kibombázott, vagy lakásnélküli 
családok száma és 800 lakást tartalékolni kell az esetleges további bombázások esetére – A közel-
jövőben várható a zsidó vagyonok miniszteri biztosának rendelkezése a hátrahagyott ingóságok 
igényléséről és értékesítéséről. Magyar Élet, 1944/150. 3., Kóbormacskák lepték el Mezőkövesd 
belterületét. Magyar Élet, 1944/172. 5., Nincs magyar biztonság, nincs történelmi jövendő addig, 
amíg a Kárpátok keleti lejtőin Sztálin bolsevista birodalma áll – hangsúlyozta Jaross Andor a nagy-



Ott lenni Seholsincsben

283

hátrahagyták.80 A zsidók nélküli világ utópiájának megvalósulása annyira nem 
hozta el a vágyott harmóniát a magyar antiszemitáknak, annyira erős lehetett 
bennük a bűntudat és önfelmentés óhajának kevercse, hogy végül elkezdték be-
beszélni az olvasóiknak és talán saját maguknak is, hogy ez nem is egy zsidók 
nélküli világ.

Történetek egész sorát mesélték el, amelyeknek vagy volt antiszemita értelme-
zési lehetőségük vagy nem, de azt mindig jelentették, hogy a zsidók élnek, vagy 
egyenesen itt vannak, holott akkorra már meghaltak. Visszaírták őket az életbe!

Nézzünk néhány esetet:
	Ƿ Az igazságszolgáltatás miskolci szervei jelentik, hogy az olyan pereket, 

amelyben szerepel zsidó fél, félrerakják, és majd folytatják, ha itt lesznek 
a felek.81

	Ƿ 1944 július végén megírják, hogy egy paraszt sárga csillaggal felszerelve 
beszökött a pécsi gettóba, és libát adott el a zsidóknak. Onnan nem en-
gedték ki, így most ott él a zsidók közt, amíg igazolja magát.82

	Ƿ A zalaegerszegi Antibolsevista Ifjúsági Tábor azt nyilatkozza 1944 au-
gusztusában, hogy most, amikor a hadihelyzet rosszul alakul, sok keresz-
tény előszedi zsidó barátait.83

	Ƿ Kaposváron 1944 augusztusában a helyi plébános nyilatkozik, milyen fel-
tételekkel keresztelhetők meg a zsidók.84

	Ƿ Kaposváron egy gépírói álláspályázat 1944 szeptemberében fontosnak 
tartja kikötni, hogy a munkára zsidó nem jelentkezhet.85

	Ƿ 1944 szeptemberében azt írják, hogy Békéscsabán sárgacsillagos invázió 
van, lépni sem lehet tőlük.86

váradi főispáni beiktatásán. A zsidók vagyonát be kell építeni a nemzeti gazdálkodás vérkeringésé-
be. Dunántúl, 112. 3., Tizenkétszer volt büntetve, mégis lopott. Dunántúl, 1944/137. 6., Zsidók 
költözködése. Harc, 1944/7. 6., Bolgár: Antiszemita értelmező zsebszótár. 513–514.
80 Kőgl Szeverin: A bajtársi szolgálat példát mutató munkája Zalaapátiban. Zalai Összetartás, 
1944/10. 2.
81 Kiköltöztették a zsidókat Miskolcról, alig van kihágási per a városbíróságon. Magyar Élet, 
1944/144. 5., A törvényszékem egyelőre félretették a zsidóügyeket. Hasonló a helyzet a miskolci 
rendőrségen is. Magyar Élet, 1944/146. 5.
82 Akik megjárták a sárgacsillagosokkal. Harc, 1944/10. 6.
83 Az Antibolsevista Ifjúsági Tábor zalaegerszegi szervezetének felhívása. Zalai Magyar Élet, 
1944/184. 3.
84 A kaposvári belvárosi plébánia a zsidók megkereszteléséről. Somogyi Újság, 1944/179. 3.
85 Pályázati hirdetmény. Somogyi Újság, 1944/205. 6. 
86 Ébren vagyunk, vagy álmodunk. Harc, 1944/15. 3.



Bolgár Dániel

284

	Ƿ 1945 március közepén a Pápai Újság megemlíti a Kelet-Lengyelországba 
telepített és ott dolgozó holland zsidókat.87

	Ƿ Jelentik, hogy a szovjetek által elfoglalt Balaton-környéki falvakba azon-
nal visszatért a zsidók egy része.88

Összegzés 

Hogyan foglaljuk össze, amit találtunk? Alon Confino Egy világ zsidók nélkül 
című könyvében azt a feltételezést fogalmazza meg, hogy ha a nácik nyertek 
volna, akkor a múzeumaikban a holokausztot az ördögi zsidók felett aratott fé-
nyes győzelemként beszélték volna el.89

Abban a néhány hónapban, amely a zsidómentes világból a zsidók itteni gyű-
lölőinek megadatott, úgy tűnik, nem ez történt. Egyrészt a magyar antiszemiták 
csak elkezdték ünnepelni a szép új világot, de rögtön utána egyrészt azt érezték, 
hogy a zsidók még mindig köztük járnak, még mindig hatalmasak, a nem zsidók 
még mindig zsidósak. Másrészt a zsidóktól való megszabadulásról folyó beszédet 
attól a pillanattól, hogy tényleg megtörtént, elkezdte átalakítani a szégyenérzet-
től megszabadulás vágya. Úgy látszik, azok a magyar antiszemiták, akiknek sike-
rült eljutniuk Seholsincsbe, inkább menekültek volna onnan.

Emberek voltak, mint mi. Így még belőlünk is lehetnek olyan emberek, mint ők.

Irodalom

A csend városa lett Miskolc, 1944. 4.
A csend városa lett Miskolc. Magyar Élet, 1944/144. 4.

87 Az ellenséget csak a zsidók sorsa érdekli. Pápai Újság, 1945/21. 3.
88 Összefoglaló hiteles adatok a bolsevisták rémtetteiről, a szolgálatukba állott csőcselékről és a 
visszaszivárgott zsidókról a felszabadított dunántúli részen. A Balaton vidéke végzetes lesz szá-
munkra – mondották a bolsevista katonák. Zalai Összetartás, 1945/43. 2.
89 Confino, Alon: A World Without Jews. The Nazi Imagination from Persecution to Genocide. 
2014. 210, 241. Lásd még Rupnow, Dirk: What if the Final Solution Had Been Completed? Nazi 
Memory in a Victorious Reich. In Rosenfeld, Gavriel D. ed.: What Ifs of Jewish History. From Ab-
raham to Zionism. 2016. 311–331.



Ott lenni Seholsincsben

285

A gettó területén lévő házak tulajdonosainak figyelmébe. A háztulajdonosok 
még e héten visszakapják házaikat. Dunántúl, 185. 5.

A hét legérdekesebb levele. Harc, 1944/17. 5.
A kaposvári belvárosi plébánia a zsidók megkereszteléséről. Somogyi Újság, 

1944/179. 3.
A kaposvári keresztény kereskedelem és a zsidó árukészletek. Somogyi Újság, 

1944/193. 2.
A m. kir. Operaház zsidó megszállás alatt. Harc, 1944/10. 5.
„Anglia, verjen meg az Isten!” A miskolci özvegyek és árvák átka kíséri az angol-

szász légigyilkosokat – Az Anglia ellen soha nem tapasztalt gyűlölet láng-
ja csapott fel Miskolcon is az angolszászok terrortámadása után. Magyar 
Élet, 1944/126. 5.

A Nyilaskeresztes Párt közli: A Nyilaskeresztes Párt Hungarista Mozgalom 
hevesmegyei női vezetőjének felhívása a megye társadalmához. Eger, 
1944/166. 2.

A nyíregyházi gettóból hetekkel ezelőtt megszökött… Körösvidék, 1944/172. 2.
A társadalom feladata lelket verni a gyávákba, a lapulókba… Nyírvidék. Szabolcsi 

Hírlap, 1944/131. 3.
A törvényszékem egyelőre félretették a zsidóügyeket. Hasonló a helyzet a miskol-

ci rendőrségen is. Magyar Élet, 1944/146. 5.
A Triangi-Churchill eset. Rokonlelkek megtalálják egymást. Harc, 1944/27. 8.
A turócszentmártoni felkelés merénylet volt a szlovák nemzet szabadsága ellen – 

írja egy prágai cseh lap. Dunántúl, 1944/210. 2.
Akik az idén már hiányoznak a strandról. Harc, 1944/3. 2.
Akik megjárták a sárgacsillagosokkal. Harc, 1944/10. 6.
Apró zalai hírek. Zalai Magyar Élet, 1944/119. 3.
Az Andocsnál elfogott angolszász pilóták közül ötöt gummibottal kényszerítettek 

a felszállásra. Pénztárcáikat és aranyékszereiket ajánlották fel, hogy 
szabadon engedjék őket az andocsiak. Somogyi Újság, 1944/191. 2.

Az Antibolsevista Ifjúsági Tábor zalaegerszegi szervezetének felhívása. Zalai Ma-
gyar Élet, 1944/184. 3.

Az ellenséget csak a zsidók sorsa érdekli. Pápai Újság, 1945/21. 3.
Az invázió csak megszilárdította a győzelembe vetett hitet. Vitéz Jaross Andor 

belügyminiszter rádióüzenete az amerikai magyarokhoz. Magyar Élet, 
1944/142. 3. 

Az olvasó írja. Magyar Élet, 1944/118. 4.



Bolgár Dániel

286

Az ország egyes városaiban már eltüntették a zsidó cégtáblákat. Zalamegyei Újság, 
1944/155. 4.

B.: Gyöngyös város a török hódoltság idején. Eger, 1936/151. 3.
Balatonföldvár – Lelle – Kenese – Zamárdi – Siófok – Tihany. Nyári riport a 

megváltozott magyar tenger új világáról. Somogyi Újság, 1944/193. 5.
Baumann Gyula: Győzelmünk alapjai. Dunántúl, 1944/254. 3.
Bosnyák Zoltán: A háború és a zsidóság II. Harc, 1944/11. 1–2.

---: A háború és a zsidóság III. Harc, 1944/12. 1–2. 
---: A társadalom és a zsidókérdés. Harc, 1944/3. 1–2.
---: Városok zsidók nélkül. Harc, 1944/5. 2.
---: A zsidóság új rohama Európa ellen. Harc, 1944/27. 1.
---: Vissza a gettóba! Harc, 1944/2. 2.
Cseh Viktor: „Még néhány nap és eltűnik a sok sárga csillag az utcákról…”. Neo-

kohn, 2021, https://neokohn.hu/2021/04/28/meg-nehany-nap-es-eltu-
nik-a-sok-sarga-csillag-az-utcakrol-szemelvenyek-1944-tavaszarol/ (letöl-
tés ideje: 2025. 06. 21.)

Csütörtök óta tart a zsidók kiköltöztetése a gettóba. Dunántúl, 1944/108. 4.
Ébren vagyunk, vagy álmodunk. Harc, 1944/15. 3.
Egy hang Roosevelt környezetéből. Minden jel arra mutat, hogy Roosevelt meg-

bukik az elnökválasztásokon! – A legesélyesebb jelölt: Dewey szenátor. 
Somogyi Újság, 1944/129. 12.

Egykor és most. Harc,1944/7. 8.
Egykor és most. Harc, 1944/8. 3.
Egykor és most. Harc, 1944/9. 7. 
Egykor és most. Harc, 1944/27. 7.
Eltűnt a zsidóság, de mérgező szelleme itt maradt? Pápa és Vidéke, 1944/28. 1.
Endre László: A zsidóság útja. Harc, 1944/8. 1–2.
Éppen ideje gettóba zárni… Magyar Élet, 1944/107. 4.
Felhívás a háztulajdonosokhoz! Pápai Hírlap, 1944/50. 3.
Fiatalkorú pesti zsidókat fogtak el Egerben. Egy tizenhat éves vöröshajú zsidó-

lány épen hamis okmányokat akart vásárolni. Eger, 1944/102. 2–3.
Gróf Lubienski Constanza… Pápai Hírlap, 1944/29. 3.
Hatalmas árzuhanás az egri piacon, eltűntek a zsidók. Eger, 1944/83. 4.
Hétfőn megkezdődött a miskolci zsidók kitelepítése a gettóból. A tatárutcai tég-

lagyárba kerülnek Miskolc parazitái. Magyar Élet, 1944/127. 7.



Ott lenni Seholsincsben

287

Hogyan adot [sic!] egymásnak találkozót két beregszászi zsidó Egerben. Egy 
ügyvéd felesége és egy tanárjelölt furfangos útja Beregszászról Budapesten 
át az egri rendőrségig. Eger, 1944/109. 3.

Katolikus templommá építik át az aranyosmeggyesi zsinagógát. Magyar Élet, 
1944/135. 6.

Kérdések, amelyekre válaszolnunk kellene. Egy kérdés, amire válaszolunk. Sziget-
vári Hírlap, 1944/42. 4.

Készül Pécs város jövő évi költségvetése. Dunántúl, 1944/176. 5.
Két hónapig rejtőztek, minden vasárnap misére jártak a „kibombázott” zsidó 

nők. Körösvidék, 1944/184. 4.
Kik kaphatnak ezentúl otthont a megüresedett zsidó lakásokból? 2.300 lakás 

üresedett meg, 1.500-ra tehető a kibombázott, vagy lakásnélküli csalá-
dok száma és 800 lakást tartalékolni kell az esetleges további bombázások 
esetére – A közeljövőben várható a zsidó vagyonok miniszteri biztosának 
rendelkezése a hátrahagyott ingóságok igényléséről és értékesítéséről. Ma-
gyar Élet, 1944/150. 3.

Kiköltöztették a zsidókat Miskolcról, alig van kihágási per a városbíróságon. Ma-
gyar Élet, 1944/144. 5.

Kilenc zsidót fogtak el Pápán. Pápai Hírlap, 1945/1. 3.
Kirobbanó siker mellett tartotta első táborozását a Keleti Arcvonal Bajtársi Szö-

vetség miskolci és borsodi törzse. A tábor egyhangú lelkesedéssel üdvözöl-
te Imrédy Bélát. Magyar Élet, 1944/140. 2.

Kiürült a kaposvári gettó. Új-Somogy, 1944/152. 3.
Kóbormacskák lepték el Mezőkövesd belterületét. Magyar Élet, 1944/172. 5.
Kopeczky Zsigmond: „Ő” az! Harc, 1944/26. 6.
Kőgl Szeverin: A bajtársi szolgálat
Légoltalom. A helyi jelzések az irányadók. Nappal mozogni, éjjel világítani tilos! 

Rémhírt ne terjesszünk. Szigetvári Hírlap, 1944/28. 2.
Levél a szerkesztőhöz! Zalamegyei Újság, 1944/189. 2.
Liszy Lajos: Végig a zsidótlanított Balaton partján. Új-Somogy, 1944/135. 9.
Ma. Zalai Összetartás, 1945/39. 2.
Madagaszkári levél 1960-ból. Magyarság, 1941/21. 8
Marschalkó Lajos: Halálra ítélem… Harc, 1944/1. 20. 5.
Meg kell rendszabályozni a cigányokat! Hogyan keletkezett és szűnt meg a ma-

gyarországi cigánybirodalom? Magyar Élet, 1944/160. 4.



Bolgár Dániel

288

Még mindig fedeznek fel bujkáló zsidókat. Körösvidék, 1944/197. 2.
Megtörtént az általános kereseti adó kivetése. Egymillióhatszázezer pengő a kive-

tett összeg – A jövő hónapban küldik ki a fizetési meghagyásokat. Magyar 
Élet, 1944/146. 5.

Mikor kapják meg elmaradt fizetésüket a zsidó üzletek keresztény alkalmazottai? 
Magyar Élet, 1944/139. 4.

Milyen forgalmi korlátozások állnak fenn a zsidók ingóságaira? Magyar Élet, 
1944/138. 2.

Most ők vannak soron. Nyírvidék. Szabolcsi Hírlap, 1944/120. 7.
Nagymennyiségű, be nem jelentett értékek az elhagyott kaposvári zsidó lakások-

ban. Somogyi Újság, 1944/151. 4.
Ne felejts semmit, testvér! Harc, 1944/3. 7.
Ne tanítsák az Ószövetséget az iskolásgyerekeknek. Harc, 1944/22. 3.
Négy zsidót találtak a leltározásra felnyitott lepecsételt lakás fürdőszobájában. 

Magyar Élet, 1944/142. 2.
Néhány szó a zsidó utcanevekről. Harc, 1944/17. 3.
Nem tapad zsidóvér senki kezéhez. Vásárhelyi Reggeli Újság, 1944/165. 7.
Nincs magyar biztonság, nincs történelmi jövendő addig, amíg a Kárpátok ke-

leti lejtőin Sztálin bolsevista birodalma áll – hangsúlyozta Jaross Andor a 
nagyváradi főispáni beiktatásán. A zsidók vagyonát be kell építeni a nem-
zeti gazdálkodás vérkeringésébe. Dunántúl, 112. 3.

Oláh György: Oláh György írja. Magyar Élet, 1944/144. 6.
Olasz Antal Ferenc: Az olvasó írja. Harc, 1944/23. 5.

–or: Bumeráng. Magyar Élet, 1944/129. 6.
„Örömmel látjuk, hogy Heves vármegyében a közigazgatási és társadalmi rend tö-

kéletesnek mondható”. Dr. Hunyadi Búzás Endre országgyűlési képviselő 
felszólalása a magyar kötelességekről a törvényhatóság közigazgatási bizott-
ságában. Az alispán jelentés részletesen ismertette a közellátási helyzetet. Dr. 
Horváth Árpád főispán a zsírellátás megjavításáért. Eger, 1944/112. 1.

Összefoglaló hiteles adatok a bolsevisták rémtetteiről, a szolgálatukba állott 
csőcselékről és a visszaszivárgott zsidókról a felszabadított dunántúli 
részen. A Balaton vidéke végzetes lesz számunkra – mondották a bolsevis-
ta katonák. Zalai Összetartás, 1945/43. 2.

Összeveszett a feleségével – a gettóban akart aludni. Somogyi Újság, 1944/173. 3.
Őrtálló: Őrtálló levele a zsidókérdésről és az „elkanyarodott” magyarokról. Ma-

gyar Élet, 1944/109. 9.



Ott lenni Seholsincsben

289

Pálffy Fidél: Meggondolt tervszerűséget a zsidókérdés megoldásában! Harc, 
1944/12. 3.

Palumby Gyula: Nincs többé „mádi honpolgár”. Batyuval jött s batyuval ment a 
Hegyalja bolygó vándora a világhírű mádi zsidó. Magyar Élet, 1944/130. 7.

Pályázati hirdetmény. Somogyi Újság, 1944/205. 6. 
Kőgl Szeverin: A bajtársi szolgálat példát mutató munkája Zalaapátiban. Zalai 

Összetartás, 1944/10. 2.
Pörneczi József nagy előterjesztése a háborús gazdálkodáshoz szükséges anyag- és 

munkaerő biztosításáról. Zalamegyei Ujság, 1944/152. 7.
–r, 1944.
–r: Minden magyar nőnek a Hungarista Mozgalom keretében van a helye. Zalai 

Összetartás, 1944/20. 3.
Súlyos szerencsétlenség a csáktornyai izraelita imaház lebontásánál. Zala Megyei 

Újság, 1944/158. 7.
Sürgősen vegyék le a zsidó üzletek cégtábláit. Magyar Élet, 1944/179. 7.
Szász Lajos iparügyi miniszter: Harcolni és dolgozni, ez ma a magyarság két kö-

telessége. Dunántúl, 1944/116. 2.
Szentesen vármegyei múzeummá… Vásárhelyi Reggeli Újság, 1944/200. 7.
Sztalin zsidószármazású. Dunántúl, 1944/106. 3., Sztalin zsidó származású. Ma-

gyar Élet, 1944/106. 2.
Tizenkétszer volt büntetve, mégis lopott. Dunántúl, 1944/137. 6.
Több, mint hatszáz lakásigénylést jelentettek be eddig a városnál. Szombaton dé-

lig szeretnék elintézni a lakásügyek tömegét – Folyik Miskolcról a zsidók 
kitelepítése. Magyar Élet, 1944/128. 5.

Új elnevezést kapnak a zsidóvonatkozású utcák. Zalai Összetartás, 1944/29. 5.
Vitéz Imrédy Béla gazdasági miniszter hatalmas beszédet mondott Pécsett a 

munkáskérdésről. A munkásság az állam egyik legértékesebb társadalmi 
rétege, amelynek megszervezése a legteljesebb szociális alapon folyamat-
ban van – Szükség van mindenekelőtt egy nagy nemzeti munkaközösség-
re. Magyar Élet, 1944/155. 5.

Waldbauer Henrik: A dolgozók. Dunántúl, 1944/107. 1.
Zsidók és zsidóbarátok. Harc, 1944/11. 7.
Zsidók költözködése. Harc, 1944/7. 6.
Zsidómentes ócskapiac. Magyar Élet, 1944/114. 6.



Bolgár Dániel

290

*

Avineri, Slomo: Herzl. Theodor Herzl és a zsidó állam alapítása. Ford.: Bart István. 
Budapest: Corvina, 2015

Bauman, Zygmunt: Utopia in the Age of Uncertainty. In Uő.: Liquid Times. Li-
ving in an Age of Uncertainty. Cambridge: Polity, 2007. 94–110.

Bettauer, Hugo: Nagyváros zsidók nélkül. Budapest: GLM Bt., 1997 (1922).
Bíró Jenő – Dezséri Bachó László szerk.: Német-magyar és magyar-német katonai 

szótár. Budapest: Csuvara, 1933.
Bolgár Dániel: Miért éppen a zsidók? A zsidó siker és kudarc feltalálása Magyaror-

szágon. Budapest: Corvina, 2024.
---: Antiszemita értelmező zsebszótár. In Bolgár Dániel – Ökrös Fruzsina: A ma-

gyarországi zsidó holokauszt kisenciklopédiája. Szerk.: Gerő András. Buda-
pest: KKETTK, 2025.

---: Keltz Sándor. In Bolgár–Ökrös: A magyarországi zsidó holokauszt kisenciklo
pédiája. 2025. 411–412.

---: A népirtó is ember – magyar antiszemiták a zsidók nélküli világban. Telex.hu. 
2025. https://telex.hu/velemeny/2025/04/16/a-nepirto-is-ember-ma-
gyar-antiszemitak-a-zsidok-nelkuli-vilagban (letöltés ideje: 2025.09.14.)

Confino, Alon: A World Without Jews. The Nazi Imagination from Persecution to 
Genocide. New Haven – London: Yale University Press, 2014.

Dezséri Bachó László szerk.: A Magyar Kir. Honvéd Ludovika Akadémia történe-
te. Budapest: Magyar Királyi Honvéd Ludovika Akadémia, 1930.

--- szerk.: Magyar-olasz és olasz-magyar katonai szótár. Budapest: Elek, 1933.
---: Kőszegtől Nápolyig. Magyar reáliskolai növendékek tanulmányútja Olaszor-

szágban. Budapest: Dezséri Bachó László, 1934.
---: A közeli keleten. Benyomások, úti jegyzetek a Levante országaiból. Budapest: 

Stádium, 1935.
---: A zsidóság térfoglalása Gyöngyösön 1919-ig. Adalékok a magyarországi zsidóság 

történetéhez. Gyöngyös: Polóny Zoltán, 1941.
---: A zsidóság térfoglalása Gyöngyösön 1919-től napjainkig. Adalékok a magyaror-

szági zsidóság történetéhez. Gyöngyös: Polóny Zoltán, 1942.
Dunántúli [Dezséri Bachó László]: A zsidó mint az ezeréves Magyarország sírásó-

ja. Budapest: k. n. 1919.
Gorda Éva: A cenzúra működése 1939–1945 között Magyarországon. Hadtudo-

mányi Szemle, 2008/2. 113–120.



Ott lenni Seholsincsben

291

Griffin, Roger: Politikai vagy ontológiai bizonytalanság? A modernitás szerepe 
a magyar antiszemitizmus megerősödésében a 20. század eleji Európában. 
In Molnár Judit szerk.: Jogfosztás – 90 éve. Tanulmányok a numerus clau-
susról. Budapest: Nonprofit Társadalomkutató Egyesület, 2011. 13–26.

Herzl Tivadar: Ősújország (Altneuland). Ford.: Márkus Aladár. Budapest: Zsidó 
Irodalmi Egyesület, 1929 (1902).

Hevesi Lajos: Új Magyarország küszöbén (Vázlat egy lehetetlen jövendőből). 
Fővárosi Lapok, 1878/148. 724–725.

Istóczy Győző: Zsidókérdés és honosítási törvény. In Uő: Istóczy Győző országgyű
lési beszédei, indítványai és törvényjavaslatai. 1872–1896. Budapest: Istó-
czy Győző, 1904 (1875). 1–17.

---: A zsidó állam visszaállítása Palaestinában. In Uő: Istóczy Győző országgyűlési 
beszédei, indítványai és törvényjavaslatai. 1872–1896. Budapest: Istóczy 
Győző, 1904 (1878). 42–63.

Jacobsen, Michael Hviid: Liquid Modern ’Utopia’ – Zygmunt Bauman on the 
Transformation of Utopia. In Jacobsen, Michael Hviid – Tester, Keith 
eds.: Utopia: Social Theory and the Future. Farnham – Burlington: Ashgate, 
2012. 69–96.

Juhász Sándor: Antiszemita utópiák a két világháború közötti Magyarországon. 
Szakdolgozat, Budapest: ELTE BTK, 2020.

Keltz Sándor: Konzervatív világrend. I. kötet. Budapest: Stádium, 1923.
Koselleck, Reinhart: ’Tapasztalati tér’ és ’várakozási horizont – két történelmi 

kategória. Ford. Hidas Zoltán. In Uő: Az elmúlt jövő. A történeti idők 
szemantikája. Budapest: Atlantisz, 2003. 401–430.

---: ’Újkor’. Modern mozgásfogalmak szemantikájáról. Ford Hidas Zoltán. In Uő: 
Az elmúlt jövő. 2003. 345–400.

---: Rendelkezésünkre áll-e a történelem? Ford. Hidas Zoltán. In Uő: Az elmúlt 
jövő. 2003. 299–319.

Kovács Alajos: A zsidóság térfoglalása Magyarországon. Budapest: Kovács Alajos, 
1922.

---: A csonkamagyarországi zsidóság a statisztika tükrében. Budapest: Egyesült Ke-
resztény Magyar Liga, 1938.

Kund Attila: „a faj uralmi akaratának útja”. Keltz Sándor és fajelmélete. Múltunk, 
2024/3. 4–48.

Lengyel László – Vidor Ferenc szerk.: Nemzetgyűlési almanach. Budapest: Pal-
las, 1922.



Bolgár Dániel

292

Livius, Titus: A római nép története a város alapításától. II. Ford.: Kis Ferencné. 
Budapest: Európa, 1963.

Orbánné Szegő Ágnes: A gyöngyösi zsidóság története a középkortól a holo-
kausztig. In Braham, Randolph L. szerk.: Tanulmányok a holokausztról II. 
Budapest: Balassi, 2002.

Rosenfeld, Gavriel D.: The World Hitler Never Made. Alternate History and the 
Memory of Nazism. Cambridge: Cambridge University Press, 2005.

Rupnow, Dirk: What if the Final Solution Had Been Completed? Nazi Memo-
ry in a Victorious Reich. In Rosenfeld, Gavriel D. ed.: What Ifs of Jewish 
History. From Abraham to Zionism. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2016. 311–331.

Tamás Ágnes: „Hogyan lehetne Magyarországon a zsidó kérdést a legpraktiku-
sabban megoldani?!” In Lukács Anikó szerk.: Felekezeti társadalom – fe-
lekezeti műveltség. Budapest: Hajnal István Kör – Társadalomtörténeti 
Egyesület, 2013. 277–285.

*
The Zone of Interest. Rendezte: Jonathan Glazer. 2023.
Die Stadt ohne Juden. Rendezte: Hans Karl Breslauer. 1924.



V. A modernitás határain: irodalmi, történelmi
és metafizikai reflexiók





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Ambrus Gergely
ORCID: 0000-0002-9688-2938
ELTE, Filozófia Intézet

Analitikus filozófia és modernitás

Absztrakt

Az analitikus filozófia számos kiemelkedő alakja a modernitás zászlóvivőjeként, 
egy új felvilágosodás letéteményeseként tekintett magára. Ennek az önképnek az 
értelmezéséhez azt fogom megvizsgálni, hogy a 20. századi analitikus filozófusok 
mit tekintettek a filozófiai modernség ismérveinek, és van-e valamilyen közös 
magja az erre vonatkozó elképzeléseknek. Amellett fogok érvelni, hogy vannak 
olyan átfogó jegyek, amelyek legalábbis a 20. századi analitikus filozófia jelentős 
részét jellemzik. Az egyik közös formai és módszertani vonás, hogy az analiti-
kus filozófia több meghatározó irányzata szerint a modern filozófia tudományos 
filozófia. Egy másik tartalmi egyesítő jegy pedig, hogy a 20. századi analitikus 
filozófia dominánsan empirista és fizikalista elkötelezettségű volt. Ez azt jelen-
ti, hogy olyan speciális metafizikai nézetek voltak a meghatározók (például az 
univerzálékkal, a modalitásokkal, a természettörvényekkel vagy az oksággal 
kapcsolatban), amelyek jól illeszkednek egy általános empirista és fizikalista 
kiindulóponthoz, azaz felteszik, hogy minden tudásnak kell legyen valamilyen 
megfigyelési/tapasztalati lehorgonyzottsága, illetve, hogy csak fizikai entitások 
léteznek. Ez egyfelől érvényes az „analitikus metafizikára”, klasszikus korszaká-
ban, tehát nagyjából 1960 és 2000 között, de mutatis mutandis a korábbi logikai 
empirista hagyományra is – az irányzat deklarált metafizika-ellenessége dacára 
is. (Ugyanakkor nem érvényes a hétköznapinyelv-filozófiai hagyományra és a ké-
sői Wittgenstein filozófiájára.) Fontos azonban megjegyezni, hogy úgy tűnik, az 
analitikus filozófia így jellemezhető modern korszakán túl vagyunk, a 2000-es 
években kezdődő „poszt-modern” metafizika ugyanis feladta a közös empirista 
és fizikalista keretet. Az analitikus metafizika eklektikussá vált: olyan platonista, 
arisztoteliánus, sőt hegeliánus elképzelések is teret nyertek, amelyek a 20. század 
második felének analitikus filozófusai, és persze a logikai empiristák még inkább, 
kifejezetten elutasítottak.

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.14



Ambrus Gergely

296

Kulcsszavak: modernitás, tudományos filozófia, analitikus metafizika, logikai 
empirizmus, empirizmus, fizikalizmus

Abstract

Many prominent figures in analytical philosophy saw themselves as protagonists 
of modernity and champions of a new Enlightenment. To interpret this self-im-
age, I will examine what 20th-century analytical philosophers considered as the 
criteria of philosophical modernity and whether there is a common core to their 
ideas on this subject. I will argue that some overarching features characterize at 
least a significant part of 20th-century analytic philosophy. One common formal 
and methodological feature is that, according to several influential schools of an-
alytic philosophy, modern philosophy is scientific philosophy. Another unifying 
feature is that 20th-century analytic philosophy was predominantly committed 
to empiricism and physicalism. This means that it was dominated by specific met-
aphysical views (e.g., concerning universals, modalities, natural laws, or causali-
ty) that fit well with a general empiricist and physicalist starting point, i.e., they 
assume that all knowledge must have some observational/experiential basis and 
that only physical entities exist. This is true of “analytical metaphysics” in its clas-
sical period, roughly between 1960 and 2000, but mutatis mutandis also of the 
earlier logical empiricist tradition, despite its declared anti-metaphysical stance. 
(However, it does not apply to the ordinary-language philosophy movement and 
the late Wittgenstein.) It should be noted, however, that we seem to have moved 
beyond the modern era of analytical philosophy, as the “post-modern” metaphys-
ics that began in the 2000s abandoned the common empiricist and physicalist 
framework. Analytical metaphysics has become eclectic: Platonic, Aristotelian, 
and even Hegelian ideas have gained ground, which were explicitly rejected by 
analytic philosophers of the second half of the 20th century and, of course, even 
more so by the logical empiricists.

Keywords: modernity, scientific philosophy, analytic metaphysics, logical em-
piricism, empiricism, physicalism



Analitikus filozófia és modernitás

297

Bevezetés

A tanulmányban az analitikus filozófia és a modernitás viszonyát vizsgálom, szű-
kebben azt a kérdést, hogy mi a filozófiai modernség kritériuma az analitikus 
filozófusok szerint. A kérdést elsősorban a metafizika vonatkozásában fogom 
vizsgálni, és nem foglalkozom a tárgyalt filozófusok és mozgalmak által kép-
viselt politika- és társadalomfilozófiai nézetekkel – noha sok esetben világos 
összefüggések vannak ezek és a metafizikával kapcsolatos nézeteik között.

Kiindulópontom az analitikus metafizika azon általános jellemzése, amit pél-
dául Huoranszki Ferenc úgy fogalmaz meg, hogy a „modern metafizika” klasszi-
kus korszakában, tehát nagyjából 1960 és 2000 között, dominánsan empirista és 
fizikalista elkötelezettségű volt.1 Ez azt jelenti, hogy ebben az időszakban olyan 
speciális metafizikai nézetek voltak a meghatározók, például az univerzálékkal, 
a modalitásokkal, a természettörvényekkel vagy az oksággal kapcsolatban, ame-
lyek jól illeszkednek egy általános empirista és fizikalista kiindulóponthoz (azaz 
felteszik, hogy minden tudásnak kell legyen valamilyen megfigyelési/tapasztala-
ti lehorgonyzottsága, illetve, hogy csak fizikai entitások léteznek). A klasszikus 
korszak után a 2000-es években kezdődő „poszt-modern” metafizika viszont 
túllépett ezen az empirista és fizikalista keretfeltevésen, aminek következtében 
számos a modern metafizikában anatéma alá eső nézet, így platonista, arisztoteli-
ánus, sőt hegeliánus elképzelések is teret nyertek.

Az alábbiakban ezt a folyamatot próbálom még szélesebb kontextusba helyez-
ni, és azt megvizsgálni, mi tekinthető a mondernség kritériumának az analitikus 
filozófiában általában, beleértve a 20. század első felének irányzatait is.

Kézenfekvőnek tűnhet azt gondolni, hogy az empirista és fizikalista elköte-
leződés általánosan is jellemző volt az analitikus filozófiára, hiszen a logikai em-
piristák – nyilván – empiristák voltak, és a fizikalizmus tanát is a Bécsi Körben 
fogalmazták meg először. Mi több, Russell Külvilág-programja (1914)2 is egy em-
pirista-fenomenalista program, ami például Carnap A világ logikai felépítése című 
könyvének (a továbbiakban: Aufbau)3 egyik inspirálója volt. Mindazonáltal ez 
a javaslat elhamarkodott. Elég arra gondolni, hogy a korai analitikus filozófusok, 
így Russell, Moore és Wittgenstein a 20. század első két évtizedében nem vol-

1 Vö. Huoranszki Ferenc: Modern metafizika. 2000. Uő: Túl a modern metafizikán. 2023.
2 Bertrand Russell: Our Knowledge of the External World. 1914.
3 Rudolf Carnap: The Logical Structure of the World. Pseudoproblems in Philosophy. 1928/1967. 



Ambrus Gergely

298

tak sem empiristák, sem fizikalisták (hanem, leginkább, platonisták). Mi több,  
a 19. századi tudományos filozófusok, így például Mach, Avenarius vagy Riehl sem 
voltak fizikalisták, és empiristák is csak a pozitivisták, a neo-kantiánusok nem. 
Ugyanakkor mégsem véletlen, hogy ezek az irányzatok retrospektíve egy hagyo-
mányhoz tartozónak tűnnek.

Az én javaslatom az, hogy az analitikus filozófia azon irányzatai, amelyek 
megkülönböztetően modern filozófiának tekintették magukat, azért modern 
filozófiák, mert tudományos filozófiák. Tehát: az 1960 előtti analitikus filozófia 
legtöbb áramlatát nem az köti össze, hogy empiristák és fizikalisták, hanem az, 
hogy „tudományos filozófiának” tekintik magukat. Ide tartoznak a 19. századi 
tudományos filozófusok, a korai analitikus filozófusok, valamint a logikai pozi-
tivisták vagy empiristák;4 a hétköznapinyelv-filozófusok és a késői Wittgenstein 
viszont nem.

*

A tudományos filozófia és a tudomány új fogalma

A „tudományos filozófia” terminus a 19. század második felében terjedt el, többek 
között a Richard Avenarius által szerkesztett Vierteljahrschrift für wissenschaftli-
che Philosophie (1877–1916) folyóirat révén, de Alois Riehl programadó írásá-
nak, az „Über wissenschaftliche und nichtwissenschaftiche Philosophie” (1883)5 
a címében is szerepelteti, Mach pedig már magától értetődően használja a kifeje-
zést például a Populär-wissenschaftliche Vorlesungen (1896) és az Erkenntnis und 
Irrtum (1905) című könyveiben.6, 7

4 Az irányzatot többféleképpen is nevezték: logikai pozitivizmus, logikai empirizmus, neo-pozi-
tivizmus, sőt Schlick konzekvens empirizmusnak is. A különböző elnevezések részben tartalmi, 
értelmezésbeli különbségeket is takarnak, az egyszerűség kedvéért azonban ebben a tanulmányban 
átfogóan a „logikai empirizmus” elnevezést fogom használni.
5 Alois Riehl: Über wissenschaftliche und nichtwissenschaftliche Philosophie. 1883.
6 Ernst Mach: Populär-wissenschaftliche Vorlesungen. 1896; Erkenntnis und Irrtum. 1905.
7 A tudományos filozófia fogalmához lásd még: Carnap – Neurath – Hahn: Wissenshaftliche Welt
auffassung: Der Wiener Kreis. 1929. Magyarul: Tudományos világfelfogás: A Bécsi Kör. In Pozi-
tivista tudományfilozófiák. 1991. 161–174.; Richard Von Mises: Kleines Lehrbuch des Positivmus. 
1939.; Hans Reichenbach: The Rise of Scientific Philosophy. 1951. Mai értelmezők: F. Stadler Hg.: 
Wien–Berlin–Prag. Der Aufstieg der wissenschaftlichen Philosophie; Wien– Berlin–Prag. 1993.;  
A. W. Richardson.: Toward a History of Scientific Philosophy. Perspectives on Science 1997/3. 418–
451.; Uő: Philosophy as Science: The Modernist Agenda of Philosophy of Science, 1900–1950. In 



Analitikus filozófia és modernitás

299

A fogalom megjelenése a filozófia státuszának a megingásával függött össze: 
a 19. század második felére a tudományok, elsősorban a természettudományok 
és a matematika konkurenciája, valamint a német idealizmus nagy metafizikai 
rendszereivel szembeni kételyek és ellenérzések széles körben aláásták a filozófia 
mint episztemikus vállalkozás elismertségét. Ennek hatására illetve ezzel pár-
huzamosan megjelentek alternatív elképzelések is a filozófia természetéről és 
feladatáról, egyfelől a „művészetfilozófiák” (Schopenhauer, Nietzsche) másfelől 
az életfilozófiák (Dilthey, Bergson). A tudományos filozófusok azonban elutasí-
tották a művészet-analóg felfogást, azaz hogy a filozófia a művészethez hasonló 
módon nyújtana ismereteket, és az életfilozófiai megközelítést is, tehát hogy a 
filozófia feladata az ember egzisztenciális kérdéseinek a vizsgálata lenne. Úgy vél-
ték, a filozófia legitimításának visszaállítását úgy lehet elérni, ha a filozófia tudo-
mánnyá válik. 

Fontos rögtön tisztázni, hogy a tudományos filozófusok egy, a 19. század 
második felében megjelenő új tudományfogalom értelmében tekintették tudo-
mánynak a filozófiát. Tehát nem a régi felfogás értelmében, miszerint a tudomány 
minden tudás rendszere, amit kivételes képességű, zseniális filozófusok/tudósok 
szintetizáló tevékenysége hoz létre. E régi felfogás szerint, ahogy például Des
cartes vagy Leibniz használta a „tudomány” terminust, a filozófia szinoním a tu-
dománnyal, a „tudományos filozófia” tautológia.

A új fogalom a tudományt a következő vonásokkal jellemzi: A tudománynak 
(i) van saját tárgya, (ii) van saját módszere, továbbá (iii) kooperatív megismerő 
tevékenység, a tudósközösség tagjainak közös munkáján alapuló, lépésről lépésre 
történő építkezésből áll elő. (Tehát nem géniuszok minden tudást átfogó és szin-
tetizáló egyéni rendszerei). Russell jellemzése szerint: 

Az eddigi filozófiák legtöbbje egyetlen tömbből volt faragva, ha te-
hát nem volt teljesen helyes, akkor teljesen helytelen volt, és nem 
lehetett használni további vizsgálatok alapjaként. (…) Az a tudo-
mányos filozófia, ami javasolni szeretnék, a többi tudományhoz 
hasonlóan részleges és tapogatózó lesz; mindenek előtt képes lesz 
olyan hipotézisek kigondolására, melyek bár talán nem teljesen 

Gardenfors – Wolenski – Kijania-Placek eds.: The Scope of Logic, Methodology, and Philosophy of 
Science. 2002. 621–39.; Uő: The Scientific World Conception: Logical Positivism, 1914–1945. In 
T. Baldwin ed.: The Cambridge History of Philosophy, 1870– 1945. 2003. 391–400.; Uő: Logical 
Empiricism as Scientific Philosophy. 2023.



Ambrus Gergely

300

igazak, mégis gyümölcsözők maradnak a szükséges helyesbítések 
elvégzése után is.
(…) 
Világrendszereket konstruálni, mint Heine német professzora, aki 
összefűzte egymásssal az élet töredékeit, és értelmes rendszert al-
kotott belőlük, hitem szerint éppannyira megvalósíthatatlan, mint 
a bölcsek kövének felfedezése. Ami viszont megvalósítható, az az 
általános formák megértése és a hagyományos problémák felosztá-
sa különálló és kevésbé zavarbaeejtő kérdésekre. „Divide et impera” 

– csakúgy, mint másutt, itt is ez a siker jelszava.8

Érdemes megjegyezni, hogy Husserl ugyanezeket az általános jegyeket tulajdo-
nította a tudománynak A filozófia mint szigorú tudomány (1911)9 című írásában. 
Eszerint a filozófia tárgya a tiszta tudat: módszere a fenomenológia módszerei, 
az epokhé alkalmazása; a filozófia kollaboratív episztemikus vállakozás. Vö.: 

És mit jelentsen számunkra a „rendszer”, amelyet megvalósítani 
kívánunk, amelynek ideálként a kell szemünk ekőtt lebegnie a 
kutatásaink jelenlegi szintjén? A hagyományos értelemben vett 
filozófiai „rendszert” jelentse-e, Minervát, aki készen és teljes fegy-
verzetben pattan elő a teremtő zseni fejéből – hogy azután későbbi 
korokban más hasonló Minervák mellett a történelem elhagyatott 
múzeumában állítsák ki? Vagy olyan filozófiai rendszert, amely 
nemzedékek hatalmas előmunkálatai után alulról, minden kétely-
től ment alapzaton valóban épülni kezd, s mint minden tisztessé-
ges épület, úgy nő fel a magasba, hogy egymás után rakunk téglát 
téglára, s irányadó szempontoknak megfelelően szilárd alakként 
kapcsolódik a szilárd alaphoz?10

 8 Russell: A tudományos módszer a filozófiában. In Uő: Miszticizmus és logika. 1975 (1914). 192–193.
 9 Edmund Husserl: A filozófia mint szigorú tudomány. 1993 (1911).
10 Uo. 115.



Analitikus filozófia és modernitás

301

A tudományos filozófia irányzatai és korszakai

1. A 19. századi tudományos filozófusok. Illusztrációként röviden vizsgáljuk meg 
Richard Avenarius, Alois Riehl és Ernst Mach vonatkozó nézeteit.

Avenarius szerint a filozófia tárgya: a tudomány, azaz maguk az egyes speci-
ális empirikus tudományok (Erfahrungswissenschaften). A filozófia formai része 
a logika, ami a tudományok fogalomképzési mechanizmusait, illetve a fogalmak 
közötti viszonyok feltárását írja le. Ezek tartalmának és formai/logikai sajátos-
ságainak a vizsgálatára támaszkodva egyesíti a filozófia az egyes speciális tudo-
mányokat a tudomány egységes rendszerébe. A módszer empirikus, ti. a létező 
tudományokat vizsgálja tapasztalatilag. (vö. Avenarius, Richard: Einleitung.  
Vierteljahrschrift für wissenschaftliche Philosophie, 1877/1)

Alois Riehl szerint szintén a tudomány a filozófia tárgya: a filozófia felada-
ta a tudomány általános vizsgálata, a tudomány logikájának a feltárása. Riehl 
kantiánus felfogása szerint a tudományos elméleteknek vannak a priori fogal-
mi összetevőik is (pl. az okság vagy az energia fogalma), ezek szerinte nem ta-
pasztalati eredetűek, a tudományos ismeret pedig az a priori és a tapasztalati 
elem szintéziséből jön létre. A tudomány ugyanakkor, Riehl kantiánus-realista 
nézete szerint, magáról az önmagában való, Ding an sich világról nyújt ismere-
teket; a jelenségek alapja ugyanis az önmagában való természet. (vö. Riehl: Über 
wissenschaftliche…)

Ernst Mach szerint a filozófia tárgya az emberi megismerés, és a vele folytonos 
tudomány természete. A módszer a tudomány jellemzőinek empirikus vizsgála-
ta. A tudományos elméletek legfőbb jellemzői Mach szerint: 1. A „gondolatöko-
nómia”, azaz a jelenségek leggazdaságosabb klasszifikációja. (Sok tény rögzítése 
helyett törvények meghatározása; sok különböző érzet helyett testek posztulá-
lása.) 2. A tudományos elméletek evolúciós fejlődése és „kiválasztódása”/igazo-
lódása: a jobb elméletek élik túl a tapasztalattal való szembesülést. 3. Empirista/
antimetafizikus fogalomképzés: a tapasztalaton túli tárgyak létezését adjuk fel, 
ezek ugyanis csak bizonyos tapasztalati érzetkomplexum rövidítései: nincsenek 
fizikai és lelki szubsztanciák, ezek helyet metafizikailag semleges érzetkonstruk-
ciók vannak, nincs abszolút tér és idő, nincsenek atomok. (vö. Mach: Populär-
wissenschaftliche…; Erkenntnis und Irrtum)
2. A korai analitikus filozófusok. A korai analitikus filozófusok nézetei (Russell, 
Moore és Wittgenstein a 20. század első két évtizedében) a filozófia természeté-
ről különböztek a 19. századi tudományos filozófusokétól.



Ambrus Gergely

302

Russell szerint a filozófia tárgya a metafizika, nem a tudomány, módszere pe-
dig az új szimbolikus logika (nem „a tudomány logikája”), amelynek alkalmazásá-
val metafizikai eredményekhez is jutunk. Ilyen alkalmazás például a deskripciók 
módszere, ami kiiktathatóvá teszi a szubsztanciákat az általános metafizikából, 
a logikai konstrukciók módszere, amelynek a révén kiküszöbölhetjük az ún. 
következtetett entitásokat, pl. a fizikai tárgyakat, vagy az individuális Ént. 

Ha a fentiekben mondottak helyesek, akkor a filozófia megkü-
lönböztethetetlenné válik a logikától, ahogyan e szót ma hasz-
nálni szoktuk. A logika mint tudományszak nagyjából két, nem 
túl élesen elkülönülő részből áll. Egyrészt azokkal az általános 
kifejezésekkel foglalkozik, melyeket mindenre nézve felállítha-
tunk, anélkül, hogy valami egyes dolgot, vagy predikátumot, vagy 
relációt említenénk. (…) Másrészről a logika a logikai formáknak 
az elemzésével és számbavételével foglalkozik, vagyis azzal, hogy 
milyen fajta kijelentések fordulhatnak elő; a tények különböző 
típusaival és a tények összetevőinek osztályozásával. Ily módon a 
logika a lehetőségek inventáriumát, az absztrakt szempontból tart-
ható hipotézisek lajstromát nyújtja nekünk.11

A tudománynak ugyanakkor van szerepe a metafizika vonatkozásában: a metafi-
zikai nézetek ugyanis nem lehetnek ellentétben az alapvető, a tudományos kö-
zösség által általánosan elfogadott tudományos nézetekkel. Másfelől partikuláris 
tudományos elméletek fogalmainak, modelljeinek átvétele, filozófiai-metafizikai 
elméletekbe illesztése nem szerencsés. (Russell Spencert és a „survival of the fit-
test” elv társadalomfilozófiai alkalmazását hozza elvetendő példaként.) A filo-
zófia továbbá közösségi, kollaboratív episztemikus vállalkozás.

Wittgenstein korai, a Logikai-filozófiai értekezés által fémjelzett korszakában 
szintén logikai módszerekkel jut metafizikai eredményekre. Mint írja. „A fi-
lozófia logikából és metafizikából áll; a logika az alapja”.12 Vitatott, hogy mi a 
Tractatus nézete a logikával, illetve a logikai forma „ontológiai státuszával” kap-
csolatban, abban azonban megegyeznek az értelmezők, hogy a logika funkciója 
transzcendentális, tehát a logika jelöli ki azt a keretet, amiben értelmes (igazság

11 Russsell: A tudományos módszer a filozófiában (1914). In Uő: Miszticizmus és logika. 1975. 180.
12 Ludwig Wittgenstein: Notebooks, 1914–1916. 1979. 106.



Analitikus filozófia és modernitás

303

értékkel bíró) állítások megfogalmazhatók. A Tractatus logikai atomizmusa, az 
atomi tárgy és a körülmény (Sachverhalt) természetére vonatkozó elképzelések 
közismerten enigmatikusak, de az közmegegyezésnek tűnik, hogy semmiképpen 
nem tekinthetők sem empirista, sem fizikalista elképzeléseknek. A Tractatus ato-
mi tárgyai ugyanis nem az észlelésben adódó tárgyak, így az észlelési beszámolók 
fenomenalista vagy fizikalista értelmezése, ami később a Bécsi Kör egyik fontos 
témája lett, és amivel kapcsolatos Wittgenstein plágiumvádja Carnappal szem-
ben, független a Tractatus metafizikájától.

A filozófiát ugyanakkor Wittgenstein nem tekintette kollektív, kooperatív 
episztemológiai vállalkozásnak. Ennek nyilván vannak a személyiségéből fakadó 
okai,13 de nem csak erről van szó. A Tractatus Wittgensteinje rendszerfilozófus.  
A Tractatus egy totális filozófiai rendszer: minden kérdésre választ ad, amire lehet, 
tehát amelyeket értelmesen (igazságértékkel bíróan) meg lehet fogalmazni.

Moore, ellentétben Russell-lel és Wittgensteinnel, nem volt kiemelkedő logi-
kus, mindazonáltal a logikát ő is a filozófia sajátos módszerének tekintette, és szá-
mos speciális metafizikai problémáról adott logikai alapú elemzést; lásd például a 
Some Main Problems of Philosophy című 1910–11-es előadássorozatában tárgyalt 
témákat: XII. The Meaning of ‘Real’; XIV. Beliefs and Propositions; XV. True 
and False Beliefs; XVI. Being, Fact and Existence; XVII. Truths and Universals; 
XVIII. Relations, Properties and Resemblance; XIX. Disjunctive and Other 
Properties; XX. Abstractions and Being;14 továbbá “External and Internal Re-
lations” (1919–1920)15; “Is Existence a Predicate?” (1936).16

A korai analitikus filozófusokat, Russellt, Moore-t és Wittgensteint tehát 
összefoglalóan jellemezhetjük olyan tudományos filozófusokként, akik a filozófia 

13 Érdemes ennek érzékeltetésére felidézni Witttgenstein Carnappal szembeni plágiumvádját, amit 
egy Schlicknek írt levelében fogalmazott meg: „Úgy látom, hogy akaratom ellenére belekerültem 
abba a társaságba, amit ’Bécsi Körnek’ neveznek. Ebben a Körben a szellemi javak köztulajdonban 
vannak, így például én felhasználhatom Carnap gondolatait, ha akarom, de ő is felhasználhatja az 
enyéimet. De én nem akarok Carnappal összefogni, és nem akarok olyan Körhöz tartozni, amely-
hez ő is tartozik. Ha van egy almafa a kertemben, akkor örömet okoz nekem és a fa célját szolgálja, 
ha a barátaim (…) hasznosítják az almákat; nem fogom elkergetni a kerítésen átmászó tolvajokat 
sem, de jogom van nehezményezni, hogy a barátaimnak adják ki magukat, vagy azt állítják, hogy 
a fa a mi közös tulajdonunk.” (Wittgenstein levele Schlicknek, 1932. május 6. Idézi David Stern: 
Wittgenstein, the Vienna Circle, and Physicalism: A Reassessment. In A. Richardson – T. Uebel 
eds.: The Cambridge Companion to Logical Empiricism. 2007. 305–331. 321; a szerző fordítása).
14 George Moore: Some Main Problems of Philosophy. 1953.
15 Uő: External and Internal Relations. 1919–20/20. 40–62.
16 Uő: Is Existence a Predicate? 1936. 154–88.



Ambrus Gergely

304

módszerének a logikát, a tárgyának a metafizikát tekintették, és nem voltak sem 
empiristák, sem fizikalisták.17

3. A Bécsi Kör és a logikai empirizmus
A logikai empirizmus és a korábbi tudományos filozófiák viszonya

A Bécsi Kör és a későbbi logikai empirista hagyomány bizonyos értelemben szin-
tetizálta a 19. századi tudományos filozófusok megközelítését a korai analitikuso-
kéval. Ez a következőkben nyilvánult meg. A filozófia tárgya a logikai empiristák 
szerint is a tudomány; a filozófia feladata Carnap szerint egyrészt a tudományos 
tudás elemzése, „a tudomány logikája” („Wissenschaftslogik”), éppúgy, mint a 19. 
század tudományos filozófusok szerint, másrészt a tudományos fogalmak meg-
konstruálása, ti. a tudományos elméletek számára alkalmas fogalomrendszerek 
(Aufbau)18, illetve nyelvek (Logischer Syntax der Sprache)19 kidolgozása. Másrészt 
a szimbolikus logikának kitüntetett szerepe van, a filozófia módszere a logikai 
elemzés, éppúgy mint a korai analitikus filozófiában. Egyfelől pozitíve, a logika 
instrumentális a tudományos fogalmak kidolgozásában (például Carnap Auf-
baujában a relációk logikája), másfelől negatíve, az értelmetlen filozófiai állítások 
kiszűrésében, a logikai szintaxis sértések kimutatásával.

Ugyanakkor lényeges különbségek is vannak a logikai empiristák és a korábbi 
tudományos filozófusok között. Egyrészt a logika nem a metafizikai tudás meg-
szerzésének, hanem a metafizika kiküszöbölésének az eszköze. Ebben a logikai em-
piristák inkább a 19. századi pozitivisták (Mach, Avenarius) antimetafizikus ori-
entációjához álltak közelebb, nem a korai analitikusok metafizikai programjához. 
Ugyanakkor a logikai empirizmus mind a 19. századi tudományos filozófiához, 
mind a korai analitikus filozófiához képest újdonságokat is hoz. Ezek: (1) A tu-
domány objektivitásának a kihangsúlyozása, a tudományos kijelentések aperspek-

17 Russell a „Tudásunk a Külvilágról” (1914) előadássorozatában megfogalmazott fenomenalizmusá-
tól kezdve elmozdult az empirizmus felé („Püthagorasztól távolodóban”, ahogy a Filozófiai fejlődésem-
ben írja. [Russell: Filozófiai fejlődésem, XVII. fejezet. Fordította Fehér Ferenc. Budapest: Gondolat, 
1968 (1959).] A közeledés azonban csak részleges volt: továbbra is fenntartotta például, hogy az uni-
verzálékat közvetlenül, ismeretség által ismerjük meg. Másrészt Moore későbbi józan ész filozófiája, 
illetve a „Bizonyosság”-beli nézetei sem empiristák, és persze a késői Wittgenstein filozófiája sem.
18 Lásd a 3. jegyzetet.
19 Carnap: Logischer Syntax der Sprache. 1934.



Analitikus filozófia és modernitás

305

tivikus, aszubjektív jelentésének és igazolásának a követelménye. (Ez ellentmond 
a korábbi tudományfelfogásnak, mely szerint a tudomány minden tudás egyéni 
szisztematizációja a kivételes képességű gondolkodók által, következésképpen nin-
csen episztemikus egyenrangúság a megismerők között.) (2) A tudomány egységé-
nek, avagy az egységes tudomány kidolgozásának a célja: a feltevés szerint ugyanis 
a világról alkotott legteljesebb, legjobb tudást az egységes tudomány tudja majd 
nyújtani. (Fontos, hogy Carnap és Neurath koncepciója alapvetően különbözött 
abban, hogy miben áll a tudomány egysége. A későbbi „modern metafizika” fizi-
kalista ontológiai képét döntően Carnap felfogása befolyásolta, nem Neurathé.)

A logikai empirizmus és a modern metafizika viszonya

A logikai empiristákat, természetesen joggal, empiristának szokás tekinteni,20 to-
vábbá, 1930 után, a Bécsi Körben a fizikalista „balszárnyhoz” tartozó filozófu-
sok váltak meghatározóvá. Ennek alapján kézenfekvő lenne azt gondolni, hogy a 
modern metafizika, általános vonásait tekintve, a logikai empirizmus közvetlen 
folytatója. Nos, ez igaz is és nem is, a kapcsolat bonyolultabb.

Miért nem igaz? Egyrészt, a logikai empiristák és a modern metafizikusok 
„empirizmus” és „fizikalizmus” koncepciója lényegileg más: az előbbi nyelvi 
tézisekben fejeződött ki, az utóbbi egy átfogó metafizikai doktrína.

A modern metafizikusok legfontosabb empirista téziseit a következőképpen 
foglalhatjuk össze röviden (vö. például Huoranszki: Modern metafizika és Túl a 
modern metafizikán): a létezés avagy a realitás megfigyelhetőségen alapuló fogal-
ma; az univerzálékkal kapcsolatos anti-realizmus (az 1970-es évekig); a diszpozí-
ciók redukcionista felfogása; a természettörvényekkel kapcsolatos hume-i/lewis-i 
felfogás; az okság nomologikus, illetve kontrafaktuális elméletei; a modalitások 
metafizikai realista felfogása, a lehetséges világok terminusaiban értelmezve.  
A modern metafizikai fizikalizmus tézise azt állítja, hogy minden, ami van, fizikai. 
Kicsit bővebben: azok és csak azok az entitások valóságosak, amelyek szerepel-
nek a végső univerzális fizikai elmélet leltárában, illetve amelyek ezen entitások 
által metafizikai szükségszerűséggel meghatározottak.

20 Bár érdemes megjegyezni, hogy a logikai empiristák, illetve a Bécsi Kör tagjainak a filozófiai prog-
ramjai nem egyeztek meg mindenben, így az empirizmushoz való viszonyukban sem. Neurath például 
idealisztikus-racionalista elképzelésként kritizálta Carnap korai logikai konstrukcionista programját.



Ambrus Gergely

306

A logikai empiristák empirizmusa ezzel szemben a jelentés és az értelmesség ve-
rifikacionista elméletében fejeződött ki. Az előbbi szerint a mondatok tudomá-
nyos jelentését a verifikációjuk, az észlelési tapasztalatokra való visszavezetésük 
adja meg, az utóbbi szerint a tudományos jelentéssel bíró állításoknak visszave-
zethetőnek kell lenniük észlelési tapasztalatokra, vagy legalábbis észlelhető követ-
kezményekkel kell rendelkezniük. A logikai empirista fizikalizmusnak pedig két 
alapvető tézise volt: „a fizikai nyelv univerzalitása”, mely szerint minden tudomá-
nyos állítás megfogalmazható fizikai nyelven, azaz fizikai tárgyakra, állapotokra, 
tulajdonságokra vonatkozó terminusokkal, és „a tudományok egysége” hipotézis, 
mely szerint minden speciális tudomány törvényei redukálhatók vagy helyette-
síthetők lesznek fizikai törvényekkel. A „nyelvi tézist” mindenki elfogadta a lo-
gikai empirista hagyományban (Schlick és a „jobbszárny” is), a törvényredukciós 
tézissel kapcsolatban azonban erősen megoszlottak a vélemények: többnyire csak 
valószínű hipotézisnek tekintették, de volt, aki teljesen elutasította a koncepciót, 
mint Neurath, aki a tudományok egységét másképp fogta fel.

Miért igaz, mégis? Elismerve a fenti alapvető különbségeket, ugyanakkor 
fontos észrevenni, hogy számos tartalmi hasonlóság van a logikai empirista és 
a modern metafizikában bevett nézetek között, továbbá, hogy a logikai empiris-
ták közvetlen hatást is gyakoroltak a modern metafizikusok nézeteire, például a 
következő témákban. Az elme metafizikai fizikalista elmélete. Az angolszász tör-
téneti rekonstrukciókban általában csak Ryle és a késői Wittgenstein logikai be-
haviorista nézeteit említik (valamint a kartezianizmust, de az inkább szalmabábu 
számukra), mint amivel szemben a metafizikai fizikalizmus (más néven, a reduk-
cionista materializmus) megfogalmazódott. Carnap azonban már az 1940-es 
évek közepétől egyfajta mentális-agyi „azonossági nézetet” képviselt, noha per-
sze nyelvi formában megfogalmazva, és őt követve Hempel is (Feigl pedig egész 
pályája során) – tehát jóval Smart, Armstrong és Lewis elméleteinek megjelenése 
előtt. Carnap továbbá elméleti terminusnak tekintette a pszichológiai terminu-
sokat az 1950-es években, sőt már korábban is, és az elméleti terminusok jelenté-
séről egy Ramsey-mondatos elemzést javasolt, az 1950-es évek végén. Úgy tűnik 
tehát, a metafizikai fizikalista elme-agy azonosságelméletnek (Smart, Lewis, Ar-
mstrong)21 minden „fogalmi alkatrésze” megvolt már a logikai empirizmusban is.

21 J. J. C. Smart: Sensations and Brain Processes. 1959. 141–56.; D. K. Lewis: An Argument for the 
Identity Theory. 1966. 17–25. DOI: https://doi.org/10.2307/2024524; Psychophysical and The-
oretical Identifications. 1971. 249–258. DOI: https://doi.org/10.1080/00048407212341301; D. 
M. Armstrong: A Materialist Theory of Mind. 1968.



Analitikus filozófia és modernitás

307

A metafizikai fizikalista szint-ontológia. A metafizikai fizikalista „szint-onto-
lógiája” is a (carnapi) egységes tudomány koncepcióból származik, amely szerint 
a speciális tudományok alapfogalmai és törvényei redukálhatók egymásra, egé-
szen a végső, mindent átfogó legalsó szintig, a fizikai leírásig. A redukcionista 
materalisták, Smart és Armstrong elfogadták ezt ontológiai képet. Mi több, a 
materializmus alternatívájaként megfogalmazott funkcionalizmus is ebből a kép-
ből indul ki, tudniillik fenntartotta a szintek hierarchiáját, de azt állította, hogy 
a pszichológiai szint (amit a funkcionálissal azonosított) nem redukálható a fizi-
kai szintre (vö. Fodor: Special Sciences).22

Számos további rokonság is van bizonyos logikai empirista és modern metafi-
zikai nézetek között, például a következők.

Létezés. Carnap szerint nincs kognitív jelentése a nyelvi/fogalmi rendszeren 
kívüli létezés-kérdéseknek (mint pl. „Vannak-e fizikai tárgyak?”, „Vannak-e szá-
mok?”). Ez a nézet mindvégig jelen volt, különböző megfogalmazásokban: az 

Aufbauban (1928) a lényeg-kérdések értelmetlenné nyilvánításával, a szintakti-
kai korszakban (Filozófia és logikai szintaxis)23 a formális módra lefordíthatatlan 
mondatok, kifejezések értelmetlenségének a tézisével, az Empirizmus, szemanti-
ka és ontológiában24 is, a nyelvi/fogalmi kerethez képest belső és külső realitás kér-
dések megkülönböztetésével megfogalmazva. Ugyanakkor számos logikai empi-
rista, így pl. Feigl25 és Ayer26 is, Carnap legutolsó megfogalmazását már egyfajta 
tudományos realizmust kifejező nézetként fogta fel, és azt állították, a kerethez 
képest külső létezés-állítások is értelmesek, rendelkeznek igazságértékkel. Carnap 
maga azonban nem fogadta el ezt az értelmezést.

Univerzálék: A helyzet hasonló. Carnap szerint belső állításként értelmes az 
univerzálék létezése, külső állításként nem. De ha elfogadjuk, Feigllel és Ayerrel 
egyetértve, hogy a külső állítások is értelmesek, akkor az univerzálékkal kapcsola-
tos metafizikai realizmus - antirealizmus vita is értelmessé válik. Később az empi-
rista elkötelezettségű analitikus metafizikában is megjelentek univerzálé-realista 

22 J. Fodor: Special Sciences. Synthese, 1974/2. 97–115.
23 Carnap: Filozófia és logikai szintaxis. In Altrichter Ferenc szerk.: A Bécsi Kör filozófiája. 1972 (1935).
24 Uő: Empirizmus, szemantika és ontológia. In Copi – Gould szerk.: Kortárs tanulmányok a lo-
gikaelmélet kérdéseiről. 1985 (1950).
25 H. Feigl: Physicalism, Unity of Science and the Foundations of Psychology. In P. A. Schilpp ed.: 
The Philosophy of Rudolf Carnap. 1963. 227–268.
26 A. J. Ayer: The Central Questions of Philosophy. 1973.



Ambrus Gergely

308

nézetek (Kripke és Armstrong),27 elvetve az empiristák körében korábban ural-
kodó nominalista konszenzust.

Természettörvények és okság. A Bécsi Körben a természettörvényekkel kapcso-
latos uralkodó nézet egy általános vonásait tekintve hume-iánus elképzelés volt 
(egyéni különbségekkel). Carnap például így ír: „Hume óta a kauzalitás legfon-
tosabb elemzései – Mach, Poincaré, Russell, Schlick és mások által – egyre erő-
sebb támogatást adtak Hume kondicionális elemzésének. Egy oksági kapcsolatra 
vonatkozó állítás feltételes állítás. A természet egy megfigyelt szabályszerűségét 
írja le, semmi többet. (…) Pontosan mit jelent az ok-okozati összefüggés?” „A B 
oka akkor, ha A-ból, valamint a releváns törvényekből és az A bekövetkezését 
megelőző releváns tényekből B dedukálható.”28 Reichenbach a The Rise of Scien-
tific Philosophy című könyvében29 is hozzávetőleg ugyanezt a nézetet fogalmazza. 
Azaz, az oksági törvények semmi mások, mint korlátozatlan univerzális kondici-
onálisok, amelyek semmiféle szükségszerűséget nem fejeznek ki.

Hasonlóképpen a „modern metafizikában”, egészen a Kripke-féle univer-
zálé és természeti fajta realizmus megjelenéséig, a hume-iánus nézet volt a 
kiindulópontja a természettörvény fogalom értelmezéseinek (Még ha finomítot-
ták is, mint a Ramsey–Lewis elmélet).

Diszpozíciók. Carnap „Ellenőrizhetőség és jelentés”-beli javaslatát (1936-
37) a mentális fogalmak jelentéséről szokás a mentális fogalmak diszpozíciós 
értelmezése első megfogalmazásának tekinteni. Persze ez is nyelvi nézet: a kondi-
cionális szerkezetű redukciós mondatok megadják a mentális állapotokról szóló 
beszámolók kognitíve értelmes jelentését, de nem mondanak semmit a diszpo-
zíciók természetéről. (A redukálhatlatlan entitásokként felfogott diszpozíció-
kat egyébként Carnap A fizikai nyelv mint a tudomány univerzális nyelve című, 
1932-es írásában okkult entitásokként jellemzi és veti el.) Ugyanakkor nem sok-
kal később, a Logical Foundations of the Unity of Science (1938) című írásában 
Carnap a mentális terminusokat már nem diszpozicionális, hanem kategoriális 
terminusokként értelmezte. (Azaz, „tartalmi beszédmódban” megfogalmazva, 
azt állította, a mentális állapotok nem viselkedési diszpozíciók, hanem olyan bel-
ső állapotok, amelyek okozzák a viselkedést.)

27 Saul Kripke: Megnevezés és szükségszerűség. 2007 (1980).; D. M. Armstrong: Universals: An 
Opinionated Introduction. 1989.
28 Carnap: Philosophical Foundations of Physics. 1966. 211.
29 Reichenbach: The Rise of … 1951.



Analitikus filozófia és modernitás

309

Modalitások. A korai logikai empirista felfogás csak nyelvi modalitást enge-
dett meg, a szükségszerűséget az analiticitással azonosította (pl. Ayer: Language, 
Truth and Logic, 1936). Carnap későbbi modális szemantikája (Meaning and 
Necessity, 1947) azonban a „lehetséges világ szemantika” elképzelés első megfo-
galmazása volt, ami megalapozta a modalitások későbbi modern metafizikai ér-
telmezéseinek a keretét is.

Összefoglalás

Javaslatom szerint az analitikus filozófia azon irányzatainak, amelyek modern 
filozófiának tekintik magukat, az a közös jegye, hogy tudományos tevékenység-
nek tekintik a filozófiát. A filozófia tudományos mivoltát általánosan formai 
vonásokkal határozzák meg, ti. azzal, hogy van saját tárgya és módszere (bár ezek 
mibenlétével kapcsolatban eltérőek a nézetek), továbbá hogy kooperatív-közös-
ségi episztemikus vállakozás. Ugyanakkor a tudományos filozófiáknak vannak 
közös tartalmi jegyei is. Az empirizmus és a fizikalizmus, noha a korai analitikus 
filozófiában nem, a Bécsi Körrel induló logikai empirista irányzatban és az azt 
követő modern analitikus metafizika klasszikus korszakában, tehát a 20. század 
nagy részében meghatározó volt. És bár igaz, hogy a két irányzat lényegileg kü-
lönbözik abban, hogy az előbbi hangsúlyosan ametafizikus/nyelvi megközelítés, 
az utóbbi pedig deklaráltan metafizikai volt, ennek ellenére a két irányzat tartal-
mi nézetei között számos megfelelést találhatunk.

Emellett, véleményem szerint, a logikai empirizmus egy általánosabb, bár 
nem feltétlenül nyilvánvaló hatást is gyakorolt a modern analitikus metafizikára. 
Az 1960-as és 70-es évek redukcionista materialistái (és funkcionalistái is) álta-
lában igyekeztek ignorálni a szubjektív jelenségeket, a mentális állapotok tuda-
tos, első személyű nézőpontból adódó vonásait. Nem tagadták a létezésüket, de 
igyekeztek a jelentőségüket csökkenteni, úgy tekinteni, mint ami nem tartozik 
a mentális állapotok természetének lényegéhez. A logikai empirista fizikalisták 
attitűdje hasonló volt. A tudat és a fenomenális vonások, illetve az ezekre referáló 
fenomenális nyelv mellőzése a logikai empirista fizikalizmus, Carnap, Neurath 
és Hempel alapvető stratégiája volt. Ezt azonban nem metafizikai, hanem tudo-
mányos-módszertani megfontolások motiválták. Egyrészt a Bécsi Kör kognitív 
értelmességi kritériuma, ami a természettudományok módszertani követelmé-
nyéhez illeszkedett, tudnillik a tudományos állítások objektív/interszubjektív je-



Ambrus Gergely

310

lentéssel rendelkezésének és az aszubjektivitásnak, megfigyelő-semlegességnek a 
követelményéhez. Másrészt a logikai empiristák úgy vélték, „fizikai nyelven”, azaz 

– szélesen értett – fizikai fogalmakkal sikeresebb tudományos elméleteket lehet 
alkotni, mint a tudatállapotokra utaló fenomenális fogalmakkal. Azaz, felfoghat-
juk úgy, a tudományos filozófia története során egy eredetileg tudományos-mód-
szertani elv tartalmi metafizikai-ontológiai tézissé lényegült át.

A szubjektivitás kiiktatása a fizikalista ontológiából azonban hosszabb tá-
von nem volt sikeres; a szubjektivitás a fenomenális tudat problémájaként már 
az 1970-es években visszatért,30 és újra metafizikai viták központi témájává vált, 
hozzájárulva az elmefilozófiai fizikalizmus dominanciájának megszűnéséhez és 
új dualista, majd pánpszichista elképzelések megjelenéséhez.

Másfelől az új univerzálé-realista nézetek megjelenése31, valamint a természet-
törvények ezekre támaszkodó új nem-hume-inánus értelmezései, amelyek termé-
szeti szükségszerű viszonyok létezését tételezték fel,32 a modern metafizika másik 
megalapozó tézisét, az empirizmust kiüresíti, tartalmát minimalizálja. E folya-
matok hatására az empirista-fizikalista elköteleződés dominanciája megszűnt, a 
modern analitikus metafizika klasszikus korszaka a 21. század elejére véget ért.

Irodalom

Armstrong, David M.: A Materialist Theory of Mind. London: Routledge, 1968.
---.: What is a Law of Nature? Cambridge: Cambridge University Press, 1983.
---: Universals: An Opinionated Introduction. Boulder Col.: Westview Press, 1989.
Avenarius, Richard: Zur Einführung. Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Phi-

losophie 1877/1. 1–14.
Ayer, Alfred Jules: Language, Truth, and Logic. London: Gollancz, 1946(1936).
---: Reply to Hilary Putnam. In Hahn, L.E. ed.: The Philosophy of A.J. Ayer. La 

Salle: Open Court, 1992. 455-466.

30 T. Nagel: What is it Like to be a Bat? 1974/4. 435–450.; F. Jackson: Amit Mary nem tudott. In 
Ambrus – Demeter – Forrai – Tőzsér szerk.: Elmefilozófia szöveggyűjtemény. 2008 (1986). 319–
325.; D. Chalmers: The Conscious Mind. 1996.
31 Lásd 27. jegyzet
32 D. M. Armstrong: What is a Law of Nature? 1983.; F. Dretske: Laws of Nature, Philosophy 
of Science, 1977(44). 248–268.; M. Tooley: The Nature of Law. Canadian Journal of Philosophy, 
1977/7. 667–698.



Analitikus filozófia és modernitás

311

---: The Central Questions of Philosophy. London: Weidenfeld, 1973.
Carnap, Rudolf. 1928/1967. The Logical Structure of the World. Pseudoproblems in 

Philosophy. Trans. Rolf A. George. Berkeley: University of California Press, 
1967. Első kiadás: Der logische Aufbau der Welt. Leipzig: Weltkreis, 1928.

---: A fizikai nyelv mint a tudomány univerzális nyelve. Ford. Novák Zsolt. In Laki 
János szerk.: Tudományfilozófia. Budapest: Osiris, 1998. 47–69. (Első 
megjelenés: Erkenntis 3, 1932).

---: 1934/1937. The Logical Syntax of Language. Trans. Amethe Smeaton. Lon-
don: Kegan Paul, Trench, Trubner, 1937. Eredeti kiadás: Logische Syntax 
der Sprache. Wien: Springer, 1934.

---: Filozófia és logikai szintaxis. In Altrichter Ferenc szerk.: A Bécsi Kör filozófiája. 
Budapest: Gondolat. 1972. (Eredeti megjelenés: Philosophy and Logical 
Syntax. London: Kegan Paul, Trench, Trubner, 1935.)

---: Ellenőrizhetőség és jelentés. In Altrichter szerk.: A Bécsi Kör filozófiája. Buda-
pest: Gondolat. 1972. (Eredeti megjelenés: 1936-37.)

---: The Logical Foundations of the Unity of Science. International Encyclopaedia of 
Unified Science Vol. I. Chicago: The University of Chicago Press, 1938. 42–62.

---: Meaning and Necessity. Chicago: The University of Chicago Press, 1947 (1956).
---: Empirizmus, szemantika és ontológia. In Copi–Gould szerk.: Kortárs tanul-

mányok a logikaelmélet kérdéseiről. Budapest: Gondolat, 1985. (Eredeti 
megjelenés: 1950.)

---: Az elméleti fogalmak metodológiai jellege. In Laki szerk.: Tudományfilozófia. 
Budapest: Osiris. 1998. 70–86. (Eredeti megjelenés: 1956.)

---: Beobachtungssprache und theoretische Sprache. Dialectica, 1958. 12/3–4, 
236–248. English trans. H. G. Bonnert. “Observational Language and 
Theoretical Language”. In Hintikka, Jaakko ed.: Rudolf Carnap, Logical 
Empiricist: Materials and Perspectives. Dordrecht: Springer, 1975. 75–85.

---: Theoretical Concepts in Science. (unpublished lecture). In Psillos, Stathis: 
“Rudolf Carnap’s ‘Theoretical Concepts in Science’”. Studies in History 
and Philosophy of Science Part A, 2000/1, 151–172. DOI: https://doi.
org/10.1016/s0039-3681(99)00031-x

---: Philosophical Foundations of Physics. New York: Basic Books, 1966.
Carnap, Rudolf – Neurath, Otto – Hahn, Hans: Tudományos világfelfogás:  

A Bécsi Kör. Ford. Kocsondi András. In Kocsondi Anrdás szerk.: Poziti-
vista tudományfilozófiák. Szeged: JATE Kiadó 1991. 161–174. (Első meg-
jelenés: 1929.)



Ambrus Gergely

312

Chalmers, David: The Conscious Mind. Oxford: Oxford University Press, 1996.
Dretske, Frederick: Laws of Nature, Philosophy of Science, 1977(44). 248–268.
Feigl, Herbert: Physicalism, Unity of Science and the Foundations of Psychology. 

In Schilpp, Paul A. ed.: The Philosophy of Rudolf Carnap. La Salle: Open 
Court, 1963. 227–268.

---: Existential Hypotheses. Philosophy of Science 1950. 35–62.
Fodor, Jerry: Special Sciences (Or: The Disunity of Science as a Working Hypot-

hesis). Synthese, 1974. 97–115.
Kripke, Saul: Megnevezés és szükségszerűség. Ford. Bárány Tibor. Budapest: Aka-

démiai Kiadó, 2007 (1980).
Huoranszki Ferenc: Modern metafizika. Budapest: Osiris, 2000.

---: Túl a modern metafizikán. Budapest: Typotex, 2023.
Husserl, Edmund: A filozófia mint szigorú tudomány. Budapest, Kossuth, 1993. 

(Eredeti megjelenés: 1911).
Jackson, Frank: Amit Mary nem tudott. Ford. Eszes Boldizsár. In Ambrus Ger-

gely – Demeter Tamás – Forrai Gábor – Tőzsér János szerk.: Elmefilozófia 
szöveggyűjtemény. Budapest: L’Harmattan, 2008 (1986). 319–325.

Lewis, David K.: An Argument for the Identity Theory. Journal of Philosophy, 
1966/1, 17–25. DOI: https://doi.org/10.2307/2024524.

---: How to Define Theoretical Terms? Journal of Philosophy, 1970/13, 427–446.
---: Psychophysical and Theoretical Identifications. Australasian Journal of Philo-

sophy, 1971/3, 249–258. 
DOI: https://doi.org/10.1080/00048407212341301

Mach, Ernst: Populär-wissenschaftliche Vorlesungen. Leipzig: Barth, 1896.
---: Erkenntnis und Irrtum. Leipzig: Barth, 1905.
Von Mises, Richard: Kleines Lehrbuch des Positivismus. The Hague: Von Sto

ckum, 1939.
Moore, George Edward: Some Main Problems of Philosophy. London: George 

Allen and Unwin, 1953.
---: External and Internal Relations. Proceedings of the Aristotelian Society, 1919–

20/20. 40–62.
---: Is Existence a Predicate? Aristotelian Society Supplementary volume, 1936/15. 

154–88.
Nagel, Thomas: Milyen lehet denevérnek lenni? Ford. Sutyák Tibor, Vulgo, 2004. 

2. 3–11. (Eredeti megjelenés 1974).



Analitikus filozófia és modernitás

313

Reichenbach, Hans: The Rise of Scientific Philosophy. Berkeley – Los Angeles: 
University of California Press, 1951.

Richardson, Allan W.: Toward a History of Scientific Philosophy. Perspectives on 
Science 1997/3. 418–451.

---: Philosophy as Science: The Modernist Agenda of Philosophy of Science, 
1900–1950. In Gardenfors, Peter – Wolenski, Jan. – Kijania-Placek, Ka-
tarzyna. eds.: The Scope of Logic, Methodology, and Philosophy of Science, 
Vol. 2. Dordrecht: Kluwer, 2002. 621–39.

---: The Scientific World Conception: Logical Positivism, 1914–1945. In Bald-
win, Thomas ed.: The Cambridge History of Philosophy, 1870–1945. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 391–400.

---: Logical Empiricism as Scientific Philosophy. Cambridge: Cambridge Universi-
ty Press, 2023.

Riehl, Alois: Über wissenschaftliche und nichtwissenschaftliche Philosophie. In 
Uő: Philosophische Studien aus vier Jahrzehnten. Leipzig: Quelle und Ma-
yer, 1925 (1883).

Russell, Bertrand: Our Knowledge of the External World. Chicago–London: 
Open Court, 1914.

---: A tudományos módszer a filozófiában. Ford. Márkus György. In Uő: Misz-
ticizmus és logika. Budapest: Magyar Helikon, 1975 (1914). 192–193.

---: Filozófiai fejlődésem. Ford. Fehér Ferenc. Budapest: Gondolat, 1968 (1959). 
XVII. fejezet.

Smart, Jack J. C.: Sensations and Brain Processes. Philosophical Review 1959, 
141–56.

Stadler, Friedrich: Wien–Berlin–Prag. Zum Aufstieg der wissenschaftlichen Philo-
sophie. Wien, Hölder-Pichler-Tempsky, 1993.

Tooley, Michael: The Nature of Law. Canadian Journal of Philosophy, 1977/7. 
667–698.

Wittgenstein, Ludwig: Notebooks, 1914–1916. Ed. Anscombe, G.E.M. – von 
Wright, Georg. Chicago: The University of Chicago Press, 1979.

---: Logikai-filozófiai értekezés. Ford. Márkus György. Budapest: Atlantisz, 2007 
(Eredeti megjelenés: 1921).





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Máté-Tóth András
ORCID: 0000-0002-2709-1411
az MTA doktora, SZTE BTK Vallástudományi Tanszék 

Modernitás és vallási  
sebességkorlátozás

Absztrakt

A modernitás egyik fő jellemzője számos szerző szerint a gyorsulás. Az utóbbi 
időben Hartmut Rosa német szociológus hangsúlyozta ezt a jellegzetességet.  
A gyorsuló idő növekvő sebessége elfeledteti a lassú embert. A vallási hagyomá-
nyok és alapállások ezzel szemben az időről és a sebességről úgy gondolkodnak, 
hogy az megőrzi az ember emberhez méltó tempóját és ritmusát.

Kulcsszavak: modernitás, sebesség, Kelet-Közép-Európa, sebzettség, vallás

Abstract

According to many authors, one of the main characteristics of modernity is in-
creasing speed. German sociologist Hartmut Rosa has recently emphasized this 
characteristic. The increasing speed of accelerating time makes slow people for-
gotten. In contrast, religious traditions and fundamental positions think of time 
and speed in terms of preserving the pace and rhythm that is appropriate for 
human beings.

Keywords: modernity, speed, Central and Eastern Europe, vulnerability, religion

Hadd kezdjem előadásomat egy zsidó viccel. Az öreg, erősen csípőficamos Áron 
bácsi a budapesti gettóval szemben, az utca másik oldalán meglátja az Uránia 
hirdetését: 9-11 éves kislányokat keresnek a Hattyúk tava előadáshoz. Áron bá-
csi átbiceg, odaáll a portás elé, kissé alulról, hunyorogva megkérdezi: itt keresik 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.15



Máté-Tóth András

316

a kislányokat a Hattyúk tavához? Igen, válaszol a portás, még a héten lehet je-
lentkezni. Hát kérem szépen, mondja Áron bácsi, rám ne számítsanak. A kortárs 
viszonyok közötti performanszok balettjében az elaggott, csípőficamos vallások 
fellépni nem tudnak, megsértődni annál inkább.

Minden jó viccben van valami igazság. Ez a vicc viszonylag pontosan leírja a 
vallás és a modern világ viszonyát. Legalábbis akkor, ha a modernséget a szeku-
láris viszonyok erősödésével és terjedésével azonosítjuk, és akkor, ha a vallásokat 
ebben a szekularizációs elméleti keretben értelmezzük. Amint az EU himnuszá-
ban, énekeljük Friedrich Schiller szép sorát: “was die Mode streng geteilt”. De mi 
a Mode, a maiság, a modern? Rónay György fordítása a ’Mode’-t zord erkölccsel 
adja vissza, Jankovics Ferenc szokással, Mezei Balázs filozófus pedig ádáz idővel. 
A fordítói szabadság és kreativitás mellett is annyi igaz marad, hogy a modern 
maiságot jelent, a Mode akár divatot is. Igen, a maiság megengedő mosollyal te-
kint az éppen feléje sántikáló Áron bácsira, az ábrahámi vallásokra.

De nézzük csak meg közelebbről, hogy ez a közismert – és untig ismételt – 
evidencia valóban olyan magától értődő és egyetemes érvényű-e. Hogyan állunk 
a modernitással és annak a vallással való kapcsolatával?

A modernitás egyik fő jellemzője az, hogy a jelen időt föléje rendeli a múlt 
időnek, továbbá az, hogy a múlt meghaladásának folyamatát értéknek és köte-
lezettségnek tekinti.   Ez a korszellemhez kapcsolódó leírás, illetve kritérium a 
modernitást összekapcsolja a haladás, a meghaladás sürgetésével. Hagyjuk el a 
múltat, ami azért válik múlttá, mert a jelenből tekintünk rá vissza, a jelen pedig 
azáltal válik jelenné, hogy szembe állítjuk azzal, ami már elmúlt, amit elmúlttá 
nyilvánítottunk. Számos filozófust, szociológust és teológust is idézhetnék itt, 
akik – miközben a modernt a múlt meghaladásaként fogták fel, ugyanazzal a 
lélegzetvétellel annak veszélyeire, akár lehetetlenségére is felhívták a figyelmet. 
És megint másokat is, akik védelmébe vették a modernitást, mint például Hans 
Blumenberg, vagy akik a posztmodernnel szembeni kritikájukat azzal fogalmaz-
ták meg, hogy amíg a modern házi feladatát nem oldotta meg a gazdag világ, ad-
dig ne tegyen úgy, mintha már túl lenne rajta, már átlépett volna a posztmodern 
állapotba.

A szerzők ismertetése helyett inkább egy regényről szeretnék most beszélni, 
amelyet a Nobel-díjas Olga Tokarczuk írt, és melynek magyar címe: Nyughatat-
lanok. A mai viszonyainkról szóló mű az óhitűek (старовéрцы) nevű orosz-or-
todox eretnek mozgalom teológiai alapállását gondolja tovább, és érvényesíti a 
jelen korunkra. A mozgalom hitvallása az volt, hogy csak úgy kerülhető el a Sá-



Modernitás és vallási sebességkorlátozás

317

tán, ha az ember állandó mozgásban van, soha meg nem pihen, ha semmihez nem 
kötődik, ha mindent képes maga mögött hagyni, mindent meghaladni. A halál 
és a kárhozat maga a pihenés, a megállás, a lassulás pedig a pokolba vezető út.

Himbálóddz, mozdulj meg, mozogj! Csak így menekülsz meg előle. 
Annak, aki a világot kormányozza, nincs hatalma a mozgáson, és tud-
ja, hogy mozgásban lévő testünk szent, csak akkor menekülsz meg 
tőle, ha mozdulsz. Ő pedig azon gyakorol hatalmat, ami mozdulat-
lan és tehetetlen, azon, ami tétlen és erőtlen. (Nyughatatlanok. 246.)

Tokarczuk regénye az állandóan és kényszeresen mozgásban lévő emberiség élet- 
és társadalomfelfogása elé tart tükröt. Ebben a tükörben a modern világ való-
jában nem a fejlődés világa, hanem a menekülésé. Menekülni a múlttól, folya-
matosan múlttá degradálni mindent, miközben haladunk előre, kényszeresen 
elérendő célokat kitűzve. Rajta, haladjunk, haladjunk. Áldott, aki meg nem áll. 
Ez a modernitás jelszava Tokarczuk regénye szerint.

Hartmut Rosa a 20 évvel ezelőtt megjelent elemzésében behatóan tárgyal-
ja, hogy az idő struktúrái a modern viszonyai között radikálisan megváltoztak, 
mégpedig a felgyorsulás irányába. (Beschleunigung. Die Veränderung der Zeit
strukturen in der Moderne) Megkülönbözteti a technikai gyorsulást, amelyben 
egyre több termék állítható elő egyre kevesebb idő alatt; a társadalmi gyorsu-
lástól, amelyben egyre több élményre lehet szert tenni egyre kevesebb idő alatt; 
valamint a személyes gyorsulástól, amely során az elvárási tér egyre inkább egybe-
esik az élmény térrel. Egy vágyott könyv megrendelése és az olvasás megkezdése 
között, az online könyvek esetén, már alig 1-2 perc telik el, míg korábban akár 
heteket is kellett várni egy tengeren túl megjelent könyv kézhezvételére.

A gyorsulás egyben a modernitás drámája is. Miközben mindent egyre gyor-
sabban megoldhatunk és megszerezhetünk, nem nyerünk időt a megállásra, mert 
a gyorsulás feltételeit időbe telik megteremteni. A folyamatos haladás kényszeré-
nek engedelmeskedve az ember, az emberi közösség maga mögött hagyja a múlt-
ját, mielőtt abban rendet teremtett volna. Mint az egyszeri egyetemi hallgató, aki 
ahelyett, hogy kitakarította volna az albérletét, mindig tovább költözött egy má-
sikba. Maga mögött hagyta a rendetlenséget abban a reményben, hogy rendetlen 
önmaga is a hátrahagyott albérletben marad. Nem lett így. A következő lakások-
ban is ugyan úgy viselkedett. Teljes önbecsapás volt az élete. Ebben az önbecsa-
pásban él az ember – legalábbis ebben a gazdag modern világában. Nem vállalja a 



Máté-Tóth András

318

megállás kockázatát, még a lassításét sem. Amikor pedig a folyamatos haladástól 
kimerülten összeroskad, Freud díványára dől, hogy feldolgozza a múltját, ami 
mégis végig vele volt.

A múlt elrendezése a szociológiában a múltbéli társadalmi viszonyok kritikus 
elemzését jelenti, valamint az öröklött, áthagyományozott tudásoknak a reflexió-
ját. Mindkét tisztázó irány óhatatlanul érinti a vallás dimenzióit is. Marx például a 
kapitalista társadalmi rendszer igazságtalanságait világosan kimutatta, miközben 
elemezte a termelőeszközök tulajdonviszonyait és a proletariátus kiszolgáltatott-
ságát, a munka elidegenítő jellegét. Amikor azonban arra kereste a választ, hogy 
milyen gondolkodásmód tartja fenn ezeket az igazságtalanság-struktúrákat, akkor 
a vallás, az Isten faktorára talált rá. A vallás abban az értelemben a nép ópiuma, 
hogy lebénítja a kritikus gondolkodást és cselekvést, megakadályozza a proletárok 
lázadását és a modernebb igazságosabb társadalmi rendszer kialakulását.

A modernitás – amennyiben szoros összefüggésben értjük a haladással – egy 
sokkal mélyebb, alapvetőbb kérdést is fölvet, amit számomra Robert Bellah szig-
nalizált meggyőző módon. Azzal érvelt, hogy az ember és az emberiség történe-
te 12 000 évig nem mutatott fel olyan alapvető változást, mint amilyet a gőzgép 
forgalomba hozása ( James Watt, 1774) óta eltelt 250 évben. Az ember biológiai 
és társas természete azonban nem képes követni ezt a lenyűgöző és egyben rette-
netes fejlődést és változást. Szükség van bizonyos plafon megállapítására, amely 
azt garantálja, hogy a fejlődés az ember számára elviselhető sebességű legyen, amit 
nem nehéz belátni. Arra azonban sokkal nehezebb választ találni, hogy milyen 
instancia lenne képes meghatározni a plafonértéket, és milyen forrásból fakadhat 
annak a szándéka, hogy a gazdaság és a politika be is tartsa a kijelölt sebességet.  
A felvilágosodásig a világ nagy kultúráiban a vallás jelentette és garantálta az elvisel-
hető tempót. Vajon ma releváns e még a vallási motiváltságú sebességkorlátozás? Il-
letve hogyan lehet a vallási pluralizmus és a vallással szembeni ellenállás és érdekte-
lenség világában biztosítani, felfedezni vagy érvényesíteni a vallás konstitutív erejét?

Talán úgy, hogy a vallás garantálja a személy méltóságát, amelyet nem tehe-
tünk kockára a modern felgyorsult folyamataiban. Hans Joas a Sakralität der Per-
son című könyvében fejti ki, hogy a személy szentségének a tudata, szakralitása 
mélyen beágyazott a nagy világvallások tanításaiban. Elég csak a T’nakhra gon-
dolni, a teremtéstörténetre, amelyben az áll, hogy a Mindenható az embert a sa-
ját képére és hasonlatosságára teremtette. Az embernek úgy adott lelket, hogy a 
saját lelkét fújta bele az orron át. Bármilyen szakralitással is rendelkezik a személy 
ezekben az évezredes hagyományokkal rendelkező kultúrákban, ugyanakkor 



Modernitás és vallási sebességkorlátozás

319

nem sikerült megakadályozni, hogy az emberek többsége embertelen körülmé-
nyek között éljen. Ez kétségtelen, ha csak a vallásilag tolerált rabszolgatartásra 
gondolunk. Ezzel együtt azonban ezekben a nagy kultúrákban sikerült megala-
pozni azokat a gondolatmeneteket és filozófiákat, melyek elvezettek az emberi 
méltóság, a személy szakralizációjának intézményesítéséhez, amely az emberi 
jogok deklarációjában öltött testet. Bár a végső megfogalmazás Roosevelt elnök-
höz kapcsolódik, a szöveg kialakításában jelentős szerepet játszottak a távol-keleti 
kultúrák jeles képviselői. A két modernizációs folyamat egymással párhuzamosan 
haladt a gőzgép felfedezése által elindult rapid gazdasági fejlődés és társadalmi át-
alakulás, valamint az emberi méltóság tudatának intézményesülése.

A vallási dimenzió tehát szervesen hozzátartozik a modernizáció kulturális 
folyamatához. A személy vallásilag megalapozott szakralitása lényegében sebes-
ségkorlátozási imperatívuszt jelent, amelyre a modernizáció kezeléséhez szükség 
van. A személy méltóságának normativitását az emberi jogok garantálják. Plaka-
tíve úgy is összefoglalhatjuk a modernizáció megzabolázásának problematikáját, 
hogy minél szekularizáltabb az emberről való gondolkodás – vagyis minél kevés-
bé tekinti az emberi személyt szakrálisnak –, annál kevésbé képes korlátozni vagy 
ellensúlyozni a modernitás gyorshajtásának destruktivitását.

De térjünk vissza Tokarczuk felvetéséhez, a menekülő modernitáshoz, ame-
lyik mögött a Sátántól való félelem munkál. Ha a modernitás és a vallás össze-
függéseinél maradunk, akkor esetleg lecserélhetjük a Sátánt, akitől rettegni kell, 
Istenre, akiben bízni kell, illetve lehet (fides fiducialis). Ha a menekülés, amely 
sürget és félelemből fakad, okafogyottá válik, mert csökken vagy netán elmúlik a 
félelem, hiszen az Isten – a zsidóké, keresztényeké és muzulmánoké – nem fenye-
gető, hanem irgalmas, akkor lehetővé válik a lassítás és a valósággal való meditatív 
találkozás, amit Joseph Piper a Muße kifejezéssel írt le.

Aki lassabban jár, közelebb kerül ahhoz az úthoz, amelyen közlekedik. Föltá-
rulnak számára azok az ellentmondásos aspektusok, amelyek akár ki is kezdik az 
útvonal helyességére vonatkozó bizonyosságokat. Az irgalmas szamaritánus bib-
liai példázata pontosan arra hívja föl a figyelmet, hogy ketten az úton közlekedők 
közül siettek, és nem álltak meg a sebesültet látván. Csak egy állt meg és fordult 
oda az út mentén fekvő áldozathoz.

Mielőtt – akár hevesen is – tiltakoznánk az ellen, hogy régiónkra nézve a mo-
dernitást valaminek az ellenkezőjeként fogjuk föl, emlékeztetni szeretnék Shmu-
el Eisenstadt multiple modernities elméletére. Az elmélet azért fontos építőeleme 
az érvelésemnek, mert általa elkerülhető a vagy/vagy gondolkodás a moderni-



Máté-Tóth András

320

tásról. Az, hogy egy bizonyos folyamatot, jellegzetességet vagy társadalmat vagy 
modernnek vagy nem modernnek tekintsünk, amely nem teszi lehetővé az ár-
nyalt értelmezéseket. Eisenstadt álláspontja szerint nem egyféle modernitás léte-
zik, a nyugat-európai, amihez viszonyítva minden más kultúrkör nem vagy nem 
egészen modern. Szerinte a nagy kultúrrégiókban eltérő modernitások léteznek, 
melyeket nem az észak-atlanti etalonhoz kell mérni, hanem az adott régióra jel-
lemző adottságokhoz és feltételekhez. Ennek értelmében a lassabb modernitás, 
amely képes megállni a regionális traumák által sebzett identitások mellett, nem 
csökevényes, és nem a modernitás tagadása vagy meghaladása, hanem az adott 
regionális kontextusban zajló modernitás. Innen érthető, hogy az, amit moder-
nitás destruktivitásának tekinthetünk, ebben a régióban a kollektív traumákkal 
szembeni érzéketlenséget jelenti. És innen érthető az is, hogy a modernitás las-
sítását ajánló vallási dimenzió nem ellentéte, hanem regionális jellegzetessége a 
modernitásnak.

Az érv tehát, amit a vallás és a modernitás kelet-közép-európai régiónkra 
vonatkozó összefüggésével kapcsolatban többek között az Az irgalom kultúrája 
című könyvemben igyekeztem kifejteni, röviden így foglalható össze: a sebzett 
kollektív identitással jellemezhető régiónkhoz a lassú modernitás illik, melynek 
sebességét a személy szakralitását biztosító és hangsúlyozó vallási források bizto-
sítják.

Az öreg Áronnal kezdtem az előadást, vele szeretném befejezni is. Csípőfi-
cama jelképezi a zsidóság traumáját és annak örökségét. Ennek nemcsak a zsidó 
honfitársaink az érintettjei, hanem maga az európai kultúra, amint azt többek 
között Kertész Imrétől megtanulhattuk. Semmiképpen nem követhetjük a mo-
dernitás múltat meghaladó vagy megtagadó alapállását és dinamikáját. Ebben a 
régióban és egész Európában is ezt a csípőficamot magunkon hordjuk, akár tet-
szik, akár nem. Ám ez a ficam egy másik – éppenséggel bibliás – értelmezést is 
előhív. Mégpedig Jákob harcát az Úr angyalával, aminek következtében Jákobnak 
csípőficama lett. Ám Jákob története itt nem állt meg. Ezzel a ficammal együtt 
kapott új nevet és új missziót. Jákobból Izrael lett, a 12 törzs pátriárkája, akiről 
a népet és sokkal később az államot is elnevezték. (Ter 32, 25-29) Áron, az öreg, 
joggal mondhatja mai utódainak is: abban a modernitásban, amit a traumák 
meghaladásaként képzelünk előtt, rám és ránk ne számítsanak. A modernitás 
valláselméleti modelljei mellett, álláspontom szerint azokat megelőző jelentőség-
gel, régiónkban az öröklött sorssal való, vallási értelemadással zajló megküzdés 
kínálja az elsődleges értelmezési keretet. A modernitás halad, de a bicegés marad.



Modernitás és vallási sebességkorlátozás

321

Irodalom

Bellah, Robert N. – Richard Madsen – William M. Sullivan – Ann Swidler – 
Steven M. Tipton eds.: Challenging Modernity. New York: Columbia 
University Press, 2024.

Blumenberg, Hans: Die Legitimität der Neuzeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 
1996.

Eisenstadt, Shmuel Noah: Multiple Modernities. New Brunswick, N.J.: Transac-
tion Publishers, 2002.

Joas, Hans: Die Sakralität Der Person: Eine Neue Genealogie Der Menschenrechte. 
Berlin: Suhrkamp, 2011.

Máté-Tóth András: Az irgalom kultúrája. Konvivencia Kelet-Közép-Európában. 
Budapest: Gondolat Kiadó, 2024

Pieper, Josef: Muße und Kult. München: Kösel, 2007.
Rosa, Hartmut: Beschleunigung: Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Mo-

derne. Berlin: Suhrkamp Verlag, 2017.
Tokarczuk, Olga: Nyughatatlnok. Ford. Hermann Péter. Világszép irodalom. 

Budapest: L’Harmattan, 2021.





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Szabó Gábor
ORCID: 0000 0002 5205 9448
Szegedi Tudományegyetem Bölcsészettudományi Kar Magyar Irodalmi Tanszék, egyetemi docens

Szerb Antal és D.M. Thomas 
 Freudot olvas

A „modern esemény” mint kulturális töréspont

Absztrakt

A tanulmány Szerb Antal Utas és holdvilág, illetve D.M. Thomas A fehér hotel 
című regényeiben vizsgálja A halálösztön és az életösztönök freudi koncepciójának 
eltérő poétikai reprezentációit. A két regény egyképp Freud írásának értelmező 
átsajátításán nyugszik, ám míg Szerb műve inkább demonstratív-illusztratív mó-
don, addig Thomas regénye erőteljesebb kritikai szemlélettel fordul a pszicho
analitikus elmélet felé. A fehér hotel utolsó fejezete ugyanis az emberirtást a re-
gény világán belül nem csupán (időbeli) következményként, de egyszersmind 
okként és eredőként is ábrázolva kérdőjelezi meg a freudi narratíva igazságát, és 
ezen keresztül érvényteleníti a modernitás Bildung eszméjét. Az 1937-es és az 
1981-es regény Freud-ábrázolásának eltérése két korszak ön -és kultúraszemléle-
tének összevetését teszi lehetővé.

Kulcsszavak: A halálösztön és az életösztönök, holokauszt, Bildung, Freud

Abstract

The study examines the differing poetic representations of Freud’s concept of the 
death instincts and life instincts (Beyond the Pleasure Principle) in Antal Szerb’s 
Utas és holdvilág and D. M. Thomas’s The White Hotel. Both novels are based on 
an interpretative appropriation of Freud’s writings; however, while Szerb’s work 
employs a more demonstrative and illustrative approach, the British novel adopts 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.16



Szabó Gábor

324

a markedly critical perspective on psychoanalytic theory. The final chapter of The 
White Hotel challenges the validity of the Freudian narrative by portraying gen-
ocide within the novel’s world not merely as a (temporal) consequence but also 
as a cause and origin, thereby invalidating the modern ideal of Bildung. The dif-
fering depictions of Freud in these novels, published in 1937 and respectively in 
1981, allow for a comparative analysis of two distinct eras’ self-conceptions and 
views on culture.

Keywords: Beyond the Pleasure Principle, Holocaust, Bildung, Freud

A kultúra fogalma a modernitás metafizikai alapjainak egyik olyan összetevő eleme, 
melyet mai jelentésében a felvilágosodás talált fel. Ebben az értelemben egyfajta 
kritikai erő, amely a jelent már nem a tradíciók összefüggésében szemléli, melyek 
puszta ősisége legitimálja aktuális érvényességüket. A változás kreatív erejének hor-
dozójává lett új időtapasztalat fényében önmagára tekintő, a tradíció társadalmából 
a kultúra társadalmába lépő modern korszak már a jövőbe vetített univerzális célok 
megvalósítójaként értelmezte magát. Ennek egyik fontos eszköze és dinamizálója 
volt a művelődés személyes és intézményi gyakorlata.

A Bildung – mely kifejezést Hegel a „Kultur” fogalmának redukciójaként és egy-
ben szinonimájaként használta – legáltalánosabb értelemben olyan folyamatként 
határozható meg, melynek során valaki a természetes szingularitásából kiemelked-
ve társadalmi egyénné válik azáltal, hogy elsajátítja és interiorizálja az általánost. Ez 
a kiteljesedés teszi képessé arra, hogy formálja (bilden) a világot, s értelmes cseleke-
deti révén maga is világa képévé (Bild) válhassék.1

Márkus György iménti megfogalmazása (aligha véletlen) Habermas szavaira 
emlékeztet, aki a felvilágosodás örökösének tekintett freudi pszichoanalízis prog-
ramjának emancipatorikus lényegét és intencióját szintén annak elősegítésében 
látja, hogy segítségével „az ösztön énnek énné kell válnia.”2 Vagyis a társadalom 
normatív elvárásrendjéhez alkalmazkodni képes, azokat interiorizálni és alkalmaz-
ni tudó egyénné, mely tanulási, beilleszkedési folyamat Freud szerint egyúttal vi-
szont egy olyan társadalom feltételrendjébe való betagozódást jelent, amely maga 
is „beteg”.

1 Vö: Márkus György: A kultúra hegeli fogalma. 43–63.
2 Jürgen Habermas: A metapszichológia szcientista önfélreértése. In Szummer–Erős: Filozófusok 
Freudról és a pszichoanalízisről. 1993. 95.



Szerb Antal és D.M. Thomas Freudot olvas

325

Míg a társadalom tagjai közti optimális érintkezést elősegíteni kívánó, az ön-
létrehozás folyamatának észközpontú értelmezéseként és gyakorlataként önmagára 
tekintő pszichoanalízis a Bildung megkérdőjelezhetetlennek tűnő akkulturalizációs 
programjának sikeres előmozdítójaként láttatta magát, addig a modernségkritikus 
diszkurzusok a szabad egyéniség megkonstruálásának-megkonstruálhatóságának 
eme képzetét már inkább a modernizmus egy illuzórikus történeti hitformájaként 
teszik kritikai újraértelmezéseik tárgyává. 

A modernségnek búcsút intő radikális észkritika a pszichoanalízis freudi mo-
delljében épp azt kérdőjelezi meg, amire az önmagában bízó modernség az öntu-
dat, önrendelkezés vagy önmegvalósítás fogalmaival és gyakorlatával mindig is 
törekedett.3

A freudi elmélet hermeneutikai rugalmassága egyébként is mintha eleve magá-
ban hordozná önnön dekonstruálhatóságának minden feltételét, ahogy erre már a 

„kemény tudomány” jelentékeny modernista képviselői is erős kritikai éllel hívták 
fel a figyelmet. Míg Habermas a freudi metapszichológia „szcientista önfélreértés”-
éről értekezik, Karl Popper többek közt épp a pszichoanalízis módszertanát 
értelmezve fogalmazza meg falszifikációs elméletét, mely szerint egy olyan elmélet, 
melyet semmilyen esemény nem tud megcáfolni, tudománytalan.4

Freud alakját és módszertanát Szerb Antal 1937-es „modern” (Utas és holdvilág) 
és D.M. Thomas 1981-es „posztmodern” (A fehér hotel) regényének összevetése 
kapcsán elsődlegesen abból a szempontból próbálom értelmezni, hogyan viszo-
nyul a két mű, illetőleg két korszak Freud kulturális szerepéhez, s rajta keresztül a 
felvilágosult modernitás progresszív személyiségeszményéhez és énépítési gyakor-
latához. A töréspont, amely e tekintetben eltérő szemléleti hangsúlyokat ír a regé-
nyekbe, a Thomas-mű végén ábrázolódó – Hayden White kifejezését kölcsönözve 

– „modern esemény”, amely egy olyan történelmi pillanatot rögzít, melynek „termé-
szetét, körét és implikációit az előző korok még elképzelni sem tudták volna”5, és 
ami visszamenőlegesen értelmezi újra, vagy épp törli el annak a humanista kultú-
rafelfogásnak az érvényességét, melynek egyik paradigmája épp Freud alakja volt. 
(Akinek munkásságát egyébként A világirodalom története rövid Freud-fejezetében 
a magyar szerző éppenséggel a modern kor legátütőbb eszméjének nevezte.6)

3 A kérdés természetesen ennél bonyolultabb, hiszen a modernségben már mindig is benne rejlett 
önnön filozófiai ellendiskurzusa.
4 Karl Popper: Tudomány: feltevések és cáfolatok. In Szummer–Erős: Filozófusok Freudról. 1993. 86.
5 Hayden White: A modern esemény. 2003. 265–286.
6 Szerb Antal: A világirodalom története. 1989. 834.



Szabó Gábor

326

A két mű e „töréspont” innenső és túlsó oldaláról Freudra vetett pillantásai 
a történelmi tapasztalatok időbeli eltérése okán természetszerűleg eltérő isme-
retelméleti-ideológiai felosztások szerint tagolják autonómia és alávetettség, 
önrendelkezés és kiszolgáltatottság, ráció és irracionalitás társadalmi mátrixát, 
s értelmezik ezek viszonylatában a személyiség létrehozásának és megőrzésének 
lehetőségeit.

Mindkét mű ugyanazt a Freud-szöveget, A halálösztön és az életösztönök című 
1920-as írást használja saját formai építkezésének és gondolati alapvetésének el-
sődleges mintájaként. Freud ebben a tanulmányában dolgozta ki elképzelését az 
ösztöntörekvések folyamatosan ismétlődő mintázatokon nyugvó, ám Érosz és 
Thanatosz ellentétes törekvéseit összekapcsoló mozgásáról, melynek iránya sze-
rinte végső soron e feszültségek leépítésére, s így az organizmus szerves állapotba 
történő visszajuttatásának, azaz saját anorganikus eredete visszaállításának célja 
felé tör. Arra a következtetésre jut, hogy mivel „az örömelv egyenesen a halálösz-
tön szolgálatában áll”, és „arra [van] hivatva, hogy az organizmus saját halálútját” 
biztosítsa, ezért „az egész ösztönélet a halál előidézésére szolgál.”7 

A két regény eme „saját halál” felé vezető út lehetőségeit hasonló formai meg-
oldásokon keresztül eseményszerűsíti, hiszen mindkét mű szerkezete az egymást 
ismételve újramondó, módosító, ellenpontozva szintetizáló fejezetek haladványá-
ban épül fel, e narrációs eljárással imitálva az ellentétes ösztöntörekvések ismétlő 
mechanizmusokon át halál felé vezető kacskaringós útjának freudi koncepcióját. 
(Az Utas és holdvilág szövege egyébként egészében is felfogható ismétlésnek, még-
pedig a Hogyan halt meg Ulpius Tamás? című 1919-es Szerb-novella újraírásának.)

A halálösztön… ellentéteket egybelátó dialektikája értelmében az Utas és 
holdvilág első és utolsó fejezete szintén a freudi koncepció formai modelljeként 
és értelmezéseként alkot összehangzó párost: a Nászút és A Pokol kapuja nem 
egyszerűen a kezdet és vég, hanem a szexualitás és a halál Freudnál diagnoszti-
zált organikus kölcsönviszonyát is rögzíti. Ugyanez jelenik meg a regényben az 
Ulpius-ház áterotizált gyerekkori játékainak leírásaiban, melyekben Mihály, Éva 
és Ulpius Tamás az „eredeti vágy”, a halál erotikus megtapasztalhatóságát állítja 
a játékkoreográfiák középpontjába. A regényszereplők történetében tulajdon-
képpen ez az a bizonyos „ősjelenet”, melynek elméletét Freud először a Farkas
emberről szóló 1918-as esettanulmányában dolgozta ki. (E tanulmány Thomas 
regényében is jelentős szerepet kap majd.) A Freud elméleti koncepcióját narratív 

7 Sigmund Freud: A halálösztön és az életösztönök. 1991. 68–69.



Szerb Antal és D.M. Thomas Freudot olvas

327

szintaxisként megjelenítő repetitív forma és a főszereplők azt eseményszerűen 
is modelláló, ismétlő életmozzanatokon előrejutó sorsának egyezése mellett 
mindkét mű bőségesen – és többnyire jelöletlenül – idézi Freudot. Waldheim 
professzor monológjai például A halálösztön és az életösztönök pontos összefogla-
lását szövik bele Szerb művébe: „az életösztönnel szemben egy ellenkező irányú 
ösztön is dolgozik, egy ösztön, amely igen ravasz, édes és erős csalogatással hív a 
megsemmisülés felé”8. A regényben (részben talán a Waldheim figurájához ada-
lékul szolgáló Kerényi Károly hatására) A halálösztön… középponti szerepe egy 
tágabb kultúrakoncepcióba íródik bele: aligha véletlen, hogy A világirodalom 
története épp ezt a művet emeli ki Freud munkásságából.

Waldheim értelmezése szerint ugyanis „a halálvágy a legfontosabb mítosz-
teremtő erők egyike”9. Ezen az optikán keresztül Szerb regénye Freud halálösz-
tön-elméletét mint a kultúra általános mintázatát értelmezi, s mind tájleírásai
ban, mind a terek megjelenítésében, mind pedig a regény művészeti-irodalmi 
vendégszövegeinek alkalmazása nyomán mint az európai civilizáció meghatáro-
zó dinamikáját jeleníti meg. 

Mihály egy hirtelen ötlettől vezérelve azért szakítja meg nászútját (Szerb itt a 
Gide-től tanult action gratuite elvét alkalmazza), hogy visszataláljon múltjához, s 
hogy a gyerekkori játékok „ősjelenete” és Tamás halálának összekapcsolódó meg-
értésén keresztül eljusson saját eredetének és végzetének tisztázásához. A megsza-
kított vonatút a regényben a szépen megtervezett életút megtörésének, kisiklatá-
sának kísérlete, ami A halálösztön… szellemében a végső megszűnés gyönyöre felé 
tartó haladást kitérőkkel lassító ösztöntörekvés késleltető/eltérítő freudi mecha-
nizmusát illusztrálhatja. Térbeli bolyongása pedig eme belső múltzarándoklat 
kiterjesztése és analógiája, hiszen az itáliai táj minduntalan a kultúra ősideje, s 
egyúttal a személyes élet anorganikus kezdőpontja felé fordítja figyelmét. Róma 
leírásában sem nehéz például felismerni Freud ismert hasonlatát a psziché szerke-
zete és a különböző történeti korokban egymásra-egymásba épülő Város hason-
ló rétegzettségről10, úgyhogy a sötét sikátorok ismeretlen járataiba merészkedve 

8 Szerb Antal: Utas és holdvilág. 1964. 179. Waldheim előadása a halálkultuszról és az élet- és 
halálösztönökről szóló fejtegetése szinte szó szerint olvasható a Magyar irodalomtörténet lapjain 
is (Szerb Antal: Magyar irodalomtörténet. 1986. 330–331), illetve A magyar preromantika című 
írásában is (In Gondolatok a könyvtárban. 1981. 318–319). Szerb Antal pszichoanalízissel kapcso-
latos nézeteinek részletesebb bemutatása: Havasréti József: Szerb Antal. 2019.150–158.
9 Szerb: Utas és holdvilág. 1964. 177.
10 Freud: Rossz közérzet a kultúrában. 1982. 333–334.



Szabó Gábor

328

különös borzongást és mámort érző Mihály vándorlása egyszerre válik a psziché 
mélyére, a történelem mélyére és az egzisztencia eredete felé irányuló szimboli-
kus utazássá. Szerb kissé túlírt regényének szinte egyetlen mozzanata, motívuma 
vagy szimbóluma sem hagy kétséget műve pszichoanalitikus allegorézise felől.

Mihály kereséstörténe a maga személyes szempontjából ugyan sikertelen – 
hiszen nem tudja „megélni” a vágyott halált –, ám a regényvilág intenciójának 
értelmében ez a kudarc éppenséggel a freudi elképzelés érvényességét illusztrálja. 
A megszakított vonatutazás, amellyel Mihály a maga kijelölt életútjáról letért, a 
regény szerint ugyanis azért nem vezethet el a maga által elképzelt „saját halál” 
megtalálásához, mert Freud szellemében – melyhez a mű híven ragaszkodik – az 
organizmus csak a maga determisztikusan kijelölt halálútjátjának ösvényén ha-
ladhat. Így hát édesapja visszavezeti Mihályt a sikátorok titokzatos világából a 
társadalomba, a rend szabályozott, ám számára lehangolóan szürke tereibe, hogy 
majd végül ott, a budapesti hivatalnoklét őrlésében lelhesse meg a maga valóban 

„saját” végzetét. Ulpius Éva levele tulajdonképpen A halálösztön… freudi konklú-
zióját közvetítve fogalmazza meg Mihály (és az olvasó) számára a regény tanulsá-
gát: „mindenki keresse a saját halálát.”11

D.M. Thomas regényének fejezetei is hangsúlyozottan A halálösztön és élet
ösztönökben vázolt és kidolgozott ismétlési kényszer mintázatát követik. Az első 
kettő a főszereplőnő előbb versben, később annak egy prózai változatában a re-
génybeli Freud kérésére megírt, majd átírt önanalízise, azt követi Freud analiti-
kus elemzése, amely részben ismétli, részben összegzi, illetve a pszichoanalitikus 
hermeneutika nyelvi és módszertani kereteibe helyezve mondja újra az analitikus 
tanulmányban frau Annaként megnevezett Lisa Erdmann szövegeit. Az esetta-
nulmány után a regény következő fejezete a Kijevbe költöző nő további életét 
írja le, folyamatosan visszautalva az előző részekből már ismert, ám új értelmezési 
keretek közt megjelenő élettényekre, illetve itt olvashatjuk az asszony levélváltá-
sát Freuddal, amelyben Lisa bevallja, milyen emlékeit hamisította meg az analí-
zis során. Ez a vallomás úgy módosít bizonyos régebbi jeleneteket és emlékeket, 
hogy ezzel nem egyszerűen Freud analitikus elemzését hitelteleníti, de a regény 
addigi jelentésösszefüggéseit, és Anna (Lisa) személyiségalakulásának mozzana-
tait is visszamenőlegesen módosítja a befogadó számára. Freud tévedésével pár-
huzamosan az olvasó is a történet újrastrukturálására (analízisére) kényszerül.

11 Szerb: Utas és holdvilág. 1964. 261.



Szerb Antal és D.M. Thomas Freudot olvas

329

A következő rész a Babij Jarban végrehajtott mészárlás leírása, ahol Lisát és 
fogadott fiát, több százezer zsidó sorstársukkal együtt brutálisan meggyilkolják, 
a regény utolsó fejezete pedig – amely a mű rendkívül kiterjedt recepciójában 
többnyire értetlenkedést és zavart okozott – egy időn és téren kívüli paradicsomi 
helyen élve mutatja Lisát, és a regény összes többi (addigra már) halott szereplőjét.

 A regény Szerb művéhez hasonlóan, ám annál reflektáltabban építi magába 
a pszichoanalízis elméleti mintázatát mind az ismétléseken nyugvó regénystruk-
túra építésében, mind a főszereplő saját halálát beteljesítő sorsábrázolásában, de 
a freudi esettanulmányok, sőt a Freud-életrajz és a pszichoanalízis történetének 
szövegbe illesztésével is.

 A fehér hotel rendkívül aprólékos, a szöveg számtalan helyén finoman felsej-
lő allúzióhálóját jellemzi, ahogy a mű még a szinte észrevehetetlenül apró leí-
rásaiban is A halálösztön és az életösztönök nyelvi és gondolati teréhez igyekszik 
kapcsolódni. Freudnak a regényben Lisa súlyos testi szenvedésekről tanúskodó 
arca például azoknak a katonáknak a tekintetét juttatja eszébe, akiket háborús 
traumák értek: márpedig A halálösztön és életösztönök elején Freud épp a háborús 
veteránok traumáinak vizsgálatából eredezteti elméletének kibontását.12

A harmadik fejezet fiktív Freud analízise kapcsán pedig a regény egyik értel-
mezője egyenesen úgy fogalmazott, hogy olyan megtévesztően hiteles, mintha 
csak egy váratlanul előkerült Shakespeare-kézirat bukkant volna fel13.

A fiktív esettanulmány azonban (Mihály sorsértelmező és sorsbeteljesítő szán-
dékú zarándoklatához hasonlóan) kudarcos, hiszen Anna ugye bizonyos esetek-
ben nem mondott igazat analitikusának, aki így hibás premisszákból vont le té-
ves következtetéseket. Így például téved az Anna neurózisát szerinte megalapozó 

– a már szintén emlegetett Farkasember-tanulmány analógiájára írott – ősjelenet 
meghatározásában is. Márpedig az „ősjelenet” megragadása a személyiségstruk-
túra pszichés deviációit meghatározó alapzat kijelölésének az a döntő mozzanata, 
amelynek érvénytelenné válása, középponti magyarázó erejének megszűnése az 
analízis teljes hermeneutikai építményének összeomlását vonhatja maga után. 
Döntően fontos tehát D.M. Thomas regényének a freudi analízis elhibázottsá-
gára rámutató mozzanata, hiszen itt jelenik meg a mű modernitáskritikájának 
első hangsúlyos jele, amely a pszichoanalízis Bildung-koncepciójában mutatkozó 
repedést érzékelteti. Ez a repedés, a koherensnek tetsző elméletben itt mégis fel-

12 Freud: A halálösztön… 1991. 18.
13 Jeffrey Berman: The Talking Cure. Literary Representation and Psychoanalysis. 1985. 270.



Szabó Gábor

330

sejlő, betöltetlenül maradó hiátus a regény végére aztán az európai történelem és 
kultúra betemethetetlen szakadékává tágulva tűnik elő. 

Lisa testi és lelki kórtörténete, szorongatóan magyarázhatatlannak lát-
szó tünetegyüttese voltaképpen a nyugati civilizáció betegségének allegóriája:  
a szubjektum és a történelem teste közti metonimikus egybejátszás az olvasót a 
Történelem kórtüneteit értelmező analitikus –Freuddal analóg – hermeneutikai 
pozíciójába helyezi. Ám a regényforma intenciója értelmében a regénybeli Freud 
értelmezői munkájában és szerepében allegorikusan magára ismerő befogadó 
egyúttal saját magyarázatainak a regényben kódolt elhibázottságával lesz kény-
telen szembesülni. A fehér hotel egy tágabb értelemben minden szisztematikus, 
rendszerszerű fogalmi összefüggések racionális hálójaként szövődő taxonómia 
korlátozott érvényének allegóriája is.

A központi magyarázóelv érvénytelenné válása következtében destabilizáló-
dó regényszerkezet újabb és újabb motívumai minduntalan más perspektívába 
helyezve módosítják a történet rendjét, mindig másképp mutatják elhibázottnak 
Freud (és vele párhuzamosan az olvasó) értelmezői koncepcióját, s ezzel Lisa – 
vagyis a modern szubjektum – keretezhetőségét. A Thomas-regény jelentése, 
azaz a freudi narratíva igazságának kritikai megkérdőjelezése formai szinten épp 
ebben a visszahajló, ismételve módosító-korrigáló szerkezetben rejlik.

De Freud az esettanulmányában ráadásul azt is beismeri, hogy Lisa két tü-
netére, a petefészkébe és a bal mellébe időnként belehasító kínzó fájdalomra, és 
a rémületes zuhanás-érzésre nem talál magyarázatot, ám ettől eltekintve a terá-
piát mégis sikeresnek véli. E két tünet a regény ezt követő részében, a Babij Jar-i 
mészárlás fejezetében nyeri el majd visszamenőleges magyarázatát, s egészíti ki 
Freud onnan nézvést immár végképp esetlegesnek mutatkozó értelmezését.

Ebben a részben Lisa a lövéseket megelőzve veti magát a hullákkal már teli 
gödörbe, zuhanástól összeroncsolt, ám még élő testét pedig egy részeg ukrán 
katona fogja meggyalázni: hatalmasat rúg bal mellébe, majd közösülést imitálva 
hüvelyén keresztül nyomja fel testébe szuronyát. Freud igazságát a regény szerke-
zete oly módon vonja tehát kérdőre, hogy az analitikus tudást egy majdan bekö-
vetkező jövő perspektívájából mutatja már-mindig-is érvénytelennek. A regény 
formaelve, amely, mint minden formaelv, világnézeti előfeltevéseket reprezentál, 
azt sugallja, hogy a mű nem csak Lisa sorsát, de a teljes modernitást illetően is a 
holokauszt eseményét tekinti „ősjelenetnek”.

Thomas regénye ezzel a szerkezeti és személeti megoldással a történelmi trau-
mát olyan nullpontként jeleníti meg, amely visszavonja és semmissé teszi a nyuga-



Szerb Antal és D.M. Thomas Freudot olvas

331

ti kultúra emancipatorikus, a Bildung humanista elképzelésein nyugvó alakulását, 
érvénytelennek mutatja az általa használt kategóriákat, így elsőképp a Hegel által 

„szabadságként” és „reflexióként” értelmezett „szubjektivitás” elvét. Azt a kategó-
riát tehát, amelynek implikációi hosszú időn át rögzítették és értékelték a valósá-
got, megformálták és hitelesítették egy olyan morális világegyetem képét, amelyre 
aztán folyamatosan hivatkozni lehetett, s amely ily módon látszólagos stabilitást 
kölcsönzött kultúránknak. Hiszen a modernségben – fogalmaz Habermas – a 
szubjektivitás elvének megtestesülésévé válik a vallásos élet, az állam és a társada-
lom éppúgy, mint a tudomány, az erkölcs és a művészet.14

A Lisa testében hordozott történelmi tapasztalat azonban a modernség korsza-
kában hordozott rettenetes jövő, a széthullás fenyegető elkerülhetetlenségét jelzi.15

Azzal, hogy a regény megfordított időrendjében (Szerb művéhez hasonlóan) 
a „vég” voltaképpen a „kezdet”-tel válik azonossá, Thomas műve a freudi alapsé-
mát historizálva, történelmi dimenzióba transzformálva erőteljesen kapcsolódik 
az Adorno és Horkheimer felvilágosodáskritikáját tovább értelmező Zygmunt 
Bauman gondolataihoz. A holokauszt –fogalmaz Bauman – „összhangban áll 
mindazzal a tudással, amit a civilizációnkról tudunk: vezéreszméivel, prioritá-
saival, az ezek mögött meghúzódó világképpel – és azokkal az elfogadottnak 
mondott módszerekkel, melyekkel együtt kereshetjük a boldogságot a tökéletes 
társadalomban.”16 

A holokauszt-szerű eseményeket a lengyel származású szociológus-filozófus 
a modern társadalom rejtett lehetőségeinek ritka, ám szignifikáns példájának 
tekinti, amely épp a Felvilágosodás által ránk hagyományozott instrumentális ész 
egyeduralmától támogatva teszi lehetővé „az erőszaknak erkölcsi mérlegelést mel-
lőző alkalmazását és fölhasználását, és fölmenti a racionalitást az alól, hogy kívá-
nalmaiban tekintettel legyen az erkölcsi normákra vagy az erkölcsi gátlásokra.”17

Thomas 1920-as években kezdődő története Lisa tünetein keresztül rejtett, 
már jelen lévő, ám még értelmezhetetlen mivoltában jeleníti meg azokat az el-

14 Habermas: A modernség időtudata és szükséglete a magában megbizonyosodásra. 1998. 21.
15 A regénybeli Lisa sorsába íródó halálsejtelem az Utas és holdvilág egy későbbi értelmezőjének 
alighanem kétséges, ám ebben az összevetésben mégis szóra érdemes elképzelése érdekes párhuza-
mot láttathat a két mű között. Sőtér István meglátása szerint ugyanis Szerb regényéből a „megjelölt 
ember” majdani borzalmas halálának jóslata és előérzete olvasható ki. (idézi: Havasréti: Szerb An-
tal. 2019. 613.)
16 Zygmunt Bauman: A modernitás és a holokauszt. 2001. 29.
17 Uo. 55.



Szabó Gábor

332

kerülhetetlen következményeket, amelyek a civilizáció inherens részeként írják 
egymásba a jelent és a jövőt. A regény megfordított időrendjében ok és okozat 
felcserélődik, a regényidő zárlata visszavezet annak kezdeteihez. A vég már a kez-
detekben megbújó baljós jelenlétét néhány apróbb, és szintén csak a zárlat felől 
értelmeződő mozzanattal is érzékelteti a szöveg. Lisa költői nyelven megírt, freudi 
szimbólumokban tobzódó önanalízise a fehér hotelben töltött időről, amelyben a 
szexualitás és a halál eksztatikus ritmusa a Halálösztön… gondolati modelljét is-
métli, a fiktív freudi analízis szerint az anorganikus állapot „óceáni érzését” jeleníti 
meg. Ezt a metaforát, amelyet egyébként Freud a Rossz közérzet a kultúrában című 
írásában alkalmaz és magyaráz18, Thomas regénye többször is említi, ám a hotel 
tökéletes, nem e világi boldogságát itt mégis számos ijesztő körülmény próbál-
ja – sikertelenül – megzavarni. Legijesztőbb módon azok a természeti elemekhez 
köthető tömegszerencsétlenségek – a hegyomlás, a lanovkabaleset, a szállodatűz 

–, amelyek ugyan rengeteg áldozatot követelnek, ám mindez mit sem zavarja a ho-
telba folyamatosan özönlő vendégeket, akik – mint Lisa és szeretője – a pusztulás 
folyamatos fenyegetése mellett is önfeledten merülnek el a testhatáraikat lebontó 
érzéki örömökben. A fejezet e tekintetben nyilvánvalóan Erosz és Thanatosz pár-
harcának A halálösztön…-ben kidolgozott elképzelésének költői átirata.

Elsőre nehezebben magyarázható az a jelenség, amikor a paradicsomi idill-
be betörő Thanatosz fenyegetésével párhuzamosan időnként száraz falevelek 
sodródnak a „hotel” nem e világian boldog terébe, melyek zavaró, nyugtalanító 
idegenségével akkor még a szereplők (és majd Freud analízise) sem tud mit kez-
deni. A motívum ismét a mészárlás-jelenet során, az avarban, őszi falevelek közt 
kúszva életét mentő Dina Pronyiscseva, az egyetlen Babij Jar-i túlélő menekülé-
sének ábrázolása során nyeri el végül értelmét a történelmi sorsmeghatározottság 
jóslatszerű előrejelzéseként. Ezt a jelenetet egyébként a regény elején Lisa egy lá-
tomásos álomban már szintén előre végigéli, de álma majd csak e regény végén 
ismétlődő felbukkanásában válik jelentésessé: a regény szerkezete a kezdetet és 
véget, a mű fizikai létének és főszereplője életének végpontjait egyképp összekap-
csoló ismétléssel ismét a freudi koncepciót idézi.

Szintén visszamenőleges jelentéssel gazdagodó mozzanattá válik a mű elején 
egy bizonyos, „mocsári hullákat” említő fiktív Jung-levél szövegbe építése, ami 
majd egy újabb ismétlés során, a Babij Jar-i áldozatokat rejtő gödör elmocsarasí-
tása kapcsán nyeri el történelmi jelentését.

18 Freud: Rossz közérzet… 1982. 329.



Szerb Antal és D.M. Thomas Freudot olvas

333

Thomas regénye nem hisz abban a tiszta, szennyezetlen létállapotban, amely 
mentes lehetne a történelem erőszakától.19 Az óceáni érzés énhatárokat elmosó, 
a szubjektum normatív civilizációs alávetettségétől szabad létének koncepcióját 
Freud az „én” eredeti állapotba (és, ami ugyanaz: a megszűnés anorganikus álla-
potába) történő örökös visszavágyódásának metaforájaként magyarázza. Szerb 
regénye ugyancsak eljátszik ezzel a freudi metaforával, hiszen Ulpius Tamás (és 
Waldheim professzor is) nem egyszer egy „örvény”-nek nevezett állapotban, az én-
vesztés borzongató szédületében, az én-határok bódító eltűnésében éli meg a halál-
tapasztalat, a nem-lét hívásának gyönyörét. (Ennek projekciója a regényben a gye-
rekek haláljátéka és majd Mihály mindezek megismétlésére irányuló halálvágya.)

Az én-kontúrok feloldódása, a puszta létezéssel való egyesülés, az „örökké
valóság sejtelmének”20 határtalan érzése mindkét regényben mint vágyott 
létállapot metaforizálódik, ám a két regény szereplői más és más okok miatt 
lesznek képtelenek ennek elérésére. Mihály akaratlagosan próbálta átrajzolni 
sorsmintázatát, eltéríteni a saját halálához vezető utat, ám míg Szerb regénye en-
nek sikertelenségével épp a freudi koncepció érvényességét igazolja, addig Tho-
mas műve a modern történelem fenyegető jelenléte miatt viszont épp a személyes 
sorskonstrukció tervezhetőségét és pszichoanalitikus magyarázhatóságát mutat-
ja érvénytelennek.

A regény utolsó fejezetében a túlvilági Tábornak a nem-létbe történő erotikus, 
örömteli visszahullás freudi értelmében szintén A fehér hotel című fejezetben ol-
vasható felhőtlen boldogság helyszínének kellene lenne. S habár Lisa itt szintén 
valami időn kívüli békében találkozik múltjának minden fontos, immár halott 
résztvevőjével – szállodatűzben elégett édesanyján kívül például Freuddal is –, 
ám ők nagyon is hangsúlyosan viselik magukon a történelem sebeit: a Tábor la-
kóit a fájdalom és az erőszak nyomai szabdalják. A kezdet (a Fehér hotel óceáni 
világa) és a vég (a Tábor hasonló anorganikus nyugalma) Thomas regényében te-
hát egyképp a történelem irracionális traumáinak bélyegével terhes: amott a szá-
raz falevelek zavarba ejtő idegensége, itt a sebek fájdalmas látványának egymást 
ismételve-magyarázó motívuma mutatja elhibázottnak A halálösztön…ontológi-
ai alapvetését.

19 Arthur Koestler Sötétség délben című regényének főszereplője, aki szintén a történelem és az 
ideológiai indoktrináció áldozataként várja kivégzését, gondolatban szintén az „óceáni érzés” min-
den repressziótól mentes vágyképzetét állítja szembe a történelmi „én” kiszolgáltatottságával, Lisá-
hoz hasonlóan természetesen szintén hiába. [Koestler: Sötétség délben. 1998. 263.]
20 Freud: Rossz közérzet… 1982. 329.



Szabó Gábor

334

Lisa szenvedése, testének meggyalázása, sorsának irracionalitása Thomas re-
gényében ellenáll minden logikus magyarázatnak. Azt sugallja, hogy nem léte-
zik az instrumentális ész által mozgósított olyan diszkurzusforma és módszertan, 
amely képes lenne kifejezni a történelem rettenetébe vetett szubjektum igazságát, 
hiszen a regény tanúbizonysága szerint az mindig kibújik az őt keretezni próbáló 
taxonómiák alól. Freud kudarca Thomas regényében a modernitás, a felvilágosult 
ráció, illetőleg az önrendelkezésre képes, reflexív szubjektivitás kudarca, amely 
képtelen megbirkózni a létezés irracionális eseményeivel. A fehér hotel arról a mo-
dern szituációról beszél, amikor az ész lerombolja az épp saját maga által lehetővé 
tett racionális kiszámíthatóságot és humanitást, és a felvilágosodás dialektikája 
így a felvilágosodás önfelszámolásába csap át. Szerb Antal a végnapjait élő mo-
dern szubjektum egzisztenciarajzát pedig épp annak a felvilágosodásban gyökere-
ző freudi sorsnarratívának keretein belül modellálja és igazolja, amelyet Thomas 
regénye a történelmi traumák perspektívájából immár érvénytelennek tekintett. 

A fehér hotel ebben a tekintetben a hosszúra nyúlt modernitás jelenkori önisme-
rete, amely a Hegel által érvényre juttatott kritikai önmegértés előfeltevéseivel és 
reflexiójával fordul vissza saját történetének –jelen esetben az Utas és holdvilág-
ban reprezentálódó – értelmezése felé.

Irodalom

Bauman, Zygmunt: A modernitás és a holokauszt. Ford. Greskovits Endre. Buda-
pest: Új Mandátum Könyvkiadó, 2001.

Berman, Jeffrey: The Talking Cure. Literary Representation and Psychoanalysis. 
New York and London: New York UP, 1985.

Freud, Sigmund: A halálösztön és az életösztönök. Ford. Kovács Vilma. Budapest: 
Múzsák, 1991.

---: Rossz közérzet a kultúrában. Ford. Linczényi Adorján. In Uő: Esszék. Buda-
pest: Gondolat, 1982. 333–334.

Habermas, Jürgen: A metapszichológia szcientista önfélreértése. Ford. Szummer 
Csaba. In Szummer Csaba – Erős Ferenc szerk.: Filozófusok Freudról és a 
pszichoanalízisről. Budapest: Cserépvalvi, 1993. 95.

---: A modernség időtudata és szükséglete a magában megbizonyosodásra. Ford. 
Zoltai Dénes. In Uő: Filozófiai diskurzus a modernségről. Budapest: Heli-
kon Kiadó, 1998.



Szerb Antal és D.M. Thomas Freudot olvas

335

Havasréti József: Szerb Antal. Budapest: Magvető, 2019. 
Koestler, Arthur: Sötétség délben. Ford. Bart István. Budapest: Európa Könyvki-

adó, 1998.
Márkus György: A kultúra hegeli fogalma. Ford. Lánczi András. In Uő: Kultúra 

és modernitás. Hermeneutikai kísérletek. Budapest: TTwins – Lukács Ar-
chívum, 1992. 43–63.

Popper, Karl: Tudomány: feltevések és cáfolatok. Ford. Szummer Csaba. In 
Szummer–Erős szerk.: Filozófusok Freudról. 1993. 86.

Szerb Antal: Utas és holdvilág. Budapest: Magvető, 1964.
---: Magyar irodalomtörténet. Budapest: Magvető, 1986.
---: A világirodalom története. Budapest: Magvető, 1989.
---: Gondolatok a könyvtárban. Budapest: Magvető Könyvkiadó, 1981. 318–319.
White, Hayden: A modern esemény. Ford. Scheibner Tamás. In Kisantal Tamás 

szerk.: Tudomány és művészet között. A modern történelemelmélet problé-
mái. Budapest: L’Harmattan–Atelier, 2003. 265–286.





Modernség  és modernitás
ISBN 978 963 000 000 x

Pók Attila
ORCID: 0000 0001 8702 3034-
Affiláció: Kőszegi Felsőbbfokú Tanulmányok Intézete (iASK); ELTE HTK Történettudományi 
Intézete

Szabadkőművesség és modernizáció 
Magyarországon

Absztrakt

Dolgozatom tézise szerint a magyar szabadkőművesség két periódusban járult 
hozzá a magyarországi modernizációt megalapozó folyamatokhoz: a 18. század 
utolsó harmadában és az 1886–1914 közötti időszakban. Befolyásával, szerepé-
vel kapcsolatban igen adekvát a konferenciafelhívás kérdése: a fennállóhoz való 
kritikai viszonyulás a komfortábilis rend megzavarását jelenti-e, avagy a megszo-
kott rend instabillá válására adott egyik lehetséges választ? Ez a konstruktív kri-
tika, utal rá a felhívás, nem pusztán elutasítja, bírálat tárgyává teszi vagy megta-
gadja az ó világát, hanem azzal szemben állításokat, tartalmakat és programokat 
fogalmaz meg. Amit eddig jónak, igazságosnak, igaznak és szépnek gondoltunk 
vagy hittünk, arról kiderül, hogy valójában nem is az: immár más a jó, az igazsá-
gos, az igaz és a szép. Ilyen gondolatok kidolgozásának műhelyei voltak a szabad-
kőműves páholyok. A modernizációt mai analitikus fogalomként használom: a 
18. századi források újításról, a változtatások szükségességéről szólnak, a 19–20. 
század fordulóján leginkább a művészetekkel és társadalomtudományokkal kap-
csolatban használják a modern fogalmát.

Kulcsszavak: modernizáció, szabadkőművesség, társadalomkritika

Abstract 

According to the thesis of the paper Hungarian Freemasonry contributed to the 
processes that laid the foundations for modernization in Hungary in two periods: 

https://doi.org/10.14232/lh.2025.3.17



Pók Attila

338

in the last third of the 18th century, and between 1886 and 1914. The question 
posed in the conference call for papers is very relevant to its influence and role: 
does a critical attitude towards the status quo mean disrupting the established 
order, or is it one possible response to the instability of the troubled order? This 
constructive criticism, as the call suggests, does not merely reject, criticize, or 
deny the old world, but rather formulates statements, content, and programs in 
opposition to it. What we previously thought or believed to be good, just, true, 
and beautiful turns out not to be so: what is good, just, true, and beautiful is now 
different. Masonic lodges were workshops for developing such ideas. I use mod
ernization as a contemporary analytical concept: 18th-century sources use this 
term as reference to innovation and the need for change, while at the turn of the 
19th and 20th centuries, the concept of modernity was used primarily in relation 
to innovative developments in arts and social sciences.

Keywords: modernization, freemasonry, social criticism

Konferenciánk felhívásából kiindulva építettem fel előadásom tézisét és alap-
kérdését. A tézis: a magyar szabadkőművesség két periódusban járult hozzá a 
magyarországi modernizációt megalapozó folyamatokhoz: a 18. század utolsó 
harmadában és az 1886–1914 közötti időszakban. Befolyásával, szerepével kap-
csolatban igen adekvát a konferenciafelhívás kérdése: a fennállóhoz való kritikai 
viszonyulás a komfortábilis rend megzavarását jelenti-e, avagy a megszokott rend 
instabillá válására adott egyik lehetséges választ? Ez a konstruktív kritika, utal rá 
a felhívás, nem pusztán elutasítja, bírálat tárgyává teszi vagy megtagadja az ó vilá-
gát, hanem azzal szemben állításokat, tartalmakat és programokat fogalmaz meg. 
Amit eddig jónak, igazságosnak, igaznak és szépnek gondoltunk vagy hittünk, 
arról kiderül, hogy valójában nem is az: immár más a jó, az igazságos, az igaz és a 
szép. Ilyen gondolatok kidolgozásának műhelyei voltak a szabadkőműves páho-
lyok. Előadásomban a modernizációt mai analitikus fogalomként használom: a 
18. századi források újításról, a változtatások szükségességéről szólnak, a 19–20. 
század fordulóján leginkább a művészetekkel és társadalomtudományokkal kap-
csolatban használják a modern fogalmát.



Szabadkőművesség és modernizáció Magyarországon

339

I.

Néhány alapadat a testvériség magyarországi történetének kezdeteiről: 32 év-
vel az első, londoni szabadkőműves nagypáholy megalakulása után 1749-ben 
Brassóban jött létre az első magyar páholy, majd többek között 1764-ben Nagy-
szebenben, 1769-ben Eperjesen, 1770-ben Pesten alakult páholy. Ezt megelőző-
en magyar szabadkőművesek működtek bécsi páholyokban, de az első magyar 
felavatott szabadkőműves Péter Róbert kutatása szerint Esterházy Pál Antal volt, 
akit 1733-ban egy londoni francia nyelvű páholyban avattak, s ebben az időszak-
ban lett szabadkőműves Lisszabonban Mardel Károly építész.1 Fontos a bécsi pá-
holyokban működött, Mária Terézia udvarában szolgáló testőrírók munkássága, 
ide tartozott például Báróczy Sándor, aki az első magyar nyelvű áttekintést írta a 
szabadkőművességről.2

A 18. század utolsó harmadára vonatkozó tézisemet a horvát-szlavón területen 
Draskovics János vezetésével Varasdon, Kőrösön, Eszéken létrejött páholyokból 
1775-ben Brezovican alakult s 12 évig dolgozó első magyar nagypáholy alkot-
mánytervnek nevezett programjára alapozom.3 Ez a Montesquieu hatását tükrö-

1 Legújabban minderről összefoglalóan lásd Péter Róbert: Az első magyar szabadkőművesek. 2020. 
9–11.; Benedek Szabolcs: A magyar szabadkőművesség. 2020. 12–23.; Granasztói Olga: Szabadkő-
műves árulók. Új felvetések a magyarországi szabadkőművesség 18. századi történetéhez. 2016. 599–624.
2 Báróczi Sándor:  A mostani Adeptus vagyis a szabad kőmivesek valóságos titka. 1810. Új kiadása:  
A mostani Adeptus vagyis A szabadkőmívesek valóságos titka. 1997.
3 A Magyar korona alatt provinciába tömörült szabadság-szabadkőművesség alkotmány-rendszere. 
A dokumentum megtalálható Bécsben: Systema Constitutionis Latomiae Libertatis sub Corona 
Hungariae, in Pro-vinciam redactae. Österreichisches Staatsarchiv, Haus-, Hof- und Staatsarchiv, 
Kabinettsarchiv, Vertrauliche Akten, Kn. 60/2-2-2. ff. 68–112, 133.; valamint Budapesten a Ma-
gyar Nemzeti Levéltár Országos Levéltárában. (P 1134 Vegyes iratok/Miscellaneae, A/1., No. 18. 
pp. 950–960.) Erről lásd Lengyel Réka: Mi maradt meg a dégi Festetics-levéltár szabadkőműves 
forrásanyagából? Az MNL OL P 1134, Vegyes iratok, A sorozat, 1. tétel, 18. szám alatti iratanyag 
tartalma. 2016. 625–639. Először H. Balázs Éva tárta fel és kezdte feldolgozni ezt az iratanyagot, 
lásd H. Balázs Éva: A felvilágosult abszolutizmus Habsburg variánsa. 1989.; valamint Uő: Bécs és 
Pest-Buda egy régi századvégen 1767-1800. 1987. Sokat foglalkozott a Draskovics obszervanciával 
Alice Reininger, pl.: The Draskovic Observance, A Masonic Document from Croatia. 2015. Ez a kiad-
vány angol fordításban közli az alkotmány szövegét is.
Újabban Balogh Piroska elemezte azt a forrást. Tanulmányom e része elsősorban az ő írásaira épült, 
vö. Balogh Piroska: The Constitutional Principles of the Draskovich Observance and its Influence on 
Cultural Networks. 2019.; Uő: The Institution of Draskovics Observance and the Masonic Anthropol-
ogy of the Enlightenment. 2018. Igen alapos elemzést ad e dokumentum egyes elemeiről Rédey-Ke-
resztény János: Szabadkőműves áthallások Agyich István Balassa Ferenc grófhoz címzett latin nyelvű 
alkalmi költeményében (1785). 2022.



Pók Attila

340

ző, eredetileg latin nyelvű, 1777-re elkészült kéziratos formában terjedő szöveg a 
felvilágosodás magyarországi hatásának fontos dokumentuma, akár modernizációs 
programalapozásnak is tekinthető. Természetesen nem a modern pártprogramszerű 
értelemben, hiszen a szervezet sajátossága misztikus, ezoterikus és racionális elemek 
vegyítése. Az építkezés első lépése mindig az egyén tökéletesítése, a rituálék és az 
erkölcsi, társadalmi, kulturális kérdésekről zajló strukturált eszmecserék a durva kő 
csiszolását, vagyis a társadalom jobbítására képes erényes személyiségek nevelését 
szolgálják. Az intézmény legitimitását, relevanciáját ekkor tagjai pozíciója és stá-
tusza, mély társadalmi beágyazottsága adja, ezért lehetnek önértelmezésük szerint 
előre vivő gondolatok képviselői. Az „alkotmány” nyolc erényt sorol fel a következő 
sorrendben: „humanitas” (emberiesség), „amicitia” (barátság), „aequalitas” (egyen-
lőség), „silentium” (visszafogottság), „sacer furor”, másképp „enthusiasmus” (lelke-
sültség), „animi constantia” (állhatatosság), „stadium inspirandae activitatis” (tevé-
kenység) és „honestas” (becsületesség). Általános elvekről van szó, de a tevékenységi 
területeknél igen gazdag a javaslatlista. Szó esik az alkotmánytervezetben a társadal-
mi egyenlőtlenségek mérséklésének szükségességéről, s a jozefinizmust vetíti előre 
az igen keményen fogalmazott kérdés: mi kedvezőbb egy nép számára: ha polgárai 
erkölcsileg kifogástalan ateisták vagy ha becstelen, de istenhívő emberek? Kérdése-
ket vet fel a honvédelem szervezeti formáiról (zsoldosokra vagy önkéntesekre célsze-
rű-e építeni, mi motiválhatja a katonákat: hírnévszerzés, a hazára támadók gyűlölete 
vagy a hazaszeretet), az állami alkotmányok lehetséges tartalmáról, az államigazga-
tás feladatairól, az adóteher elosztásának lehető legméltányosabb módjairól, a közjó 
és a magánboldogság viszonyáról. Mérlegelendőnek tartja, hogy célszerű-e az ország 
népességének növelése, így külföldről telepesek behívása. Hogyan lehet az emberi-
ség szeretetét a csak a hazára irányuló szeretettel összeegyeztetni, milyen oktatási-ne-
velési rendszer révén lehet a közjót szolgáló állampolgárokat nevelni?

A dokumentum abban légkörben készül, amelyet formált Mária Terézia 
1767. január 23-án kibocsátott úrbéri pátense: nem az uralkodóval szemben, ha-
nem attól együttműködő kezdeményezést is várva terjednek ezek a gondolatok.  
A felvilágosult abszolutizmus reformjainak szellemi háttere alakul itt ki, s az 
1780-ban a Habsburg Birodalom élére kerülő II. József cselekvési lehetőséget kí-
nál. A politizáló arisztokrata mágnások és köznemesek (Berzeviczy Gergely, Des-
sewffy József, Erdődyek, Eszterházyak, Hajnóczy József, Haller József, Kazinczy 
Ferenc, Kármán József, Pálffyak, Pálóczi Horváth Ádám, báró Podmaniczky 
József, Skerlecz Miklós, Széchényi Ferenc, gróf Teleki Sámuel) nagy része szabad-
kőműves, a páholyok a reformgondolatok kimunkálásának műhelyei. 1780-tól 



Szabadkőművesség és modernizáció Magyarországon

341

négy éven át – a témakör egyik legalaposabb ismerője, H. Balázs Éva szerint – 
egyenlőségi jelet tehetünk a szabadkőműves és a jozefinista közé4. A sokirányú 
cselekvés és tervezés közös nevezője a tolerancia. A központ Pest és Buda, a pá-
holyokban arisztokraták, középnemesek, értelmiségiek találkoznak. II. József fel-
ismeri a szabadkőművesek hasznosságát reformtervei számára, de központosítási 
törekvéseinek itt is teret ad. 1784-ben birodalmi nagypáholyt hoznak lére (17 
örökös tartománybeli, 7 cseh, 12 magyarországi, 3 erdélyi, 4 galíciai, 2 lombard, 
16 belga páholy). Evvel az önszerveződő mozgalomnak szab határt, amit azután 
az 1785-ben kiadott szabadkőműves pátens tovább szigorít: rendőrségi ellenőr-
zést vezet be a kőműves páholyok napi munkája felett.

A hálózat így egyre inkább az uralkodó ellen fordul, ennek egyik következ-
ménye a Martinovics-mozgalom. A sugárzó egyéniségű kalandor először Lipót 
császár környezetében keres befolyást, majd amikor Ferenc császár nem tart 
igényt szolgálataira, a titkos társasági formát választja. (A 90-es évek elején mint-
egy 2000 lehetett a testvérek száma.) A sikertelen összeesküvés tervébe beavatott 
vezetőket Martinovics letartóztatása után elárulta, emberi gyarlósága megkérdő-
jelezhetetlen, és szerepe meghatározó a szabadkőműves tevékenység 1795-ös be-
tiltásában. Mindevvel együtt fontosnak tartom itt Miskolczy Ambrus gondolatá-
nak idézését: hogyan hihettek olyan formátumú emberek, mint Hajnóczy József 
vagy Szentmarjai Ferenc Martinovicsnak?5 A II. József halála utáni helyzetben, a 
francia forradalomról érkező hírek idején a nagyarányú változások nem tűntek 
lehetetlennek, és ezért maradhatott fenn inspiráló erőként a radikális változáso-
kat vizionáló Martinovics emlékezete a modernizálási terveket kovácsoló csopor-
tok és személyiségek számára egy évszázaddal később is. A kronológiai tovább-
lépés előtt azonban összegezzük, leginkább H. Balázs Éva és Miskolczy Ambrus 
kutatásaira támaszkodva, az első korszak jelentőségét.

II.

Már Szekfű is felfigyelt a szervezet fontosságára: „…a szabadkőművesség az új 
szellemű Magyarország kialakulásának egyik legfőbb tényezője volt, s a legelső, 

4 H. Balázs: A felvilágosult abszolutizmus.1989. 1110.
5 Miskolczy Ambrus: .A modern magyar demokratikus kultúra „eredeti jellegzetességeiről”. 1790–
1849. 2006. 42.



Pók Attila

342

mely már elég helyzeti energiát gyűjtött magába, hogy hozzákezdhessen a régi 
életformák megváltoztatásához… egy pillanatig úgy látszott, mintha a barokk ha-
gyományos nemzeti jellegének helyét a szabadkőművesség internacionalizmusa 
készülne elfoglalni” – írta nagy szintézisében.6 H. Balázs Éva kezdte el részletesen 
feltárni ezt a korszakot. Mint generációjának oly sok tagja, az ő számára is a mo-
dern kori Magyarország kevés csillagórájának és sorozatos tragédiáinak okkeresé-
se volt ugyanis a meghatározó történészi feladat. A magyarság Kárpát-medencei 
helye, a Habsburg – magyar viszony, Magyarország modernizációs megkésettsé-
ge foglalkoztatta. Mályusz Elemér tanítványaként a településtörténettől indult, 
és minden bizonnyal nagy hatással volt rá 1848 centenáriuma. Igen fiatalon for-
málja saját útját kérdésfeltevéseiben ugyanúgy, mint forrásválasztásában, forrásk-
ritikájában és módszertanában. Politika-, eszme- és társadalomtörténet mezsgyé-
jén járva kutatja a reformkorhoz és 1848-hoz vezető utat.

A Történettudományi Intézet vezetősége által kitűzött, II. József korának 
irányába mutató jelzőtáblát követve talált rá az 1960-as, 70-es évek fordulóján 
Berzeviczy Gergelyre és a szabadkőművességre. Azokat a személyiségeket és in-
tézményeket kereste, akik és amik a felvilágosodás, a francia forradalom eszméit 
közvetítették a magyar társadalom felé. Tehetsége, kitartása, szívós szorgalma és 
kutatói szerencséje addig nem használt forrásokhoz vezették, amelyek a francia, 
nyugat-európai politikai ideológiák Magyarországon nem szolgai másolást, ha-
nem megtermékenyítő, eredeti gondolatokat ébresztő hatását bizonyították (és 
ebben szemlélete alapvetően tér el Szekfűétől). Legnagyobb felfedezése a Feste-
ticsek dégi levéltárából megmaradt iratanyagok másolatai voltak az Országos Le-
véltárban. (Azok, amelyeket Abafi Lajos lemásoltatott, s amelyek eredetije eltűnt, 
feltehetőleg megsemmisült.) Már az 1970-es évek elejétől kezdve készült ezek-
nek az iratoknak a kritikai kiadására, de perfekcionizmusa, teljességre törekvése 
miatt ezt haláláig nem tudta lezárni, és bízott abban, hogy tanítványai fejezik 
majd be ezt a munkát. Életműve gazdagon dokumentált, megkerülhetetlen mér-
földkő abban a legújabban Miskolczy Ambrus által ismertetett, több generáció 
történészei között zajló vitában, amely nagyon leegyszerűsítve arról folyt, folyik: 
van-e folytonosság az 1790-es és az 1830-as évek reformtörekvései között, vagy 
közben megszakadtak az ígéretes erőfeszítések? A kérdés felületes megválaszolá-
sának igénye is olyan alapkérdésekhez vezet el, mint a magyar politikai kultúra 
nyugati és keleti elemeinek viszonya, a liberális, demokratikus politikai eszmék 

6 Hóman–Szekfű: Magyar Történet V. kötet. 1936. 32.



Szabadkőművesség és modernizáció Magyarországon

343

és gyakorlat magyarországi gyökereinek kérdése, és mindezekhez döntő forrás a 
szabadkőművesség eszme- és társadalomtörténete.

Miskolczy Ambrus emlékeztet arra, hogy ezt a folytonosság - megszakítottság 
vitát két nyugati magyar történész, Csáky Móric és Kecskeméti Károly kezde-
ményezte, miután H. Balázs Éva és Hajdú Lajos már korábban jelezte, hogy a 
nagy átalakulás a jozefinizmussal kezdődött, és igénye már korábban jelentkezett. 
Valamennyien a folytonosságot képviselték a korábbi uralkodó megszakítottság 
felfogással (Horváth Mihálytól Kosáry Domokosig)7 szemben. H. Balázs Éva 
említett írásai különösen határozott, máig ható érvényű, a folyamatosságot do-
kumentáló választ adtak erre a kérdésre, utalva arra, hogy a szabadkőművesség az 
új szellemű Magyarország kialakulásának egyik legfőbb tényezője volt. H. Balázs 
Éva értelmezése szerint 1848 márciusának előkészítése akkortájt kezdődik, ami-
kor az egyetem 1777-ben Nagyszombatról Budára, majd Pestre költözik. A negy-
vennyolcas március mintegy összefoglalta, magába sűrítette a megelőző néhány 
évtized legjobb törekvéseit. Semmiképpen sem a februári párizsi forradalom és a 
kormányokat megrendítő többi külföldi mozgalom magyar utórezgése csupán. 
Ha az lett volna, nem tart az említetteknél tovább. Többször kifejtette előadásai
ban és írásaiban, hogy Berzeviczy Gergely8 élete és életműve alkalmas arra, hogy 
bemutassa: szellemi áramlatokban, a politikai gondolkodás változásaiban a 18. 
század mintegy ölelkezik a következő korszakkal. Kicsengése egyben bevezető 
akkord a reformkorhoz, melynek buzgó előkészítője. A 20-30 páholy az 1770-es, 
80-as évek fordulóján 1000 főnél kisebb tagságának „religiózus elragadtatással” 
végzett munkája az állami hatalomtól független közvélemény kialakulását segíti 
elő. Legalább háromnegyedük nemes, földbirtokos, túlnyomórészt protestáns, 
és ezért II. József toleranciarendeletéig kisebb megyei hivataloktól eltekintve 
az apparátusból ki voltak rekesztve, jövőtervező műhelyük a páholy, a „lózsi” 
volt. A toleranciarendelet megjelenése után számos protestáns jozefinista sza-
badkőműves „honfoglalásszerűen” foglalt el központi hivatalokat, ők segítették 
elfogadtatni a nemesi tömegekkel II. József számos központosító, népszerűtlen 
rendelkezését.

A hosszabb távú folyamatokat vizsgálva az alapkérdés itt a modern magyar 
demokratikus politikai kultúra eredete és formálódása. Miskolczy Ambrus meg-

7 Miskolczy Ambrus: Egy történészvita anatómiája. 1790–1830/1848: folytonosság vagy megsza-
kítottság? (avagy „mit üzent Kossuth Lajos?”) 2005. 160–212.
8 H. Balázs Éva: Berzeviczy Gergely, a reformpolitikus. 1967.



Pók Attila

344

fogalmazása szerint a folyamatnak három lépcsője van: a titkos társasági demok-
ratikus kultúra, a magántársasági demokratikus kultúra és a modern nyilvánosság. 
A titkos társasági demokratikus kultúrát a szabadkőművesség formálja. Olyan 
közösség, amely a tagok egyenlőségét hirdeti és a rendi szemléleten túllépve 
polgári, teljesítményalapú értékekre épít. Eszmetörténeti és szervezet-történeti 
szempontból a már említett, etnikai nemzetek fölötti hungarus mozgalom, az ún. 
Draskovics obszervancia hagyománya kiemelkedő.

III.

A szabadkőműves szervezet 1795-ös betiltása nem jelenthette a páholyokban for-
málódott gondolatok terjedésének betiltását, így a magyar tudományos akadémia 
gondolata, a nyelvújítás, a színészet, nemzeti múzeum, nemzeti könyvtárépítés 
tervei továbbélnek. 1848-49 nem adott elég időt a mozgalom új életre keltésére, 
azonban az 1848-as emigráció számára a svájci, franciaországi, olaszországi páho-
lyok fontos kapcsolatépítési lehetőségeket kínáltak. Így került a szövetségbe Klap-
ka György, Pulszky Ferenc Torinóban, Horváth Mihály Genfben, Andrássy Gyu-
la, Almássy Pál, Türr István, gróf Teleki László Párizsban, Vukovits Sebő, Rónay 
Jácint Angliában. Közülük kerültek ki azok, akik a kiegyezés utáni lehetőségeket 
kihasználva építették újjá a magyar szabadkőművességet. Ebben az időszakban je-
lentősen differenciálódik a nemzetközi szabadkőműves mozgalom: az angolszász 
és skandináv országokban a deista, a liberális államhatalomhoz közelebb álló (Ang-
liában az uralkodóházzal összefonódó), a latin országokban a radikális társadalmi 
mozgalmakat, állam és egyház szétválasztását támogató nézetek dominálnak. Ezt a 
megosztottságot tükrözi, hogy két nagypáholy jön létre Magyarországon: az angol 
rítusú Nagypáholy vezetője Pulszky Ferenc, a francia irányúé Türr István lesz (1870, 
1871). A nemzetközi szabadkőműves világban egyedülálló módon 1886-ban egye-
sül a két csoport. Ekkor közel 100 páholyban kb. 1800 testvér dolgozik, s mivel a 
Monarchia nyugati felében nem engedélyezte a császár a szuverén szabadkőműves 
munkát, az osztrák páholyok is a Magyarországi Symbolikus Nagypáholy fennha-
tósága alatt működtek. Ebben az időszakban ez Közép- és Kelet-Európa egyetlen 
működőképes nagypáholya. A virágkorhoz érkeztünk. S itt lépünk tovább a máso-
dik korszakhoz, amikor számos modernizációs elképzelés érlelődött a magyaror-
szági szabadkőműves páholyokban, amelyeket mindenekelőtt Litván György és L. 
Nagy Zsuzsa gondolataira, kutatási eredményeire építve tekintek át.



Szabadkőművesség és modernizáció Magyarországon

345

IV.

Az egész országot átfogó páholyhálózat létszáma legalább 8000 körülire nőtt az 
első világháború előtti évekre, olyan, a magyar társadalom elitjéhez tartozó sze-
mélyiségek sorolhatók ide, mint Ágoston Péter, Bárczy István, Eszterházy Mór, 
Benedek Elek és fia, Marcell, Friedrich István, Heltai Jenő, Jászi Oszkár, Koszto-
lányi Dezső, Kunfi Zsigmond, Mannheim Károly, Wekerle Sándor. Az általános 
társadalmi összetétel sokat változott a kiegyezés utáni évekhez képest: csökke-
nő számban, de még jelen vannak arisztokrata családok tagjai, középbirtokosok, 
központi állami és megyei, városi törvényhatósági képviselők, de a tendencia  
a polgári rétegek, szabad értelmiségiek arányának növekedése, különösen sok a 
középiskolai tanár, ügyvéd és újságíró. Amikor a modernizációs tervekről beszé-
lünk, el kell különíteni a szociális és jótékonysági projekteket (Anya- és Csecse-
mővédő Intézet, szeretetházak, gyermekmenhelyek, mentőszolgálat, siketeket 
és vakokat támogató intézmények, a tudományos ismeretterjesztést szolgáló 
Uránia, kölcsönkönyvtári hálózat stb.). Ezekről konszenzus volt a páholyok kö-
zött. Néhány páholy néhány száz fős tagsága (így a Demokrácia, Eötvös, Galilei, 
nagyváradi László király, Martinovics) azonban aktív propagandát fejtett ki az 
általános, titkos választójog bevezetése, az állam és egyház szétválasztása, a föld-
birtokviszonyok átalakítása, a nemzeti kisebbségekkel szembeni toleráns politika 
érdekében, s a szabadgondolkodás olyan fórumait támogatta, mint a Galilei kör 
vagy a Társadalomtudományi Szabadiskola. E reformtervek értékelése a korabeli 
magyar szabadkőművességgel kapcsolatos viták központi kérdése. Az egyik, ma 
leggyakrabban hallható, olvasható érvelés szerint a javasolt reformok, illetve az 
azokat képviselő szervezetek, intézmények a magyar állam és társadalom alap-
jait veszélyeztették, és máig húzódó módon, külső példákat kritika nélkül má-
solva a magyar nemzet érdekeit veszélyeztető kulturális-politikai hagyományt 
alapoztak meg. Békés Márton megfogalmazásában: „A magyarországi progres�-
szív erők (radikális liberálisok és velük szövetkező baloldaliak) 1918 óta külföl-
di érdekeket kiszolgáló, kívülről irányított, egységes csoportot képeznek. A 20. 
század során több alkalommal is koalícióra léptek egymással, hogy keleti vagy 
éppen nyugati irányból várva az utasításokat, a nemzeti érdeket alárendeljék a 
mintául választott égtáj akaratának, amelyet a mindenkori »haladás« aktuális 
hordozójának véltek… Mondhatnánk azt is, hogy a KMP–MKP–MDP–MSZ-
MP–MSZP-kontinuitás és a szabadkőműves–szabadgondolkodó–szabadde-
mokrata-folytonosság DNS-láncként fonódott egybe.” Eltekintve a DNS-lánc 



Pók Attila

346

utalás nem túl rejtett antiszemitizmusától, az érvelés legnagyobb hibája az, hogy 
eltekint a konkrét gazdasági, társadalmi, politikai problémák elemzésétől és egy-
szerű képletet állít fel: „Míg a progresszívek a nagy modern hármasság, vagyis a 
racionalizmus, a szekularizáció és a haladáshit különböző intenzitását képviselik, 
addig a konzervatívok nem. A konzervatív erők, bármilyen árnyalatúak legye-
nek is (tradicionalisták vagy szabadelvűek, jobboldaliak vagy népiek), a szerves 
fejlődés, az értékőrzés, a kulturális örökségvédelem és a természetes rend – ami 
egyenlő a természet rendjével – tiszteletben tartása mellett állnak. Mindez köz-
vetlen politikai következményekkel jár: miután a progresszív nézetek egyetemes 
elgondolásokból vétettek (felvilágosodás, marxizmus, kritikai iskolák), ezért az 
univerzális haladás igényével lépnek fel; ezzel szemben a konzervatív attitűd  
a természetet és az emberi létezést fizikai, értelmi és érzelmi határok, azaz keretek 
és korlátok között tudja, ennek megfelelően családokban, nemzedékekben, nem-
zetben és hazában gondolkodik.

Egyszerűen szólva a nemzetközi-progresszív baloldal és a nemzeti-konzervatív 
jobboldal az előbbi antropológiai, sőt ismeretelméleti felfogásból és a belőle követ-
kező filozófiai alapokból kiindulva végletesen eltérő gyakorlati programokat vall.”9

A kor modernizációs terveket formáló szabadkőművesei tisztában voltak 
gondolataik és tetteik romboló és építő elemeivel, de nem hazájuk nemzetközi 
pozícióinak gyengítése, hanem erősítése volt a céljuk. Jó forrás erre a korabeli 
magyar szabadkőművesség talán legnagyobb kollektív vállalkozása, a Világ című 
napilap megindítása és működtetése. A lap politikai irányának meghatározásá-
val kapcsolatban ugyanis sok konfliktusra került sor. 1911 és 1920 között csak 
Budapesten 59 napilap jelent meg, így nagy feladat volt egy új napilap beindítá-
sa. A munkatársak közé tartozott Ady Endre, Bíró Lajos, Bölöni György, Csáth 
Géza, Bíró Lajos, Kernstok Károly, Somlyó Zoltán, Szabó Ervin, Szász Zoltán, 
Várady Zsigmond. A lap széles horizontot kínált olvasóinak: kül- és belpolitika, 
irodalom, kultúra, általánosságban a modern polgárosodás eszményeit képviselte, 
azonban igen súlyos dilemmákkal nehezítve. A Világ indulása (1910. március 
30.) idejére kialakult politikai helyzetet Litván György világította meg a legin-
kább lényegre látóan. Litván értelmezése szerint a nemzeti koalíció közel ötéves 
kormányzása után a Szabadelvű Párt romjaiból újjáépített Nemzeti Munkapárt 
felülről jövő lassú nemzeti reformpolitikát ígért, egyértelműen a Monarchia 

9 https://www.xxiszazadintezet.hu/bekes-marton-kivulrol-iranyitott-ellenzek/ utolsó megtekin-
tés 2025. 08. 26.



Szabadkőművesség és modernizáció Magyarországon

347

egységét védve. A szocialista és a polgári radikális szabadkőművesek polgári 
modernizációs terveinek kovácsolói nehéz döntés előtt álltak: „…továbbra is a fe-
lülről jövő reformokkal kecsegtető, külszínre európaibb és modernebb ábrázatú 
s egyben filoszemitább Munkapártot támogassanak-e vagy (amint ténylegesen a 
választások idején tette) a Kossuth Ferenc, Justh Gyula, Apponyi Albert, majd 
Károlyi Mihály vezette függetlenségi ellenzéket, amely a maga túlnyomóan 
dzsentri jellegével, társadalmilag maradi, soviniszta és antiszemita beidegzettsé-
gével valósággal a »magyar Ugar« megtestesülésének látszott, amely azonban … 
mégis egyedüli reménységét nyújtotta egy demokratikus áttörésnek.”10

A kis szabadkőműves radikális csoport a szociáldemokratákkal együtt a füg-
getlenségi ellenzékkel történő együttműködést választotta és 1914-től a Világ 
egyre inkább ezt a radikális programot támogatta az általános választójog mellett 
az agrárkérdés és a nemzetiségi kérdés előtérbe állításával. Az 1914 nyári hábo-
rús válság idején Jászi Oszkár a következőképpen fogalmazott: „A Monarchiát és 
Magyarországot semmi más nem mentheti meg, mint az általános választójog, a 
demokratikus földbirtokpolitika és a nemzetiségi egyenjogúsítás”.11 A modern 
művészetek és társadalomtudományi irányzatok ebből a szempontból a társadal-
mi valóság feltárását és meghaladását segíthették.

Hangsúlyoznunk kell, hogy ez korántsem a magyar szabadkőművesség egé-
szének, hanem egy kis csoportjának hangja volt, a túlnyomó többség intenzíven 
foglalkozott jótékonysággal, s politikailag Tisza Istvánhoz állt közel. Gazdag 
irodalom elemzi az első világháború előtti évek Magyarországának politikai és 
kulturális frontvonalait12. Vermes Gábor mutat rá különösen élesen arra a tragi-
kusnak is nevezhető ellentmondásra, hogy míg az új, modern Magyarországot 
tervező szabadkőműves páholyok csak a meglévő társadalmi-politikai struktúra 
gyors és teljes átalakításában láttak előrelépési lehetőséget, addig, nem megalapo-
zatlanul, Tisza és hívei a társadalmi reform és a politikai demokratizálás egymás-
sal összefüggő fenyegetésétől féltették „mind a magyar szupremáciát, mind a li-
berális alkotmányosságot”. Vermes Gábor érvelése a kiegyensúlyozott történészi 
szemlélet iskolapéldája, ezért érdemes hosszabban idézni: „Tisza és barátai libe-
rálisok voltak, de csak szelektív módon álltak ellent az autoritáriánus nyomásnak. 
Éppen ez a szelektivitás tette Tisza csoportját »Janus-arcúvá« és az ebből eredő 

10 Litván György: A Világ. 1910-1926. 1984.
11 Idézi Litván: A Világ. XI.
12 Különösen informatívak Bihari Péter vonatkozó írásai.



Pók Attila

348

bizonyos mértékű határozatlanság a szabadság figyelemre méltó fokát biztosítot-
ta Magyarországon. Ady, Jászi, Szende és mások kigúnyolhatták a hatalmon lévő 
elit liberalizmusát anélkül, hogy a magyar társadalmon belüli elszigetelődésen 
kívül más következményektől tartaniuk kellett volna.

Ugyanakkor az elit liberalizmusának passzív jellege következtében a konzer-
vatív érdekek megőrizhették privilegizált pozíciójukat. A magyar parlament és az 
egymást követő kormányok, a fokozatos organikus fejlődés eszméjére hivatkozva, 
nagyon keveset tettek ezen helyzet szomorú társadalmi és gazdasági következmé-
nyeinek enyhítésére, mivel a társadalmi reform és a politikai demokratizálódás 
egymással összekapcsolódó fenyegetésétől féltették mind a magyar szupremáciát, 
mind a liberális alkotmányosságot. Ezek a fenyegető tényezők Tisza számára el-
fedték azt, hogy ő és progresszív ellenfelei egyaránt a szabadság megőrzését tűzték 
ki célként… Így nem jöhetett létre béke, még csak működőképes fegyverszünet 
sem azok között, akik határozott lökést kívántak adni a történelem menetének, 
s azok között, akik az ellenőrzésük alatt álló társadalmi és politikai rendszerben 
csak kisebb változtatásokat tudtak elképzelni, ugyanis a reformokat épp az az 
ellenőrző rendszer akadályozta, amely elvben fokozatos leépülésre volt ítélve”.13 
Metaforikusan tovább vive a gondolatot: korhadó fából nehéz építkezni, Tisza 
pedig evvel próbálkozott. Radikális szabadkőműves bírálói (és elvbarátaik) pedig 
még kipróbálatlan anyagokkal, azok teherbíró képességét kevéssé felismerve, a 
régi alapokat is eltávolítva kívántak új Magyarországot tervezni. A kritika legiti-
mitását szabadkőműves képviselői számára a legfrissebb társadalomtudományi el-
méleteken és módszereken alapuló értékrendszer elfogadása és alkalmazása adta.

V.

Megítélésem szerint, függetlenül attól, hogy miként értékeljük a különböző sza-
badkőműves intézmények által felvetett társadalmi, politikai, kulturális, morális 
kérdésekre adott válaszokat, ezek mindkét korszakban releváns témák voltak, na-
pirenden tartásuk segítette a szembenézést a kihívásokkal. S itt jutunk vissza a 
konferenciafelhívásban kiemelt kérdéshez: a fennállóhoz való kritikai viszonyu-
lás a komfortábilis rend megzavarását jelenti-e, avagy a megszokott rend instabil-
lá válására adott egyik lehetséges választ?

13 Vermes Gábor: Tisza István. 1994. 199–200.



Szabadkőművesség és modernizáció Magyarországon

349

A magyar szabadkőművesség modernizációval kapcsolatos nézeteit áttekint-
ve az egyik értelmezés a komfortábilis rend megzavarásaként tekint ezekre a fel-
vetésekre, a másik vélemény szerint, amit én is osztok, a megszokott rend insta-
billá válására adott válaszok voltak. A mából visszatekintve azonban korántsem 
egyértelmű, hogy mindaz, amit a két tárgyalt időszakban a magyar szabadkő-
művesség, illetve egy része progresszív modernizációnak tekintett, ott és akkor 
valóban haladásnak minősíthető-e? A társadalmi egyenlőtlenségek csökkentése, 
állam és egyházak szétválasztása, minél szélesebb rétegek bevonása a politikába, 
a művelődés, kultúra, oktatás intézményeinek fejlesztése nemes célok voltak.  
A probléma az ütemezéssel, a mindenkori körülmények mérlegelésével volt. Ho-
rizontunkat tágabbra nyitva ezek haza és haladás viszonyának tényleges és mani-
pulatívan felvetett dilemmái, amelyek máig velünk vannak, s bizonyára hosszú 
ideig velünk maradnak. A szabadkőművesség dilemmáira is jól alkalmazható Já-
szi Oszkár 1931-ből származó megállapítása, amelyet továbbgondolásra ajánlva 
zárom előadásomat: „Egész civilizációnk jövője attól függ, hogy az emberiség ké-
pes lesz-e összhangba hozni Hegel és Marx rendkívüli erejű látomását arról, hogy 
mi van és mi volt, Rousseau és Kant mély erkölcsi tanításával arról, hogy minek 
kellene lennie”.14

Irodalom

Balogh Piroska: The Constitutional Principles of the Draskovich Observance and 
its Influence on Cultural Networks. In Aufgeklärte Sozietäten, Literatur und 
Wissenschaft in Mitteleuropa. Hrsg. Breuer, Dieter – Tüskés, Gábor. Berlin, 
Boston: de Gruyter, 2019. (Frühe Neuzeit, Studien und Dokumente zur 
deutschen Literatur und Kultur im europäischen Kontext, 229).

---: The Institution of Draskovics Observance and the Masonic Anthropology 
of the Enlightenment. In Forgó, András – Kulcsár, Krisztina szerk.: „Die 
habsburgische Variante des Aufgeklärten Absolutismus”. Beiträge zur Mit-
regentschaft Josephs II., 1765–1780: „A felvilágosult abszolutizmus Habs-
burg-variánsa”. Tanulmányok II. József társuralkodói időszakáról, 1765-
1780. Wien: Institut für Ungarische Geschichtsforschung in Wien, 
2018. 325–336.

14 The Nation, 18. November 1931.



Pók Attila

350

Báróczi Sándor:  A mostani Adeptus vagyis a szabad kőmivesek valóságos titka. 
Franciából ford., Bécs, 1810. Új kiadása: A mostani Adeptus vagyis A sza-
badkőmívesek valóságos titka. Ford. Bárótzi Sándor, ill. Banga Ferenc, Sze-
methy Imre. Budapest: ELTE Historia Litteraria Alapítvány–Képes Próza 
Tár, 1997. (Képes próza tár).

Benedek Szabolcs: A magyar szabadkőművesség. Rubicon, 2020/10/12-23.
Granasztói Olga: Szabadkőműves árulók. Új felvetések a magyarországi szabad-

kőművesség 18. századi történetéhez. Helikon. Irodalom- és Kultúratudo-
mányi Szemle, 62(2016), 599–624.

H. Balázs Éva: Berzeviczy Gergely, a reformpolitikus. Budapest: Akadémiai, 1967.
---: Bécs és Pest-Buda egy régi századvégen 1767-1800, Budapest, 1987.
---: A felvilágosult abszolutizmus Habsburg variánsa. In Magyarország története. 

1686–1790. Főszerkesztő Ember Győző – Heckenast Gusztáv. Budapest: 
Akadémai, 1989.

Hóman Bálint – Szekfű Gyula: Magyar Történet V. kötet. Királyi Magyar Egye-
temi Nyomda, 1936. 32.

Lengyel Réka: Mi maradt meg a dégi Festetics-levéltár szabadkőműves forrás
anyagából? Az MNL OL P 1134, Vegyes iratok, A sorozat, 1. tétel, 18. 
szám alatti iratanyag tartalma. Helikon 62 (2016) 625-639.

Litván György: A Világ. 1910-1926. In Világ. 1910. március 30. – 1926. április 
30. Repertórium (1910–1912). Összeállította: Czére Gyöngyvér. Buda-
pest: Petőfi Irodalmi Múzeum, 1984.

Miskolczy Ambrus: Egy történészvita anatómiája. 1790–1830/1848: folyto-
nosság vagy megszakítottság? (avagy „mit üzent Kossuth Lajos?”) Aetas, 
2005. 1–2. 160–212.

---: A modern magyar demokratikus kultúra „eredeti jellegzetességeiről”. 1790–1849. 
Budapest: Napvilág, 2006. 42.

Péter Róbert: Az első magyar szabadkőművesek. Rubicon, 2020/10/9–11.
Rédey-Keresztény János: Szabadkőműves áthallások Agyich István Balassa Fe-

renc grófhoz címzett latin nyelvű alkalmi költeményében (1785). Magyar 
Könyvszemle, 2022/2. DOI: https://doi.org/10.17167/mksz.2022.2.176-
217 https://real.mtak.hu/151013/1/RedeyKJ_MKsz_22-2.pdf.

Reininger, Alice: The Draskovic Observance. A Masonic Document from Croa-
tia. In 240th Anniversary of the Draskovic Observance Foundation. Publish-
ed by Grand Lodge of Croatia, 2015.

Vermes Gábor: Tisza István. Budapest: Századvég Kiadó, 1994.






