
Szeged Humanities Press

Sz
eg

ed
 H

um
an

iti
es

 P
re

ss

Kettős anatómia
Shakespeare színpadán

Angol reneszánsz tragédiák a kora újkorban és ma

K
is

s 
A

tt
ila

 A
ti

lla
   

  K
et

tő
s 

an
at

óm
ia

 S
ha

ke
sp

ea
re

 s
zí

np
ad

án Kiss Attila Atilla

Litterae H
um

aniores

A könyv fókuszában az angol reneszánsz tragédiák állnak. A bemutatott ku-
tatás célja annak a színházi reprezentációs gyakorlatnak a feltárása és értel-
mezése, melyben a kora újkor népszerű látványossága, az anatómia – más 
színháztörténeti korszakokhoz mérve mindenképpen feltűnően – jelentős 
szerepet játszik. Az anatómia ilyen markáns jelenléte a 16. és 17. század for-
dulójának angol színházában nem csupán ízléstelen hatásvadászat, hanem 
az emblematikus színház reprezentációs logikája alapján bevett társadalmi 
gyakorlat, mely a kor ismeretelméleti és vallási bizonytalanságainak kifejezé-
sére szolgált. Az anatómiai szempontú ábrázolás a posztmodern korban újra 
komoly népszerűségre tett szert, ez pedig visszahatott a reneszánsz tragédi-
ák mai színházi reprezentációjára is. Kiss Attila szóhasználatával élve kettős 
anatómiáról van szó: a test feltárásán túl a tudat, a szubjektum mélyére is 
hatolnak ezek a drámák.

Földváry Kinga

Kiss Attila kötete utazás az időben. Egyrészt Shakespeare és a 20. századvég 
interpretációs viszonya feltételez egy sajátos mozgást a 16. századig és vissza 
a jelenünkig. Másrészt a dolgozat ezt a távoli mintát az elmúlt fél évszázad 
teljes interpretációs palettájával színezve tárja elénk, így egyszerre követjük 
a gondolkodói hagyomány nagy iskoláinak metodikáját, és látunk rá a szer-
ző saját tapasztalat-alakulásának ívére, melyen az 1990-es évektől a magyar 
tudományos gondolkodás nyelvét megteremtő műhelyek, a Szegeden éppen 
Kiss Attilának köszönhetően különösen erős színházszemiotika, a (de)konst-
rukció és az Apertúra folyóirat körüli filmelméletek hagynak nyomot.

Jákfalvi Magdolna
 

Kiss Attila anglista, az SZTE BTK tanszékvezető egyetemi tanára, a Kulturá-
lis Ikonológia és Szemiográfia Kutatócsoport társalapítója. Kutatásai elsősor-
ban a kora modern és a posztmodern kor hasonlóságainak posztszemiotikai 
értelmezési lehetőségeire, Shakespeare és kortársainak tragédiáira, az angol 
reneszánsz színház sajátosságaira irányulnak.
 



Kiss Attila Atilla

Kettős anatómia Shakespeare színpadán

Angol reneszánsz tragédiák a kora újkorban és ma





Kiss Attila Atilla

Kettős anatómia
Shakespeare színpadán

Angol reneszánsz tragédiák
a kora újkorban és ma

SZEGED HUMANITIES PRESS

University of Szeged, Faculty of Humanities and Social Sciences

Szeged

2024



LITTERAE HUMANIORES 1.

A szerkesztőbizottság tagjai: 
Gyenge Zoltán, Sándor Klára, Kiss Attila, Laczkó Sándor, Zenón Luis Martínez, 

Kent Cartwright, Hoczopán Szabolcs

© Kiss Attila

Felelős kiadó: Gyenge Zoltán
Felelős szerkesztő: Sándor Klára

Borítóterv: Gyenge Anna
Olvasószerkesztő: Daróczi Enikő

Nyomdai előkészítés és kivitelezés: Innovariant Nyomdaipari Kft.

DOI https://doi.org/10.14232/lh.2024.1

ISBN 978-963-688-006-4

ISBN 978-963-688-007-1 (PDF)

ISSN 3057-9449 (Print)



5

TARTALOM

I. Bevezetés. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              7
I.1. Kortársaink-e már Shakespeare kortársai?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       17
I.2. Kora modern és posztmodern anatómiák. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        37
I.3. „Egy bizonyos felelősség”: anatómia és a szubjektum Másikja. . . . . .      42
I.4. Varrat és anatómia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            55
I.5. Régi és új utazások a bőr alá. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    60

II. �Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás  
kialakulásának nyomai. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              67

III. Látványosságok a társadalom interaktív mezsgyéin. . . . . . . . . . . . . . . . . .                  87

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház . . . . . .      97

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    115
V.1. �Az anatómia színháza, a színház anatómiája:  

kora modern és posztmodern boncszínházak������������������������������������� 115
V.2. A Titus Andronicus az emblematikus színházban . . . . . . . . . . . . . . .              142
V.3. A „Titus-jelenség”. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          155
V.4. Posztmodern Titus Andronicusok. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            166
V.5. Élet és halál között . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         183
V.6. �Demetaforizáció: a reformáció szemiotikája  

és a kora újkor tanatológiai válsága������������������������������������������������������� 210

VI. �Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások  
a Stuart-drámában ����������������������������������������������������������������������������������������������� 227

VI.1. „Meghalsz gonosz: jó a tragédiád.” A bosszúálló tragédiája. . . . . .     234
VI.2. �„Mik vagyunk mi? Csak bolthajtásos sírok, holt falak.”  

Amalfi hercegnő ��������������������������������������������������������������������������������������� 249
VI.3. „Most pokolra szállunk.” Átváltozások. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       257
VI.4. „Mi ez a rejtvény?” Kár, hogy kurva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         263



6

VII. �Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig  
a Macbethben ������������������������������������������������������������������������������������������������������� 271

VII.1. Bódy Gábor tudatszínpada és Tarr Béla arcpoétikája. . . . . . . . . .         279
VII.2. Lady Macbeth megháromszorozva: Szeged. . . . . . . . . . . . . . . . . . 292
VII.3. Macbeth „a sűrű löttyben”: Vígszínház, Budapest. . . . . . . . . . . . .            294
VII.4. Macbethbe zárva: Győr. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   296
VII.5. Az alvilág tüskéi: Katona József Színház, Budapest. . . . . . . . . . . .           299
VII.6. Vízszintes emelkedés: Székesfehérvár. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       304
VII.7. �A kora modern bőr szemiotikája  

és a Maladype Színház előadása��������������������������������������������������������� 308

VIII. Következtetések. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                323

Felhasznált irodalom. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 333



7

I. Bevezetés

Test, egy meghatározott térben – 
ennél mélyebb realitást nem lehet elképzelni.1

Az itt következő fejezetekben arra törekszem, hogy feltárjam, hogyan működ-
hettek az angol reneszánsz tragédiák a korabeli emblematikus színház közegében. 
Ez a predramatikus színház a tizenhatodik és a tizenhetedik század fordulójának 
posztreformációs Angliájában egyfajta társadalmi laboratóriumként színre vitte 
a kor ismeretelméleti, vallási kételyeit. A vizsgált drámák kérdésfeltevései és rep-
rezentációs technikái az anatómiát gyakran episztemológiai kísérletként alkal-
mazták. Ezzel a módszerrel egyszerre hatoltak be a tudatába és a testébe a drámai 
karaktereknek, amelyek a kora modern szubjektivitás kialakulásának kérdéseit 
modellálták. Két fő célkitűzés vezérel vállalkozásomban.

Igyekszem megmutatni, hogy az angol reneszánsz tragédiák összetett jelen-
tésrétegeinek tekintélyes részét csak akkor érthetjük meg, ha a drámaszövegeket 
abban a színházi szemiotikai közegben próbáljuk meg értelmezni, amelyre szán-
ták őket. Itt lendülnek működésbe és válnak jelentésessé azok az elemek, amelye-
ket csak magának a szövegnek a tanulmányozásával nem veszünk észre, vagy ame-
lyek mai értelmezői horizontunk alapján nem állnak össze értelmes, koherens, 
nagy jelentőségű kérdéseket tematizáló egységekké. Ezzel a célkitűzéssel a magyar 
dráma- és színháztörténeti kánonba és hagyományba kívánok beavatkozni. Sze-
retném úgy bemutatni a máig marginalizált, dekadensnek, hatásvadásznak, ért-
hetetlennek bélyegzett vagy Shakespeare által homályba szorított kora újkori 
tragédiákat, mint amelyek nem egyszerűen a korabeli közönség szenzációra éhes 
igényeit elégítették ki, hanem koherens módon a kor legégetőbb filozófiai, teoló-
giai, politikai dilemmáira kérdeztek rá. Azzal érvelek, hogy a posztstrukturalista 
kritikai megközelítések, a posztdramatikus színház alapján értett predramatikus 
színház koncepciója, a reformációnak az irodalomtudomány vallási fordulata 

1  Nádas Péter. Nézőtér (Budapest: Magvető Könyvkiadó, 1983), 151.



8

I. Bevezetés

óta végzett felülvizsgálata képessé tették a mai posztmodern színházi rendezőket 
és nézőket is arra, hogy meglássák az emblematikus színház jelentéspotenciál-
jait. Az új előadások, értelemzési eljárások alapján a mai olvasó immár értékes 
és izgalmas drámákként olvashatja ezeket a tragédiákat. Mivel kifejezetten a 
magyar közönséghez igyekszem közelebb hozni az angol reneszánsz tragédiákat, 
kitágítva a kánont Shakespeare-en túl a többi kora újkori drámaíróra, olyan dara-
bokat vizsgálok, amelyek elérhetőek magyarul is, és azt követem nyomon, hogy 
az 1990-es évek utáni magyar színházi gyakorlat milyen mértékű érzékenységet 
mutatott az emblematikus színház stratégiáira és a tragédiákban megjelenő ket-
tős anatómiára.

A másik célkitűzésem az, hogy a kora modern korban és a posztmodern kor-
ban egyaránt jelenlévő anatómiának mint társadalmi gyakorlatnak a jelenlétét 
kimutassam a darabokban. Feltárom, milyen korabeli folyamatok, változások, 
hiedelmek és traumák vezettek oda, hogy a tudatba történő behatolás mellett az 
angol reneszánsz tragédia kitartóan színre viszi a test boncolását, a bőr alá hatoló 
tekintetet, a befelé forduló figyelem mindenre kiterjedő jelenlétét. Ennek a szín-
házi gyakorlatnak pontosan abban van a különlegesen nagy hatást keltő ereje, 
hogy a kultúra egyik legalapvetőbb határvonalát, az élők és a holtak között lévő 
határt hágja át, teszi átjárhatóvá. Az angol reneszánsz tragédiák számos karaktere 
az élet és a halál között lebegve, ebben a liminális állapotban jelenik meg.

Elemzéseim kulcsfogalmai az ismeretelméleti válság, az emblematikus jelen-
téssűrűség, a jelentéslebegtetés és a demetaforizáció. A darabokban ütköznek a 
középkori szimbolikus megjelenítési hagyományok és azok a kérdésfeltevések, 
reprezentációs és ismeretelméleti kételyek, amelyek az új, mechanikus világké-
pet készítik elő: ez eldönthetetlenségeket, jelentéslebegtetést hoz létre. Az elmé-
leti bevezetésben az összetett pszichoszomatikus szerkezetként felfogott szub-
jektum és a varrat elméletei mellett a kora újkorral mint társadalmi, politikai, 
vallási kontextussal foglalkozom. A kora újkort mint a modern értelemben vett 
szubjektivitás előképét kialakító, ismeretelméleti válsággal küzdő, átmeneti kort 
ragadom meg, ahol a kartéziánus homo clausus alapjai létrejönnek, és amely két 
szemiotikai világmodell ütközési pontján helyezkedik el.

Az elméleti és történeti áttekintések után az angol reneszánsz emblematikus 
színház és az anatómiai színház párhuzamos fejlődését és népszerűségük közös 
okait taglalom. Érvelésem szerint a kora újkori tragédiák képrendszerében rend-
szeresen felbukkanó boncoló, a bőr és a dolgok felszíne mögé hatoló megjelení-
tések abból az ismeretelméleti kíváncsiságból táplálkoztak, amely az anatómiai 



9

I. Bevezetés

színházak és a nyilvános boncolások előadóit és látogatóit is fűtötte: megismerni, 
mi van a testi felépítmény mélyében, mi választja el az élőt a holttól, mi adja a 
test szerkezetének harmóniáját. A test azonban nemcsak az egész társadalmat 
átható anatómiai hozzáállás miatt játszik kulcsszerepet ezekben a tragédiákban, 
hanem azért is, mert a reformáció egy új korporális szemiotikát vezetett be azzal, 
hogy az eucharisztiáról szóló tanokat megváltoztatta, és átírta a test és az ember 
jelölőképességéről vallott korábbi elképzeléseket. A protestáns teológia által elin-
dított változások, a megreformált rítusok, a purgatórium és a közbenjárás eltör-
lése tanatológiai válságot eredményezett, a megváltás mellett szóló egyéni érdem 
átértékelése pedig általános bizonytalanságot okozott, ami traumaként, kollektív 
gyászként jelent meg a társadalomban. Ennek a gyásznak az ábrázolása azonban 
a cenzúra miatt akadályokba ütközött, és a kora újkori angol közszínház lett az az 
intézmény, amely ezeket a traumatikus veszteségeket, „a gyászolás elvesztésének 
gyászolását” feldolgozhatta. A felívelő karrierű színházi társulatok sikere pon-
tosan annak tulajdonítható, hogy betiltott vagy alig tolerált polgári és vallásos 
társadalmi gyakorlatok helyett kínáltak pótlékot a közönség számára. A refor-
máció által okozott változásokra és traumákra a bosszútragédia tudott a legér-
zékenyebben reagálni. A reformáció szemiotikájával foglalkozó részben ezeket 
a kérdéseket tekintem át, és részletesen elemzem, hogyan alkalmazzák az angol 
reneszánsz tragédiák a színpadi hatás fokozására a demetaforizáció technikáját, 
ami „kivarrja” a színpadi reprezentációt az ikonográfiai-emblematikus hagyomá-
nyok kötöttségeiből, és a diszkurzív felszínt átütve erősebb hatást kölcsönöz a 
színpad testi képeinek.

A reformáció által bevezetett új, korporális szemiotika, az ismeretelméleti és a 
tanatológiai válságnak a megjelenítései szervezik a Titus Andronicus emblemati-
kus képrendszerét, ahol a hiány alakzatain keresztül Lavinia útjelzővé, manicula-
szerű iránymutatóvá válik, és ennek a szerepnek, valamint a darab demetaforizá-
ciós kísérleteinek a fényében új értelmezést kínálok a híres Peacham-féle rajzról. 
Annál is inkább számot tarthatnak érdeklődésünkre ezek a megjelenítések, mivel 
a posztmodern kor is újult és növekvő érdeklődéssel fordul az életet és a halált 
elválasztó határ vizsgálatára irányuló kísérletek, előadásmódok, kiállítások iránt. 
Az anatómiát újra demokratizálni, azaz populáris látványossággá változtatni 
szándékozó Gunther von Hagens tízmilliókat vonzó, Body World nevű kezde-
ményezésének „élet és halál között lebegő” korpuszait ugyanazzal az ismeretel-
méleti kíváncsisággal szemléli a posztmodern látogató, mint amely a felszínek 
mögé hatoló érdeklődést táplálta a kora modern anatómiai színházak és drámai 



10

I. Bevezetés

előadások nézőiben. A Titus Andronicus mellett négy Stuart-kori tragédiában 
mutatom ki ennek az anatomizáló érdeklődésnek a nyomait.

A kora modern angol színház térkezelésére, képi komplexitására, emblema-
tikus reprezentációs logikájára való hazai rendezői fogékonyság alakulásának 
bemutatásához Shakespeare egyik „nagytragédiáját” választottam, hogy minél 
több rendezésen keresztül érhessem tetten, hogyan jutnak el a Macbeth magyar 
színrevitelei a tudatdráma mentális folyamatokra koncentráló perspektívájától a 
korporális, bőr alá hatoló, a boncszínházak és a mai anatómiai kiállítások képvi-
lágát és technikáját is felidéző kettős anatómiáig. A tudati és a testi boncolás ilyen 
együttes alkalmazását a Maladpye Színház Macbeth/Anatómia című produkció-
jában láttam kiteljesedni, ennek vizsgálatával zárom az elemzések sorát.

A könyvben több korábbi publikációm átdolgozott és kibővített változata 
is szerepel.2 Köszönöm Földényi László, Földváry Kinga és Jákfalvi Magdolna 
értékes megjegyzéseit és kiegészítéseit, melyeket akadémiai doktori értekezésem-
hez fűztek; Daróczi Enikő és Nagy Nóra segítségét a könyv szerkesztése során; 
valamint Matuska Ágnes és Szőnyi György Endre szakmai, baráti közreműködé-
sét. Hálás vagyok Farkas Anikó támogatásáért, melyet a szövegek újabb és újabb 
változatainak megfogalmazása és gondozása során nyújtott. 

*****

2  „Az anatómia színháza és a színház anatómiája: protomodern és posztmodern boncszínhá-
zak”. Protomodern – Posztmodern. Szemiográfiai vizsgálatok (Szeged: JATEPress, 2007), 81–129; 
„A kora újkori szubjektivitás kialakulása”; „Látványosságok a társadalom interaktív mezsgyéin”; 
„Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház”; „Kísérletek és újítások a 
Stuart-drámában”. Az angol irodalom története 2. A kora újkor irodalma. Szerk. Kiss Attila Atilla 
– Szőnyi György Endre (Budapest: Kijárat, 2020), 57–63, 262–267, 274–281, 382–399; „Kortár-
saink-e már kortársunknak, Shakespeare-nek a kortársai?: Avagy mi közük van a ‘szexelő hulláknak’ 
az angol reneszánsz tragédia recepciójához?” Hamlet felnevet: Írások P. Müller Péter hatvanadik 
születésnapjára. Szerk. Pandur Petra – Rosner Krisztina – Thomka Beáta (Pécs: Kronosz Kiadó, 
2016), 86–93; „Koramodern retorika és a reformáció szemiotikája: Puttenham alantas rímfaragói 
és a reneszánsz tanatológiai válsága”. Kősziklára építve. Built Upon His Rock: Írások Dávidházi Péter 
tiszteletére. Writings in Honour of Péter Dávidházi. Szerk. Panka Dániel – Pikli Natália – Ruttkay 
Veronika (Budapest, ELTE BTK Angol-Amerikai Intézet, Anglisztika Tanszék, 2018), 240–247; 
„A Macbeth mint tudatdráma a magyar színpadon 1989 után”. Színház, jelentés, emlékezet. Szerk. 
Kérchy Vera (Szeged: JATEPress, 2013), 65–86; „Élet és halál között a koramodern tragédiákban: 
Anatómia, prozopopoeia és a Titus Andronicus reprezentációs logikája”. Élet és halál Shakespeare 
életművében: 400 éves jubileum. Szerk. Almási Zsolt – Fabiny Tibor – Pikli Natália (Budapest: 
Reciti Kiadó, 2017), 145–157.

https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3091585
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3091585
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3091585
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3091585
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3088400
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3088400
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3314283
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3314283
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3313896
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3313896
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3313896
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;2402319
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;2402318
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3279185
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3279185
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3253532
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;3253532


11

I. Bevezetés

„Walking anatomies”: jóval a kritikai gondolkodás egymást követő fordulatai 
előtt, még a 20. század első felében az angol reneszánsszal foglalkozó irodalomtu-
domány kiemelkedő alakja, Una Ellis-Fermor írta Thomas Middleton A bosszú-
álló tragédiája (The Revenger’s Tragedy) című drámájának szereplőiről, hogy azok 
úgy jelennek meg, mint „két lábon járó felboncolt testek”, mint olyan laborató-
riumi hullák, amelyeket elektromossággal lendítettek mesterségesen mozgásba.3 
A posztstrukturalista, posztszemiotikai elméleti megfontolásokra támaszkodó 
irodalomtörténészt két okból is ámulattal töltheti el ez a kijelentés, amit az egyik 
legismertebb angol reneszánsz tragédia karaktereiről tett Ellis-Fermor. Meglepő 
a kijelentés, mert a reneszánsz anatómiai könyvekben gyakran előforduló ábrá-
zolást alkalmazza a kora modern tragédiák képvilágának érzékeltetésére: annak 
a kora újkori társadalmi látványosságnak, a nyilvános anatómiának4 és az ana-
tómiai kiállításnak a gyakorlatát idézi fel, amely napjainkban, a posztmodern 
korban is hallatlan népszerűségnek örvend. Meglepő ugyanakkor azért is, mert 
Ellis-Fermor írása még nem a posztszemiotikai korporális fordulat elméleteinek 
hatása alatt született, hanem az 1930-as évek második felében. A könyvnek nem 
is képezik részét testelméleti vagy korposzemiotikai megállapítások, de láthatjuk, 
hogy már a formalista és strukturalista megközelítésre támaszkodó tudós számára 
sem maradt észrevétlen a kora modern dráma anatómiai beállítottsága. Az 1970-
es, 80-as évekig kellett azonban várnunk, míg a test szemiotikájáról megszülető 
interdiszciplináris elméletek a reneszánsz irodalom tanulmányozásában is érez-
tetni kezdték hatásukat, az utóbbi harminc év publikációi pedig, amelyekre az 

3  Una Ellis-Fermor. The Jacobean Drama (London: Methuen, 1936), 154. A szakirodalmi idéze-
tek saját fordításaim, ellenkező esetben a fordító nevét külön feltüntetem. Az angol nyelvű drámák 
címét először magyarul adom meg, amennyiben létezik magyar fordításuk, ezután következik záró-
jelben az eredeti angol cím. Ellenkező esetben az angol cím szerepel először, azt követi zárójelben, 
félidézőjelben a magyar fordítás.
4  Az anatómia szó angol megfelelője, az anatomy több jelentést hordoz, mint a magyar. Nemcsak 
az élőlények szerkezeti felépítésével foglalkozó morfológiai tudományt vagy az ezzel kapcsolatos 
értekezést jelenti, hanem magát a szerkezetet vagy a szerkezetet részeire szedő boncolást is. Jelent-
het általában véve mélyreható elemzést (pl. Philip Stubbes: The Anatomies of Abuses, 1583; Wil-
liam Cooper: The Anatomy of a Christian Man, 1611), sőt, hullát, múmiát, csontvázat is (lásd pl. 
Henry Chettle: The Tragedy of Hoffman, 1602: „This is Hans Hoffman’s son that stole down his 
father’s anatomy from the gallows” 1.1.99). Vizsgálataimban az anatómia szót ebben a kiterjedt 
szemantikai mezőben használom, ahogy azt a Semmelweis Egyetem Anatómiai, Szövet- és Fejlő-
déstani Intézetének honlapján hirdetett anatómiai kiállítás leírásában is olvashatjuk: „Az anató-
miai teátrum volt a színhelye az anatómiának, vagyis a több napig is tartó színpadi boncolásnak”. 
https://semmelweis.hu/anatomia/2014/06/09/anatomiai-teatrum/Utolsó letöltés: 2024. 08. 31. 
A könyvben hivatkozott valamennyi internetes oldal elérhető volt ebben az időpontban. 

https://semmelweis.hu/anatomia/2014/06/09/anatomiai-teatrum/


12

I. Bevezetés

itt következő fejezetekben hivatkozni fogok, nemcsak irodalom- és motívumtör-
téneti, hanem jelelméleti és ismeretelméleti kérdésfeltevések alapján értelmezik, 
gyakran immár egymással párhuzamosan, a kora modern5 és a posztmodern kul-
túra anatómiai affinitásait.

Munkámban a két kor episztemológiai bizonytalanságainak hasonlóságaiból 
kiindulva szándékozom feltárni a tudatot és a testet egyszerre boncoló anatómia 
jelenlétének okait az irodalom és a társadalmi látványosságok különféle formái-
ban, a kora modern angol tragédiákra és azok posztmodern reneszánszára kon-
centrálva. A sokáig lenézett, mellőzött, a kánonból kiszorított Tudor- és Stuart-
kori tragédiák mai értelmezéséhez, újrakanonizálásához és színháztörténeti 
feltámadásához a kritikai kultúrakutatás testi fordulata és a posztmodern tömeg-
kultúra anatómiai érdeklődése képezte a hátteret, ezért szükségesnek látom, hogy 
bevezetésként a posztmodern szubjektum és az anatómia kapcsolatával foglal-
kozzam. Az 1980-as évek óta egyre több kutatás tér ki arra a hasonlóságra, amely 
megmutatkozik a testről szóló kora modern és posztmodern diszkurzusok jelel-
méleti kérdésfeltevéseiben és abban a diagnosztikai szerepben, ahogy a szemió-
zisnak ezek a bizonytalanságai a kultúrában jelentkező traumatikus problémák 
tüneteiként értelmezhetők.

A kora modern és a posztmodern korszakok ismeretelméleti válsága közötti 
párhuzamok vizsgálatát már korábbi munkáimban elkezdtem,6 ezeknek a kuta-
tásoknak a meglátásait kívánom az itt következő elemzésekben továbbfejleszteni, 

5  Az angol reneszánsz irodalom történetének és elméletének szakirodalma az 1970-es évek, külö-
nösen pedig az újhistorizmus térnyerése után egyre gyakrabban alkalmazta a kor megjelölésére 
a „kora modern kor” kifejezést, ezzel is érzékeltetve, hogy az angol reneszánsz a modernitás felé 
vezető átmenet korszaka, amely kérdésfeltevéseivel megelőlegezi a felvilágosodás típusú, mecha-
nikus világmodellt. A „kora modern” kifejezés a magyar szakirodalomban is hamar tért nyert, 
vele együtt használatos a „kora újkori” kifejezés – az új magyar nyelvű angol irodalomtörténet 
2. kötetében az utóbbi terminus mellett döntöttünk (Az angol irodalom története 2. A kora újkor 
irodalma. Szerk. Kiss Attila Atilla – Szőnyi György Endre. Budapest: Kijárat, 2020). Az újabb 
reneszánsz szakirodalom alapján azt állíthatjuk, hogy egyik kifejezés sem tökéletes és nem áll meg 
önmagában: a „kora modern” eltereli a figyelmet a középkorral való folytonosságról, a „reneszánsz” 
elfeledteti, hogy a korban sokkal nagyobb volt a vallásos polémiák és prédikációk irodalma, mint 
az „újra felfedezett” és kiadott klasszikus szerzőké. Mivel a korszak megnevezésének ilyesfajta prob-
lematikájával külön nem kívánok foglalkozni, dolgozatomban egymás megfelelőiként váltogatom a 
„reneszánsz”, a „kora modern” és a „kora újkori” kifejezéseket. A kérdés áttekintéséhez lásd Michael 
Hattaway. Renaissance and Reformations. An Introduction to Early Modern English Literature (Mal-
den, Oxford: Blackwell Publishing, 2005), 1–6.
6  Protomodern–posztmodern. Szemiográfiai vizsgálatok (Szeged: JATEPress, 2007); Contrasting 
the early modern and the postmodern semiotics of telling stories: why we perform Shakespeare’s plays 
differently today (Lewiston, Queenston, Lampeter: Edwin Mellen Press, 2011). 



13

I. Bevezetés

a testre, az anatomizálásra, a korporalitás és a szubjektivitás közötti összefüggé-
sekre koncentrálva. Módszeremet arra az interpretációs posztszemiotikai elmé-
leti keretre építem, amely a szegedi kulturális ikonológiai és szemiotikai iskola 
hagyományaira támaszkodik, és arra törekszik, hogy az ikonográfiai és szemio-
tikai leírások strukturalizmusán túllépve úgy biztosítson történelmi és interdisz-
ciplináris kontextualizálást a dráma- és színháztörténeti, kritikai kultúratudomá-
nyi vizsgálatoknak, hogy tágabb társadalmi összefüggésrendszerben, kulturális 
szemiotikai térben helyezi el őket.

Az így megszülető elemzésnek nemcsak egy kora modern drámaszöveg vagy 
egy kiállított posztmodern műalkotás képezheti a tárgyát, hanem a szemiotikai 
tér kapcsolódó diszkurzusai, társadalmi gyakorlatai is, a tudást intézményesítő 
nagy diszciplínáktól (orvostudomány, jog, teológia) az ideológiai-felügyeleti 
rendszereken át (büntetés-végrehajtás, iskolarendszer, egyház) a tömeglátvá-
nyosságokig és a materiális kultúra mindennapi szokásrendjéig (színház, divat, 
étkezés, higiénia, temetkezés). Különösen fontos ez a megközelítés az általam 
vizsgált kora modern angol drámaszövegek esetében, amelyeket a szerzők sokszor 
kifejezetten egy meghatározott korabeli színpadra terveztek, abban a tudatban, 
hogy a „nyersanyagnak” felfogott kéziratból a színészek, a súgó, az egész színházi 
vállalkozás együttes munkájának eredményeként lesz élő előadás egy olyan szín-
házban, amelyben a színpad sajátos reprezentációs logikára épülő megjelenítési 
eljárásokat alkalmazott, és amely a látványosságoknak, a szórakoztatóiparnak, a 
politikai alkufolyamatoknak, a társadalmi energiák áramlásának tágabb hálóza-
tába illeszkedett. A drámaszövegeket tehát a korabeli színházi események lehet-
séges rekonstrukciójának tükrében szükséges értelmezni, hiszen ebben az ese-
ményben aktiválódtak nemcsak az aktuális társadalmi, politikai, vallási utalások, 
hanem azok a jelentésrétegek is, amelyeknek a dekódolására a konkrét színházi 
tér szimbolikája késztette a nézőket. A színházi esemény megközelítésében csat-
lakozom Imre Zoltán összegző meghatározásához:

A  színházi esemény tehát nem csupán olyan folyamatként értel-
mezhető, amely a szöveg és az előadás, az előadás és a nézők, illetve 
a nézők és a szöveg között zajlik, hanem egyrészt olyan strukturális 
és hierarchikus viszonylatokkal rendelkező intézményként is meg-
határozható, amely (re)-prezentálja a társadalom/közösség alap-
feltevéseit, másrészt pedig olyan jelenségként is felfogható, amely 



14

I. Bevezetés

az adott társadalom kulturális, történelmi, ideológiai és politikai 
viszonyaiban helyezkedik el.7

Az ily módon felfogott drámaszöveg értelmezéséhez szükséges transzdiszcip-
lináris kultúra-szemiotika képes összetettségében láttatni a jelentéseknek azt a 
bonyolult és történetileg sajátságos hálózatát, amelyet Patricia Parker kulturá-
lis szemantikának nevez,8 és amely kamatoztatja annak a posztszemiotikának a 
belátásait, amelynek alkalmazását Keir Elam tartotta szükségesnek a nagy hatású 
Alternative Shakespeares második kötetében, és amely a színész testéből, anyagi 
jelenlétéből kiindulva tudná egyesíteni a társadalom-, dráma- és színpadtörténeti 
vizsgálódásokat.9

Elam azokhoz a meglátásokhoz kapcsolódik, melyek már az Alternative 
Shakespeares első kötetében hangot kaptak: az angol reneszánsz drámaszövegeket 
nem lehet a korábbi, strukturalista dráma- és színházszemiotika keretei között 
értelmezni, hanem az adott kor általános társadalmi, és a konkrét színpadi prag-
matika szabályai szerint kell megpróbálnunk működtetni őket, még akkor is, ha 
ez hipotetikus rekonstrukciót igényel. A jel posztstrukturalista kritikájának belá-
tásai után, kellő elméleti körültekintéssel, már az újhistorizmus is visszaemelte 
szótárába a rekonstrukció fogalmát, és a szemiotikai nézőpontot alkalmazó szín-
ház- és drámatörténet sem kerülhette meg a kérdést. Az angol reneszánsz drámák 
értelmezéséhez fel kell nyitnunk tehát a szövegeket a sokrétű színházi-társadalmi 
kontextus számára, ehhez azonban félre kell tennünk a színháztörténet sokáig 
uralkodó, hagyományos szövegközpontú modelljét is, hiszen a „színháznak az 
a felfogása […], amelyben a dramatikus szöveg státusza lép a színház elsődleges 
modelljévé, csak a nyugati színház utolsó kétszáz évére jellemző, amely csupán 
a 19. századi színházi realizmus eszméjével párhuzamosan válik dominánssá.”10 

7  Imre Zoltán. Az idegen színpadra állításai. A magyar színház inter- és intrakulturális kapcsolatai 
(Budapest: Ráció, 2018), 18.
8  Patricia Parker. „Barbers and Barbary: Early Modern Cultural Semantics”. Renaissance Drama, 
New Series, 33 (2004), 202.
9  „A revised – which is to say historicized and materialized – post-semiotics of Shakespearean 
drama might offer an analogous space where social history, dramatic history and stage history inter-
rogate each other. But in order to be fully historicized and fully materialized, such an enterprise can 
only set out from the one historical and material dramatic body we have, the actor’s. Where lies your 
text? In the performer’s bosom”. „’In What Chapter of His Bosom?’ Reading Shakespeare’s Bodies”. 
Alternative Shakespeares, Vol. 2. Szerk. Terence Hawkes (New York: Routledge, 1996), 163.
10  Imre Zoltán. „Színházak – történetek – alternatívák. A színháztörténet-írás és -kutatás lehe-
tőségei és problémái”. Alternatív színháztörténetek. Alternatívok és alternatívák. Szerk. Imre Zoltán 
(Budapest: Balassi Kiadó, 2008), 26.



15

I. Bevezetés

Amikor az angol reneszánsz színház működését vagy a színésznek a maga testi 
valóságában történő tevékenységét taglaljuk, természetesen nem abból a felté-
telezésből indulunk ki, hogy akár a szerzői intencióhoz, akár ezekhez a múltbeli 
eseményekhez közvetlen hozzáférésünk lenne: a korabeli színházi élmény, és az 
annak alapjául szolgáló performanszszöveg, azaz a színházi szituáció teljessége 
nem helyreállítható maradéktalanul.

A színházi hagyomány […] nem „kéznél-lévő” szövegek halmaza, 
hiszen az egykori előadások – időben behatárolt folyamatjellegük 
okán – nem kínál(hat)ják magukat az újranézésre, bár sok esetben 
tekintélyes recepciótörténetet hagynak maguk után. Léteznek 
ugyan „teátrális képződménynek” tekintett, s az irodalmi hagyo-
mány részét képező (játék)szövegek, ezek azonban nem színházi 
előadások, hanem színdarabok szövegei. Azaz olyan dramatikus 
szövegek, amelyekből adott (és néhány paraméterében számunkra 
is ismert) körülmények között színházi előadások készültek.11

Mégis meg kell próbálnunk legalább hipotetikusan helyreállítani a reneszánsz 
drámák működését meghatározó színpadi reprezentációs logikát, máskülönben 
gazdag jelentésrétegektől esünk el az értelmezés során. Ezek a jelentések ugyanis 
csak akkor aktiválódnak, ha a színházi térben képzeljük el a szövegek működé-
sét, azaz kísérletet teszünk a reneszánsz drámák színházi működésének, perfor-
manszszövegeinek vizsgálatára. Ezekhez a kísérletekhez mára egyre több olyan 
paraméternek az ismerete áll rendelkezésünkre, amelyek hagyományosan nem 
képezték a dráma- és színháztörténet vizsgálódási terepét. Ezek közül az egyik a 
kora újkori anatómia és az anatómiai színházak, valamint a drámákat színpadra 
állító közszínházak közötti kapcsolatrendszer.

Megismerési, rekonstrukciós kísérleteinket természetesen mindig befolyásol-
ják aktuális történelmi, társadalmi, ideológiai horizontunk meghatározottságai: 
nem véletlen, ha a testi vagy korposzemiotikai fordulat után a posztstrukturalista 
kritikai eljárások talaján állva, a posztmodern kulturális képrendszerekbe, trau-
mákba, emlékezetmunkákba ágyazódva éppen az anatomizálás megjelenítései, 

11  Kékesi Kun Árpád. Színház, kultúra, emlékezet (Veszprém: Pannon Egyetemi Kiadó, 2006), 
39. Ugyanígy általános kritikai belátássá vált napjainkra, hogy a szubjektum teste a szinkron vizsgá-
latokban is csak a társadalmi diszkurzusok hálójában, a Szimbolikus Rend nyelvén keresztül hozzá-
férhető. A performanszszöveg részletesebb meghatározásával a következő alfejezetben foglalkozom.



16

I. Bevezetés

kora modern társadalmi gyakorlatai iránt mutatunk fogékonyságot. Ha azonban 
ennek tudatában vagyunk, akkor reflektálhatunk arra is, hogy miért válik szá-
munkra a posztmodern horizontból érthetővé vagy érdekfeszítővé egy sor olyan 
dráma, ami a kora újkor Angliájának „színházi aranykora” után fokozatosan 
kiszorult a világirodalom centrumából, és így tágasabb értelmezéseket eredmé-
nyezhet az, amit Greenblatt a „holtakkal való beszélgetésnek” nevez.12

Ennek az előadásközpontú megközelítésnek egyik első teoretikusa Allan 
Dessen volt, aki felhívta a figyelmet arra, hogy az emblematikus színház korabeli 
pragmatikájának megismerése elengedhetetlen ahhoz, hogy a kora modern drá-
mák jelentésszintjeit és koherenciáját megértsük.13 Az Alternative Shakespeares 
második kötete óta a kora modern színház anyagi beágyazottságával és a kora 
modern színész testével foglalkozó munkák azt mutatják, hogy az Elam által 
sürgetett posztszemiotika általános legitimációt nyert. Az is általános kritikai 
belátássá vált, hogy a kölcsönviszony test és annak „lakója” között, a materiális, 
korporális anyag és az önreflexív tudattal rendelkező szubjektum között min-
dig is a társadalom érdeklődésének és aggodalmainak középpontjában állt, de a 
felnyitott, megcsonkolt, darabjaira hulló, anatomizált vagy éppen protézisekkel 
ellátott test megjelenítései különös intenzitást és hasonlóságot mutatnak a kora 
modern és a posztmodern korban. Margaret E. Owens szerint a törékeny, felda-
rabolt emberi test egyre nagyobb tömegben áramoltatott reprezentációi jellem-
zik a posztmodernt és a kora modernt is, és csak annyiban különböznek, hogy a 
felszabdalás területe a posztmodern testben már belül van, ahol a hús a fémmel, 
a test a protézissel vagy a kiborg vázzal találkozik, míg a kora modern testkép 
a felszínen, a szubjektum bőrén képzeli el az anatómia, a behatolás, a felbontás 
vonalait.14 Owens fontos meglátását annyiban vitatom, hogy nézetem szerint a 

12  „Kezdetben arra vágytam, hogy a holtakkal beszéljek”. Stephen Greenblatt. „A társadalmi ener-
gia áramlása”. Ford. Bocsor Péter. Testes könyv II., Szerk. Kiss Attila Atilla – Kovács Sándor s.k. – 
Odorics Ferenc (Szeged: Ictus – JATE Irodalomelmélet Csoport, 1997), 372.
13  „Shakespeare was crafting theatrical scripts rather than literary texts; the stage directions and 
other signals in those scripts were directed not at us but at players, playgoers, and readers who sha-
red a language of the theatre easily lost or obscured today”. Allan Dessen. Recovering Shakespeare’s 
Theatrical Vocabulary (Cambridge, Cambridge University Press, 1995), 39.
14  „The postmodern and the early modern share the condition of fragmentation, differing only 
in the way the fractures are imagined. In the postmodern body, the lines of fragilization may be 
traced in the sutures that weld human flesh to inorganic materials of plastic or metal; in the early 
modern body, those lines are inscribed on the skin, as though every human being were a potential 
butcher’s carcass, liable to be carved up by a barber surgeon, a hangman or a cannibal”. Margaret 
E. Owens. Stages of Dismemberment. The Fragmented Body in Late Medieval and Early Modern 
Drama (Newark: University of Delaware Press, 2005), 13.



17

I. Bevezetés

posztmodern testképeknek is kifejezetten fontos elemei a bőrön, a felszínen tör-
ténő határsértések, és a kora modern testábrázolások is határozottan protetikus 
elemeit mutatják a kiborgizációnak. Bevezetőmnek ezen a pontján azt tartom 
fontosnak hangsúlyozni, hogy a kora modern és a posztmodern sajátosságok 
között megfigyelhető párhuzamok, amelyekre Owens rámutat, a saját elemzé-
seim szempontjából is központiak, de kiegészítésre szorulnak annyiban, hogy 
a test felbontása, a felszín mögé hatoló anatomizáló törekvés mindkét korban 
ismeretelméleti tétet hordoz, és az adott kor episztemológiai bizonytalanságai-
nak metaforájává válik. Az angol reneszánsz bosszúálló által felnyitott testek és 
testrészek és a posztmodern kiállítótermekben közszemlére tett korpuszok, pre-
parátumok és szervek egyaránt a tudás megszerzésének lehetőségeire és az emberi 
szubjektivitás szerkezetére irányuló kérdésfeltevéseket, bizonytalanságokat jele-
nítik meg: a kulturális szemiotikában lejátszódó traumatikus átrendeződések 
metaforái.

I.1. KORTÁRSAINK-E MÁR SHAKESPEARE 
KORTÁRSAI?

A kánon kimozdításához, felülvizsgálatához olyan intervencióra van szükség, 
amely számot ad a „szerző funkció”15 működésének társadalmi, történelmi meg-
határozottságairól, és új szempontok, társadalmi jelenségek vizsgálata alapján 
újabb jelentésképződésre ad lehetőséget az eddig marginalizált szerzők értelme-
zésében. Ahhoz, hogy ezt belássuk, nem elegendő csak „kortársunk Shakespeare” 
drámáit és azok színpadi történetét vizsgálnunk, hiszen az angol reneszánsz 
kánonra (és tulajdonképpen az egész világirodalomra) rátelepedő, az évszázadok 
során egyre nagyobb nehézkedési erőre szert tett Shakespeare-kánon pontosan 

15  „A szerző funkció harmadik jellemző sajátsága az, hogy nem spontánul alakul, hanem egysze-
rűen úgy, hogy egy diskurzust egy egyénnek tulajdonítunk. E funkció végeredménye egy – komplex 
– műveletnek, amelynek során mintegy megkonstruáljuk a szerzőnek nevezett észlényt. E konst-
rukciónak aztán persze valamiféle »realisztikus« dimenziót igyekszünk adni, ez volna az egyénben 
rejlő »mélység«, »alkotóerő«, »szándék«, az írás titokzatos kútfője. Valójában azonban az, amit 
az egyénben »szerzőként« különítünk el […], nem egyéb, mint többé-kevésbé pszichologizáló 
projekciója mindannak, amit mi magunk művelünk a szöveggel: vagyis az összehasonlításoknak, 
a kiválasztott jellemző jegyeknek, megállapított folytonosságoknak és a kizárásoknak. Mindezek 
a műveletek korok és a diszkurzusok típusai szerint váltakoznak”. Michel Foucault. „Mi a szerző?” 
Ford. Erős Ferenc és Kicsák Lóránt. Uő Nyelv a végtelenhez (Debrecen: Latin Betűk, 1999), 129.



18

I. Bevezetés

azokat a kora modern drámákat árnyékolta be, fojtotta el, ítélte némaságra, ame-
lyekben a legnagyobb erővel jelentkeznek az anatómia, a test, a boncoló isme-
retelméleti érdeklődés képei.16 Elemzéseim egyik célkitűzése az, hogy a magyar 
olvasóhoz is közelebb hozza azokat a Shakespeare-korabeli angol reneszánsz drá-
mákat, amelyekről a közönség sokáig csak az uralkodó kritikai közhelyek alap-
ján alkotott idehaza is véleményt. E vélekedések szerint Shakespeare kortársai, 
különösen pedig a Shakespeare utáni 17. századi szerzők „dekadens”, szenzáció-
hajhász, túlhajszolt képi és dramaturgiai eszközökkel igyekeztek minél nagyobb 
hatást elérni a kora újkori színpadokon. Ezért írhatta Cseicsner Otília még 2007-
ben is azt, hogy

A magyar irodalmi és színházi gondolkodásban gyakorlatilag egye-
dül Shakespeare képviseli az angol reneszánsz drámairodalmat. […] 
A  kultikus szemlélet nemcsak Shakespeare aránytalan felnagyítá-
sát, a „magányos zseni” egyoldalú értelmezését eredményezte, ha-
nem a kortársak alulértékelését is. Az irodalomtudományban ez a 
tendencia megfordulni látszik, itt az ideje, hogy a színházi érdek-
lődés is kövesse.17

A helyzet azóta valamelyest javult, de nem jelentős mértékben. Azt a kérdést sze-
retném tehát feltenni, hogy kortársaink-e már kortársunknak, Shakespeare-nek 
a kortársai? Képesek vagyunk-e már megérteni, koherens értelmezési keretbe 
helyezni a korábban perverz elhajlásnak tekintett jeleneteket, mint amilyen a 
címszereplő színpadias fellépése Marston Antonio’s Revenge (’Antonio bosszúja’) 
című tragédiájában, amikor szerelmének, egyben saját nőtestvérének kitépett 

16  Nemcsak az irodalomtörténeti kézikönyvek, hanem a színházi adattár (https://szinhaztor-
tenet.hu/) nagyon gyors átvizsgálása is meggyőző képet nyújthat a Shakespeare-központúságról. 
1945 után az adattár a szerző alapú keresésre a következő találatokat adja: Shakespeare 932, Ben 
Jonson 41 (a Volpone folyamatos sikerdarab), Christopher Marlowe 9, John Webster 5, Thomas 
Middleton 5, John Ford 5, Thomas Kyd 1.
17  Cseicsner Otília. „Az iszonyat krónikái. Angol bosszúdrámák magyar színpadon”. Színház 
40. 3 (2007 március), 22–25. http://epa.oszk.hu/03000/03040/00478/pdf/EPA03040_szin-
haz_2007_03_22-25.pdf A magyarországi színházi gyakorlatban Ruszt József kezdte meg a rene-
szánsz kánon revízióját, amikor beemelte a hazai színházi köztudatba Shakespeare nagy riválisát, 
a rendkívüli jelentőségű Christopher Marlowe-t 1968-as II. Edward és 1978-as Doktor Faustus 
rendezésével, és 1973-ban a szegény színház jegyében megrendezte a sokáig a Shakespeare-kánon 
szélére szorított Troilus és Cressidát. Vö. Szőnyi György Endre. „Shakespeare Troilus és Cressidája 
mint a reneszánsz válságának kifejeződése”. Helikon Világirodalmi Figyelő 23. 4 (1977), 482. Lásd 
még a 449. jegyzetet.

https://szinhaztortenet.hu/
https://szinhaztortenet.hu/
http://epa.oszk.hu/03000/03040/00478/pdf/EPA03040_szinhaz_2007_03_22-25.pdf
http://epa.oszk.hu/03000/03040/00478/pdf/EPA03040_szinhaz_2007_03_22-25.pdf


19

I. Bevezetés

szívét tűzi tőre hegyére, és így ront be a lakomázók közé? Elismerjük-e már végre, 
hogy a T. S. Eliot által a világ egyik legbutább és legfantáziátlanabb drámájának 
tartott darab18, a kánon számkivetettje, a Titus Andronicus tényleg Shakespeare 
szerzeménye, és tele van érdekességekkel?

A hazai filológusvita19 óta fokozottan tudatában vagyunk annak, hogy a Fou-
cault által taglalt projekciók, affinitások és kirekesztő technológiák az irodalom-
történetben és a kánonalkotásban az uralkodó társadalmi, politikai ideológiák 
hatására koronként változnak, és az irodalomtörténet elméletének, gyakorla-
tának és oktatásának fontos feladata, hogy ezekre az ideológiákra reflektáljon. 
Természetesen nem azt szorgalmazom, hogy politikai állásfoglalásaink jelenje-
nek meg az irodalomtörténetről való gondolkodásunkban – ennek veszélyére 
már kitűnő hazai szerzők is többször felhívták a figyelmet.20 Amellett szeretnék 
érvelni, hogy az irodalomról, annak történetéről szóló elméleti diszkurzus – 
különösen akkor, ha elválaszthatatlanul összekapcsolódik az oktatás, a felsőfokú 
stúdiumok, a kritikai elemzők utánpótlásának és a tudományszervezésnek a kér-
déseivel – semmiképpen nem keltheti azt a látszatot, hogy létezik az irodalom 
termelésének (írásának, közvetítésének, befogadásának, tanításának) politikától 
mentes modalitása. Az elmúlt évtizedek dekanonizáló és dekonstrukciós belá-
tásai alapján megítélésem szerint mindennél fontosabb, hogy az irodalomnak 
mint társadalmi gyakorlatnak a történetét mutassuk be úgy, ahogy ez a gyakorlat 
erőviszonyokba ágyazódik, hatást fejt ki, láttat és eltakar, előnyhöz juttat és hát-
rányt okoz – ahogy sohasem ártatlan. Tanítványainkat, olvasóinkat veszélyes és 
hátrányos helyzetbe hozhatjuk, ha reflektálatlanul hagyjuk vagy folytatjuk az iro-
dalomtörténet írásának azt a hagyományát, amely az irodalomban olyan mene-
külési útvonalakat kínál, amelyek a materiális és aktuális valóság fölé emelnek 
bennünket.21

18  T. S. Eliot. „Seneca in Elizabethan Translation. [1927]”. T. S. Eliot. Selected Essays (London: 
Faber, 1962 [1932]), 82.
19  A vita áttekintéséhez lásd http://magyar-irodalom.elte.hu/arianna/filologia/ 
20  Takáts József, a vita egyik legmarkánsabb megszólalója például így ír az újhistorizmus magyar-
országi recepciója kapcsán: „Bár azt hiszem, nálunk az újhistorizmus programja nem jelent akkora 
újdonságot, mint amilyet angolszász tudományos közegben jelentett, s e program némely vonásával 
egyáltalán nem rokonszenvezem (például a történész politikai elkötelezettségének érvényesítése 
vizsgálódásaiban), azon törekvéseivel azonban teljesen egyetértek, amelyekkel megkérdőjelezi az 
»irodalmi« és a másféle szövegek, kulturális gyakorlatok közti határokat”. Takáts József. Mód-
szertani berek. Írások az irodalomtörténet-írásról ( Jyväskylä: Jyväskylä University Printing House, 
2006), 83.
21  Úgy látom, napjainkban igenis nagy tétet hordoz az, hogyan vélekedünk és cselekszünk az 
oktatási és kutatási tevékenységeket egyaránt meghatározó irodalomfelfogással kapcsolatosan, 

http://magyar-irodalom.elte.hu/arianna/filologia/


20

I. Bevezetés

2014-ben nemcsak Shakespeare születésének 450. évfordulóját ünnepeltük, 
hanem azt is, hogy éppen ötven évvel korábban, 1964-ben jelent meg angolul 
Jan Kott nagyszabású, új történelmi-politikai érzékenységeket kialakító könyve: 
Shakespeare Our Contemporary. A magyar fordítást 1970-ben adta ki a Gondolat 
Kiadó, és rövid időn belül a magyarországi anglisztikában is megkerülhetetlenné 
vált. Kott könyve azonban nemcsak felpezsdítette a nemzetközi és a magyaror-
szági Shakespeare-kritikát, hanem még jobban meg is szilárdította „kortársunk-
nak” megkérdőjelezhetetlenül vezető szerepét a reneszánsz kánonban. Ezt a 
szerepet a romantika korában kiterebélyesedő Shakespeare-kultusz merevítette 
meg, egyik legjellegzetesebb kifejeződését pedig a magyar nyelv kihalását jöven-
dölő német kultúrtörténésznek és filozófusnak, Herdernek a magasztaló szavai-
ban találjuk: „Ha van olyan ember, aki azt a képet juttatja eszünkbe, ahogy valaki 
’magas bércen ül, forgószelek és vihar közepette, lábainál a tomboló tengerrel, feje 
felett pedig a villámló egekkel’, nos, az az ember Shakespeare! Csakhogy ehhez 
hozzá kell tennünk, hogy sziklatrónusának lábánál ott mormognak a tömegek, 
akik magyarázzák, védelmezik, elítélik, megbocsátanak neki, istenítik, ócsárol-
ják, fordítják és átültetik – és akikről ő maga tudomást sem vesz!”22 Az angol 
reneszánsz dráma európai kánonjában sokáig, magyarországi kánonjában pedig 
egészen a közelmúltig ez a kép volt az uralkodó: Shakespeare, a mindenek fölé 
magasodó, egyedüli zsenióriás.

A magyar nyelvű Kott-kiadás óta eltelt fél évszázad során ennek a kanoni-
kus magányosságnak a megítélése a magyarországi Shakespeare-kutatásokban is 
jelentősen finomodott, és a kánonalkotással, a kulturális-nyelvi imperializmussal 
kapcsolatos belátásokkal párhuzamosan mind gyakrabban merültek fel a kánon 
dekonstruálásával kapcsolatos dilemmák, és a kérdésnek, hogy kortársunk-e 
még Shakespeare, a korábbinál is erősebb aktualitása és relevanciája van. Jelen 

hiszen megvan a kockázata annak, hogy nem mozdulunk ki abból az alapfeltevésből, amelyet 
Bényei Tamás nagyon precízen és tömören így írt le: „Az irodalomtanítás alapfeltevése szerint az 
osztálykülönbségeken felülemelkedő, egyetemesnek nevezett esztétikai, morális és nemzeti értékek 
– és azok élvezeti módjainak – elsajátítása révén mindenki egy spirituális értelemben felfogott nagy 
nemzet tagjának érezheti magát”. Bényei Tamás. Az ártatlan ország. Az angol regény 1945 után 
(Debrecen: Kossuth Egyetemi Kiadó, 2003), 37.
22  Johann Gottfried Herder. Shakespeare. Ford. Gregory Moore (Princeton: Princeton University 
Press, 2008 [1773]), 1. Herder a kortárs angol költő, Mark Akenside sorait parafrazálja a „The Plea-
sures of the Imagination” (1744) című költemény 3. könyvéből (550–559): „Hence when lighten-
ing fires / The arch of heaven, and thunders rock the ground, / When furious whirlwinds rend the 
howling air, / And ocean, groaning from his lowest bed, / Heaves his tempestuous billows to the 
sky; / Amid the mighty uproar, while below / The nations tremble, Shakespeare looks abroad / 
From some high cliff, superior, and enjoys / The elemental war” (Moore jegyzete, 67).



21

I. Bevezetés

irodalomtörténeti horizontunkban, a dekanonizáló és újrakanonizáló folyama-
tok eredményeként egyre nagyobb erővel merül fel a kérdés, vajon nem azon az 
áron lett-e legfőbb kortársunkká Shakespeare, hogy a róla szóló, a ’Shakespeare’ 
szerzőnevet működtető diszkurzus egyre inkább azt a látszatot alakította ki az 
évszázadok során: kortársunknak, Shakespeare-nek nem voltak igazi kortársai. 
A kérdés vizsgálata azzal a meglátással járt, hogy a magyarországi (és részben az 
európai) angol reneszánsz kánon története jelentős mértékben Shakespeare kor-
társainak elfojtástörténete: ideológiai, hatalmi technológia.

Mint ismeretes, többek között Dávidházi Péter tanulmányaiból,23 a Shakes-
peare-gépezet mindenekelőtt abból a célból indult be a 19. század elején Magyar-
országon, hogy bebizonyítsuk: képesek vagyunk befogadni, értékelni és saját 
nyelvünkre megfelelőképpen átültetni az óriás drámáit, azaz – mintegy megcá-
folva a szerencsétlenül elhíresült és hatásossá vált herderi jóslatot24 – felnőtt, érett 
nemzet vagyunk, ott a helyünk Európa nagy kultúrái között. Erről a gépezetről a 
nyelvi és a kritikai-kulturális fordulat egyre több felismeréssel szolgál számunkra: 
látjuk, a gépezet hogyan alakult át kultuszból a fogyasztói ideológiákat kiszol-
gáló iparággá, amely napjainkra immár jelentős mértékben turisztikai céloknak 
alárendelt, „történelmi parkként” működő színházakban működik.25 A Shakes-
peare-képek és az értelmezések, értékítéletek korról korra változnak, de a több 
évszázados kánonformálódási folyamatnak a tükrében kiviláglik, ahogy a kultusz 
kialakulásával egyre inkább az idő múlásától, a társadalmi, történelmi változá-
soktól független, esszenciális emberi értékek letéteményesének és legmagaszto-
sabb felmutatójának szerepét veszi fel az a Shakespeare-név, amely már ideológiai 

23  Dávidházi Péter. „Isten másodszülöttje”. A magyar Shakespeare-kultusz természetrajza (Buda-
pest: Gondolat, 1989); The Romantic Cult of Shakespeare. Literary Reception in Anthropological 
Perspective (London: Macmillan,1998).
24  Herder Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1789-91) című, négykötetes 
munkájának egyetlen tagmondatában azt jósolta, hogy a szláv és germán nyelvek által közrefogott 
magyar nyelv el fog tűnni. Ezt a jóslatot a magyar romantika korában tévesen úgy értelmezték, 
mint ami az egész nemzet pusztulására vonatkozik, és a „herderi jóslat” megcáfolására tett igyekezet 
egyik középponti eleme volt az a törekvés, hogy megszülessenek Shakespeare drámáinak magyar 
fordításai, és kiállva a kulturális érettség legfontosabb próbáját, ezzel is bizonyítsuk, hogy helyünk 
van a civilizált, európai nemzetek sorában.
25  Imre Zoltán. Színház és teatralitás. Néhány kortárs lehetőség (Veszprém: Veszprémi Egyetemi 
Kiadó, 2003), 71. A Shakespeare-gépezethez lásd még Szigeti Balázs. „A Shakespeare-gépezet. 
A kánon kérdései.” Kállay Géza. „A Shakespeare-gépezet. ’A nagyon sokféle olvasóhoz’.” Az angol 
irodalom története 2. Szerk. Kiss Attila Atilla – Szőnyi György Endre (Budapest: Kijárat, 2020), 
422–435; 436–445.



22

I. Bevezetés

működésként szolgálja hatalmi berendezkedések érdekeit is.26 Shakespeare a nyu-
gati civilizáció próbakövévé vált, a lefordítására, befogadására, elsajátítására való 
képesség a kulturált nemzetek közösségéhez tartozás előfeltétele lett. A magyar 
romantika fordítóinak ugyanúgy teljesíteniük kellett ezt a próbatételt, mint a 
(volt) gyarmatok iskolarendszerének, vagy az afrikai törzsi színjátszó csoportnak, 
amikor Londonba látogatva nem a saját rituális darabjukat adják elő, hanem a 
Macbeth-értelmezésüket. Továbbra is úgy gondolom, hogy a Shakespeare-név-
nek ez a működése fontos kiszolgálója volt a Paul de Man meghatározásának 
értelmében vett „esztétikai ideológia”27 19. századra kialakuló rendszerének.

Shakespeare továbbra is kortársunk, ez nem kérdés. Ma már triviálisnak 
tekintjük mindazt, amire Kott felhívta a figyelmünket: a Szentivánéji álom tele 
van állat-erotikával, a királydrámák a Nagy Mechanizmusról szólnak, a Hamlet 
politikai darab, sok benne a kémkedés, a félelem, a korrupció, és külföldi kato-
nai beavatkozással végződik. Mégis érdemes közelebbről megvizsgálni, mikor 
milyen Shakespeare lett a kortársunk, Nahum Tate drámatörténeti erőszaktételé-
től vagy T. S. Eliot ízlésformáló magasztosságától Laurence Olivier szemellenzős 
patriotizmusán át Julie Taymor gyomorforgató vizuális filmpoétikájáig. Tate, a 
babérkoszorús költő nem pusztán átírta, hanem a korabeli közízlést kiszolgálva 
meghamisította a Lear királyt.28 Michael Bogdanov szerint Olivier soviniszta 
rendezései lényegi elemeket metszettek ki a darabokból, melyek milliók számára 
így rögzültek.29 Eliot egy-egy félmondata évtizedekre megpecsételte bizonyos 
drámák sorsát, így például a Titus Andronicusét, amely ezzel szemben az utóbbi 
három évtizedben kifejezetten a reneszánszát éli. Julie Taymor bizonyára 
nem véletlenül választotta a Hannibál-kannibálként ikonikussá vált Anthony 

26  Erről a „Shakespeare-ideológiáról” részletesen ír többek között William B. Worthen (Shakes-
peare and the Authority of Performance, Cambridge: Cambridge University Press, 1997, 41–43) és 
Terence Hawkes, aki érzékletesen szemlélteti a szerepet, amit Shakespeare játszott a mindenkori 
társadalmi értékformálásban, és a csatáról, amelyet Hazlitt és Coleridge folytatott Shakespeare 
„birtoklásáért”: „Shakespeare’s centrality as an instrument of cultural meaning was confirmed by 
that contest. The creature familiar to us as ‘Shakespeare’ was to some degree produced by it. Rein-
forced and transmitted by the educational system, this is a figure we immediately recognize and 
embrace: liberal, disinterested, allwise, his plays the repository, guarantee and chief distributor next 
to God of unchanging truth.” Terence Hawkes. Meaning by Shakespeare (London and New York: 
Routledge, 1992), 147.
27  Paul de Man. Esztétikai ideológia. Ford. Katona Gábor (Budapest: Janus / Osiris, 2000).
28  https://internetshakespeare.uvic.ca/doc/Tate-Lr_M/complete/ Tate 1681-es átiratának végén 
Lear nem hal meg, hanem visszaszerzi trónját, Cordelia pedig összeházasodik Edgarral.
29  Is Shakespeare Still Our Contemporary? Szerk. John Elsom (London – New York: Routledge, 
1989), 19.

https://internetshakespeare.uvic.ca/doc/Tate-Lr_M/complete/


23

I. Bevezetés

Hopkinst a címszerepre.30 A folyamatosan változó értelmezések tükrében már az 
sem magától értetődő, hogy Shakespeare-nek magányosan kell gubbasztania az 
isteni magasságokba törő sziklán.

Fel kell tennünk a kérdést: milyen mértékű intervenciót kell magára vállal-
nia az angol irodalom magyar nyelvű kánonjának, amikor a 21. századi elvá-
ráshorizontnak és intermediális környezetnek megfelelve kívánja bemutatni a 
kora modern dráma és színház eredményeit? Huszonöt évvel meghatározó erejű 
kötete után, a „Kortársunk-e még Shakespeare?” című beszélgetés során Kott azt 
mondta, Shakespeare kevésbé kortársunk, vagy legalábbis másképp, mint negyed-
századdal azelőtt.31 Ez természetes. Azóta azonban ismét eltelt jó harminc év, és 
ha most ismét feltesszük a kérdést, minden bizonnyal hasonló, de talán radikáli-
sabb eredményre jutunk. A Shakespeare-művekhez való viszonyulásunk változá-
sának egyik oka az, hogy a Shakespeare-kánon revíziójával és dekanonizálásával 
együtt kezdjük egyre nagyobb mértékben felfedezni Shakespeare kortársait is, 
valamint azt a materiális, ideológiai, intézményi és mediális közeget, amelyben a 
kor drámái működtek. Egy másik ok a darabokat feldolgozó adaptációk mediali-
tása: a technológiailag fejlett kísérleti színház és még inkább a posztmodern film 
új nyelven szólaltatja meg nemcsak a Macbethet vagy a Coriolanust, de a Titust, 
A bosszúálló tragédiáját és a Kár, hogy kurvát is. Kott már a 60-as években azt 
mondta, szerinte a mozi képes a legintenzívebben kifejezni a Shakespeare-drá-
mák cselekményének gyorsaságát és gördülékenységét. Mennyire vegyük figye-
lembe, hogy a mai egyetemistáknak, drámát is befogadó olvasóközönségnek, 
amatőr és kevésbé amatőr színházlátogatóknak igenis az a legbeszédesebb, ami-
kor a reneszánsz bosszútragédiákat Tarantino filmjeihez hasonlítják32, amikor 
Titus Andronicust Hannibal Lecterrel hozzák párhuzamba; amikor a Coriolanus 
előadását az amerikai kampuszokon úgy hirdetik, hogy „született gyilkos ő is”?

Miért nem voltak igazán kortársaink Shakespeare kortársai korábban, és 
miért tudjuk őket ma számunkra releváns módon olvasni? Vannak-e olyan kor-
társai, akiket már kortársainknak érzünk, akár annyira is, mint Shakespeare-t? 
Miért nem mutatták be nálunk a 80-as évekig a Titus Andronicust, és miért volt 
hat bemutatója is az utóbbi huszonöt évben, legutóbb, 2020-ban a Színház- és 

30  Titus, 1999. Overseas Filmgroup and Clear Blue Sky Productions. Rendezte Julie Taymor; 
fényképezte Luciano Tovoli. Titus: Anthony Hopkins; Lavinia: Laura Frazer; Tamora: Jessica 
Lange.
31  Elsom. i. m. 15.
32  Matuska Ágnes. „A fikció szentsége: a Kill Bill és a reneszánsz bosszúdráma-hagyomány”. Aper-
túra 2006. tél.



24

I. Bevezetés

Filmművészeti Egyetem hallgatóinak előadásában az Ódry Színpadon? Miért 
csak 2006-ban volt az első (és egyben utolsó) színpadra állítása Magyarorszá-
gon A spanyol tragédiának? Miért nem tekintjük perverz és dekadens elhajlás-
nak a címszereplő színpadias fellépését Middleton A bosszúálló tragédiája című 
drámájában, amikor rég eltemetett szerelmének koponyájával a kezében jelenik 
meg a darab prológusában? A mai posztmodern kulturális környezetben, ami-
kor nemzetközi újságok szalagcímén azt a főhírt olvashatjuk, hogy „Betiltották a 
szexelő holttesteket”;33 amikor őssejtekből tenyésztett húspogácsákat kóstolnak 
mesterséfek a tudományos tévéműsorban a zombikról és kiborgokról szóló fő 
műsoridős film előtt; amikor mesterséges dobhártyát ültetnek be egy klónozott 
egér fülébe; amikor a protetika a nyelvtudománnyal működik együtt a mester-
séges intelligencia kutatásában: nos, ebben a korban immár nem intézhetjük 
el egy kézlegyintéssel a kora modern bosszútragédiákat. A test iránti általános 
posztmodern érdeklődés fogékonyabbá tesz bennünket az angol reneszánsz tra-
gédiák eddig bizarrnak tűnő megjelenítései iránt is, és árnyaltabb értékítéletekre, 
összetettebb értelmezésekre ösztönözhet bennünket. Érdeklődéssel fedezhetjük 
fel, hogy ezek a darabok ugyanolyan intenzitással tematizálják a jelentés és a kor-
poralitás kölcsönviszonyát, mint az Elam által sürgetett posztszemiotika vagy a 
posztstrukturalista előadásközpontú színházszemiotika, és még inkább belátjuk, 
Elam szavaival, hogy a dráma szövegét a színész testén keresztül lehet megérteni.

Régóta rendelkezésre állnak pedig azok a módszertani, szemléletbeli eszközök, 
amelyekre a drámai, színházi kontextus összetett vizsgálatához van szükségünk, és 
amelyekkel kapcsolatban Toldy Ferenc már 1851-ben lefektette programértékű 
meglátásait:

Irodalom alatt a nyelvben és írott termékekben nyilatkozó emberi 
szellem műveinek bizonyos öszvegét értjük; az irodalom-történet 
az ily művekben nyilatkozó szellem fejlődése s működéseinek ös�-
szefüggő és okfejtő előadása. Összefüggő leszen az, ha gondosan ki-
mutatjuk azon láncolatot, mely e szellemi nyilatkozatok közt léte-
zik; okfejtő pedig, ha mind azon külső befolyásokat kellő figyelemre 
méltatjuk, mik az irodalom fejlődésére hatnak, milyek az országos, 
vallási s míveltségi állapotok, az irodalomra egyenesen ható intéz-
vények és eszközök (tanodák, gyűjtemények, törvényhozás, külön-
féle találmányok); mind a belsőket, t.i. a tudományosság állapotjait, 

33  http://index.hu/kultur/klassz/2009/09/06/betiltottak_a_szexelo_holttesteket/ 

http://index.hu/kultur/klassz/2009/09/06/betiltottak_a_szexelo_holttesteket/


25

I. Bevezetés

az irodalmi jelenetek egymásrahatását, s az irodalom tényezőit t.i. s 
a kitűnőbb elmék fejlődése történetét.34

Ha Toldy Ferenc útmutatását követjük, fel kell figyelnünk azokra a motívu-
mokra és reprezentációs eljárásokra, amelyeken keresztül a bosszúdrámák kor-
társainkként megszólítanak bennünket – így például azokra a társadalmi nemi 
antagonizmusokra, amelyek ábrázolása legalább annyira érdekessé és relevánssá 
teszi számunkra Webster Amalfi hercegnőjét, mint az Othellót. Toldy szemlélet-
módja azonban több mint száz év elteltével sem vált általánossá, és a Székely 
György szerkesztette 1972-es színháztörténeti alapmunka szerző-ismertetőjében 
ez áll Websterről: „Olasz novellákon alapuló vérgőzös történeteit magasrendű 
költészettel nemesíti meg.”35 Észre kellene vennünk azt az intézménytörténeti 
felfedezést, mely szerint a Shakespeare-korabeli könyvkiadás idejében az egyik 
legszisztematikusabb, üzleti megfontolásból tett erőfeszítés a Titus Andronicus 
újrakiadásaira szerzett jog megtartására és a könyv egyazon helyen való árusítá-
sára tett kísérlet volt.36 Ezzel szemben Bayer József így írt 1909-ben, de írhatta 
volna 1990-ben is: „Első Shakespeare-fordítóink egyike, Gondol Dániel […] egy 
más helyütt meg épen azt a merész kijelentést kockáztatja meg, ’hogy az érzelem-
lázító jelenetekben gazdag Titus Andronicust, szerkezeti tökélyben, egyik műve 
sem haladja meg Shakespearenek’. Merész állítás, melyet bajos volna megokolni 
[…] Titus Andronicus azonban sem az új, sem a régi színpadon nem szerepel (min-
den nagyobb kára nélkül irodalmunknak, színészetünknek).”37 Értékelnünk kell, 
hogy Hieronimo felkiáltása Thomas Kyd Spanyol tragédiájában: „To know the 
author were some ease of grief ” – Szabó Stein Imre új fordításában „Ha meglesz 
az író, apad a kín”38 – magába sűríti az összes kora modern és posztmodern, szer-
zőséggel, autoritással, a jelölés feletti uralommal kapcsolatos filozófiai, elméleti 
izgatottságot. Fel kell figyelnünk arra, hogy Pandulpho felkiáltása John Marston 

34  Toldy Ferenc. A magyar nemzeti irodalom története I. (Pest, Emich Gusztáv, 1851), 3–4. Idézi 
Szili József „Vázlat az irodalomtörténet-elmélet helyzetéről”. Az irodalomtörténet elmélete. OPUS 
Irodalomelméleti tanulmányok 10. Szerk. Szili József (Budapest: Akadémiai Kiadó, 1989), 18–19.
35  Székely György. Angol színházművészet a XVI – XVII. században (Budapest: Gondolat, 1972), 
219.
36  Nadia Bishai. „’At the Signe of the Gunne’: Titus Andronicus, the London Book Trade and the 
Literature of Crime, 1590–1615”. Titus out of Joint: Reading the Fragmented Titus Andronicus. 
Szerk. Liberty Stanavage – Paxton Hehmeyer (Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Pub-
lishing, 2012), 47.
37  Bayer Zsolt. Shakespeare drámái hazánkban II. (Budapest: Franklin-társulat, 1909), 268–269.
38  Szabó Stein Imre. Benn a pokol. Erzsébet-kori tragédiák (Budapest: Ulpius-ház, 2010), 389.



26

I. Bevezetés

Antonio’s Revenge (’Antonio bosszúja’) című bosszútragédiájában („Let him die, 
die, and still be dying,” magyarul kb. „Csak haldokoljon, haldokoljon folyvást!”) 
ugyanazt a belülre hatoló, anatomizáló figyelmet testesíti meg, csak még össze-
tettebb jelenetben, mint Lear király híres mondata: „Aztán boncoljátok fel Reg-
ant!” Észre kell vennünk, hogy Victoria nagymonológja a képmutató bírák előtt 
John Webster A fehér ördög (The White Devil) című drámájában fontosabb lehet 
a kora újkori környezetben a társadalmi nemi szerepek megértéséhez, mint Isa-
bella nagymonológja a Szeget szeggelben.

Ezek a belátások arra sarkallhatnak bennünket, hogy kiigazítsuk azt a jelentős 
aránytalanságot, amely jelenleg a magyar nyelvű irodalomtörténetekben tapasz-
talható a kora modern kor tárgyalásakor.39 A hazai írott, irodalomtörténeti angol 
reneszánsz kánonra súlyos vízfejként nehezedik még Shakespeare, ugyanakkor 
az elméleti, értelmezői és színházgyakorlati horizont készen áll már a kortársai-
nak az eddiginél nagyobb mértékű befogadására és interpretációjára. A korábban 
elutasított kora modern angol drámák és Shakespeare-kortársak reneszánszában 
kétségtelenül szerepet játszik a posztmodern kultúra és a kritikai elmélet képi és 
testi fordulata. Nem csupán a kórházakról, vészhelyzetekről, operációkról, sebé-
szeti helyszínekről szóló, fáradhatatlanul ránk zúduló szappanoperákra gondo-
lok, és nemcsak a testelméleteknek a humán tudományok minden területén tért 
hódító kritikai irodalmára,40 hanem a társadalmi gyakorlatokat és nyilvános tere-
ket, médiumokat, múzeumokat, színházakat, performanciákat átható, általános 

39  Rövid statisztikát felvonultatva, és összevetve magyar és (szándékosan nem a legfrissebb) angol 
nyelvű irodalomtörténeteket: Szenczi Miklós – Szobotka Tibor – Katona Anna. Az angol irodalom 
története (Gondolat, 1972): a legutolsó magyar nyelvű angol irodalomtörténeti kézikönyv 18 rene-
szánsz drámaírót tárgyal, ebből Shakespeare 28 oldal, a többi 17 szerző 22 oldal; Székely György. 
Lángözön. Shakespeare kora és kortársai (Európa, 2003): 19 drámaíró, Shakespeare 142 oldal, Ben 
Jonson 70 oldal, a többi 17 szerző 246 oldal; Emile Legouis – Louis Cazamian. A History of English 
Literature. The Middle Ages and the Renascence (New York: Macmillan, 1935): Shakespeare 30 
oldal, a többi 21 reneszánsz drámaíró 120 oldal; George Sampson. The Concise Cambridge History 
of English Literature (Cambridge University Press, 1970): Shakespeare 26 oldal, a többi 18 szerző 
31 oldal; Andrew Sanders. Short Oxford History of English Literature (Oxford University Press, 
1996): Shakespeare 22 oldal, a többi 23 szerző 23 oldal.
40  A 80-as, 90-es években a (többek között) Foucault, Laqueur, Butler, az újhistorizmus és a kul-
turális materializmus hatására lejátszódó posztszemiotikai, korporális fordulat következménye-
inek egyik első áttekintését a Shakespeare-kutatásban a Shakespeare Studies „Body Work” című 
29. kötete (2001) nyújtotta. Ahogy a szerkesztő Bruce S. Smith a kötet bevezetőjében megjegyzi, 
a kora újkori Angliában általános meggyőződés volt, hogy a színházi előadás „zsigeri, fiziológiai 
hatást gyakorol a nézőkre”, ezért ahhoz, hogy a korabeli darabok működését és színházi hatását 
megérthessük, a képzeletbeli színházat „a galénoszi orvoslás alapján elképzelt testekkel kell megtöl-
tenünk”. B. S. Smith. „Introduction”. Shakespeare Studies 29 (2001), 24.



27

I. Bevezetés

korporális jelenlétre és érdeklődésre, amelynek egyik markáns jele, hogy napjaink 
talán legnépszerűbb és legsikeresebb látványossága az az utazó anatómiai kiállí-
tás, amelyet a német Gunther von Hagens hozott létre plasztinációval speciálisan 
kikészített emberi holttestekből.41

A színjátszó testének a karakter életre keltésében és a jelenlét megteremtésé-
ben betöltött szerepe miatt a dráma- és színházelméletek mindig fokozott érdek-
lődéssel fordultak a test felé, és az antropológia, a kritikai kultúratudomány, a 
posztszemiotika, a medialitás elméletei felől érkező interdiszciplináris hatások-
nak köszönhetően ez az érdeklődés a hazai dráma- és színházkutató szakemberek 
munkáiban is kitüntetett helyet kap az 1990-es évek óta.

Az emberi test és a színház társadalmi intézményének története szétválasztha-
tatlanul összefonódik, de test és színház házasságáról a legváltozatosabb véleke-
déseket áramoltatták a különféle történelmi berendezkedések ideológiái: hol tör-
vénytelennek, hol pedig sorsszerűnek tartották, egyszer megbotránkoztatónak, 
máskor megkerülhetetlennek és a legnagyobb művészi lehetőségnek kiáltották 
ki. Ha ezt a frigyet vizsgáljuk, figyelmünk szükségszerűen ki kell hogy terjedjen 
az intézményesült színházi gyakorlat keretein túlra, ahol a teatralitás a társadalmi 
szimbolikus rend mindenkori elemeként, általános gyakorlatként itatja át a való-
ságra irányuló megismerés lehetőségeit. Ennek két alapvető okát is előszámlálja a 
posztstrukturalista gondolkodás: a valóság és a megismerő ember létmódját egy-
aránt meghatározza a teatralitás.

A hazai dráma- és színháztudományi diszkurzusok a 80-as évektől kezdődően 
kellő reakcióidővel fogadták be és tették vizsgálatok tárgyává a posztstruktura-
lista kritikai gondolkodás legfontosabb átrendeződéseit. A szemiotikai meglá-
tások már a 70-es évektől segítették előtérbe kerülni a reprezentációs logikák 
feltárását, és hangsúlyozták az előadásszöveg fontosságát a dráma – színpad köl-
csönviszonyban. A nyelvi fordulat után színre lépő dekonstruktivista értelmezői 
eljárások felülvizsgálták a jelenlét színházi kérdését, a hatalmi technológiaként 
felfogott szerző és kánon dekanonizálásának ideológia-kritikai következményeit. 
A 90-es évektől kezdve az általános posztszemiotikai belátások a hazai dráma- 
és színházelméleti publikációkban is a társadalomban zajló jelölési folyamatok 
fő tematizálási területének tekintették a színházat és a színháziasság jelenségeit 
– a posztszemiotika jelelméleti és szubjektumelméleti tézisei kiindulópontként 
alkalmazott megfontolásokká váltak. Amennyiben az elmúlt fél évszázad egyik 

41  Hagens plasztinációs eljárásával és anatómiai kiállításaival a következő alfejezetben foglalko-
zom.



28

I. Bevezetés

legmarkánsabb filozófiai-kritikai hozadéka a korábban szilárdnak elképzelt hatá-
rok és szabályok antiesszencialista fellazítása, úgy ebben a heterológiai folyamat-
ban kétségtelenül az úgynevezett testi – korporális – korposzemiotikai fordulat 
hozta az egyik legfontosabb és legújabb változást. A dráma- és színháztudomány 
területén fokozták a korporális érdeklődést a transzdiszciplináris medialitás-ku-
tatások, amelyek áttekintésére a hazai szakirodalomban többek között Deres 
Kornélia tett kísérletet. Deres számos perspektívából vizsgálja, hogyan írják át a 
jelentésképződés intermediális és multimediális rendszerei a színházi és színházias 
reprezentáció hagyományos elemeit, ágenseit és viszonyulásait. A médiumspe-
cifikusság korábbi hagyományából kitörve a színházi reprezentáció sajátosságát 
a médiumköziségben, a jelcsatornák interferenciájában ragadja meg, az inter-
medialitás kérdéséhez pedig az észlelés felől, a tapasztaló és térben elhelyezkedő 
szubjektum pszichoszomatikus összetettsége felől közelít. 42 A médiumköziség 
intermediális elmélete fontos tanulságokkal szolgál a reneszánsz emblematikus 
színház reprezentációs logikájának megértéséhez, amellyel a IV. fejezetben fog-
lalkozom majd. Ezt a testtel kapcsolatos perspektívát már jóval korábban előké-
szítette Bécsy Tamásnak a dráma és a színjátszás ontológiai viszonyával kapcsolat-
ban az a meglátása, amely szerint a színház meghatározó médiuma az emberi test, 
így egy általánosabb művészeti ágon belül, a testművészeten belül értelmezhető:

Egy színjátékból sok minden hiányozhat. […] Csak egyetlen vala-
minek a hiányában nem beszélhetünk színjátékról, s ez a színjátszó. 
Sem az ún. „életszínjáték”, sem az „alkalmi”, sem az amatőr, sem a 
hivatásos színjáték nincs, nem lehet színjátszó nélkül. A színjátszó 
viszont minden esetben élő ember. Élő embert pedig más művek-
ben is találunk […] Így feltehető, hogy létezik egy művészeti ág, 
amelyet éppen úgy egy anyag konstituál, mint a többi művészeti 
ágat. S mivel ez az anyag az emberi test, testművészetnek nevezhet-
jük.43

Az interdiszciplináris színtéren a 80-as évek végétől tematikus számok és kon-
ferenciák tanúskodnak a test és a korporálisan meghatározott szubjektum 

42  Deres Kornélia. Képkalapács. Színház, technológia, intermedialitás (Budapest: JAK + PRAE.
HU, 2016).
43  Bécsy Tamás. A dráma lételméletéről (Budapest: Akadémiai, 1984), 230.



29

I. Bevezetés

elméleteinek általános magyarországi színrelépéséről.44 Kérchy Anna így fogal-
maz áttekintő tanulmánya elején:

Ahogy a gondolkodó szubjektum testbe vetettségének problemati-
kája egyre hangsúlyosabb teret nyert az elmúlt egynéhány évtized 
kortárs humántudományi kutatásaiban, metszéspontjukban vilá-
gosan körvonalazódni látszik az elméleti megfontolások mellett a 
kurrens művészeti megnyilvánulásokat és mindennapjaink megélt 
tapasztalásait, politikai, ideológia-kritikai állásfoglalásait is húsba-
vágóan érintő és inspiráló, érdekfeszítő, új interdiszciplináris tudo-
mányág: a testtudomány (body studies). Némiképp a dekonstruk-
ció kanonizáció-fixáltság elleni törekvéseit, a végső jelentésadástól 
való ódzkodást tükrözi az a tény, hogy – bár a fenomenológiától, a 
feminizmusokon át a fogyatékosságtudományig számos kritikai is-
kola programja élére tűzi a test tanulmányozását – egységes, bevett 
definíció hiányában inkább a megközelítések sokszínűségét ígérő 
többes-számban beszélünk a test elméleteiről.45

Az irodalomelméleti-narratológiai interpretációktól és a „megtestesült olvasás-
sal” kapcsolatos befogadáselméleti fogalomalkotásoktól kezdve46 az esztétikai és 

44  Lásd pl. Gondolat-Jel 1994/1–2: „A reprezentáció bezáródása”; Helikon. Irodalomtudományi 
Szemle 1995/1–2: „Posztszemiotika”, 2005/1–2: „A kritikai kultúrakutatás”, 2011/1–2: „Testírás”, 
2013/3: „Kognitív irodalomtudomány”; Café Bábel 1996/2. „Test”; Replika 28 (1997) „Test/
kép”; a Thalassa folyóirat számai; a pécsi SziTu – Színháztudományi Kiskönyvtár sorozat kötetei; 
a szegedi Ikonológia és Műértelmezés sorozat 8. (Színház-szemiográfia. Az angol és olasz reneszánsz 
dráma ikonográfiája és szemiotikája. Szerk. Demcsák Katalin – Kiss Attila Atilla), 9. (Szó és kép. 
A művészi kifejezés szemiotikája és ikonográfiája. Szerk. Kiss Attila Atilla – Szőnyi György Endre) és 
12. kötete (Kiss Attila Atilla. Protomodern–posztmodern. Szemiográfiai vizsgálatok).
45  Kérchy Anna. „Tapogatózások. A test elméleteinek alakzatai”. Apertúra, 2009. tél. https://
www.apertura.hu/2009/tel/kerchy-2/
46  A biológiai, technológiai és kulturális meghatározottságoknak, hatásoknak kitett szubjektum 
szerepét a jelentésképződésben az angolul 4E-ként hivatkozott (embodied, embedded, enactive, 
extended) irányultságon keresztül vizsgálja általában a kognitív szemiotika, az irodalomtudomá-
nyon belül pedig a korporális és kognitív narratológia. Lásd pl. Horváth Márta. „‘Megtestesült 
Olvasás’: A Kognitív Narratológia Empirikus Alapjai”. Literatura 37:1 (2011), 3–15; Szabó Erzsé-
bet, szerk. Új elméletek a narratológiában (Szeged: Grimm Kiadó, 2010); Kérchy Anna. Body Texts 
in the Novels of Angela Carter. Writing from a Corporeagraphic Point of View (Lewiston, Queenston, 
Lampeter: The Edwin Mellen Press, 2008); Farmasi Lilla. Narrative, Perception, and the Embodied 
Mind. Towards a Neuro-narratology. London – New York: Routledge, 2022.



30

I. Bevezetés

művészetelméleti írásokon át47 a film- és vizuális kultúraelméleti elemzésekig48 
mindenhol középponti helyre kerültek a test és a testábrázolások történeti, sze-
miotikai vagy éppen szociológiai és filozófiai vizsgálatai. A drámával és színház-
zal foglalkozó szűkebb szakterületen legfőképpen a Theatron színháztudományi 
folyóirat számai és a körülötte szerveződő szerzők (Imre Zoltán, Jákfalvi Mag-
dolna, Kékesi Kun Árpád, Kiss Gabriella, Schuller Gabriella) publicisztikája 
képezte meg a hazai elméleti és értelmezői horizontot. Megjelent magyar fordí-
tásban Hans-Thies Lehmann nagy horderejű munkája, amely már a posztszemi-
otikai elméletek talaján állva vet számot azokkal a tényezőkkel, amelyek miatt 
„a színházat különleges mértékben jellemzi a ’kommunikáció materialitása’”49, 
egyebek között természetesen a testek, a színjátszó és a játékot néző emberek 
teste. A nyelv, a drámai szöveg szupremáciáját dekonstruáló posztdramatikus 
színházban „az előadás szituációjának egésze” által létrehozott performanszszö-
veg „a játék és a nézők közötti kapcsolat jellege, a színházi esemény időbeli és 
térbeli elhelyezkedése, illetve a társadalmi környezeten belüli helye és funkciója” 
által jön létre.50 A performanszszöveg sajátosságait51 elemezve Lehmann megálla-
pítja, hogy:

47  Lásd pl. Bacsó Béla. Kiállni a zavart. Filozófiai és művészetelméleti írások (Budapest: Kijárat 
Kiadó, 2004); Rényi András. A testek világlása. Hermeneutikai tanulmányok (Budapest: Kijárat, 
1999). Az esztétikai – testelméleti gondolkodás egyik legújabb fejleménye a Richard Shusterman 
által bevezetett szómaesztétika, amely hangsúlyozza a „megtestesült háttér” fenomenológiai fogal-
mát, „a testnek mint a tudatos mentális életet és a célzatos cselekvést strukturáló reflektálatlan 
háttérnek a szerepét”, de visszafogottsága miatt kritikával is illeti ezt a fenomenológiai hagyományt, 
így például Merleau-Pontyt, aki megítélése szerint „érdekes módon a testet, miközben értékét erő-
teljesen előtérbe helyezi, csendes, rejtett strukturáló háttérként írja le”. Shusterman szerint a szub-
jektumnak ezt az állandóan jelenlévő szomatikus hátterét ki kell emelni a homályból, nagyobb, 
folyamatos reflexión keresztül előtérbe kell állítani. „A test mint háttér”. Ford. Krémer Sándor. 
Richard Shusterman. A gondolkodó test. Szómaesztétikai esszék (Szeged: JATEPress, 2015), 75–6.
48  Lásd pl. Apertúra folyóirat, 2010. ősz (VI/1) „Performativitás/teatralitás”, 2012. tél (VII/2) 
„Test, nem, terület”; Metropolis 2013/3 „Film/test/film”; Kalmár György. Testek a vásznon. Test, 
film, szubjektivitás (Debrecen: Debreceni Egyetemi Kiadó, 2012); Győri Zsolt – Kalmár György, 
szerk. Test és szubjektivitás a rendszerváltás utáni magyar filmben (Debrecen: Debreceni Egyetemi 
Kiadó, 2013).
49  Hans-Thies Lehmann. Posztdramatikus színház. Ford. Kricsfalusi Beatrix, Berecz Zsuzsa, 
Schein Gábor (Budapest: Balassi Kiadó, 2009), 10.
50  Lehmann. i. m. 99.
51  Lehmann tizenegy sajátosságban határozza meg a performanszszöveg összetevőit: parataxis, 
szimultaneitás, játék a jelek sűrűségével, túltelítettség, zeneivé válás, szcenográfia, melegség és 
hidegség, testiség, konkrét színház, a valós behatolása, esemény/szituáció.



31

I. Bevezetés

[…] a posztdramatikus színházra jellemző tolakodó és gyakran sok-
koló testiség mögött a jelek létrehozásával kapcsolatos felfogás el-
tolódása húzódik meg. A test a középpontba helyeződik, de többé 
nem értelemhordozóként, hanem saját fizikalitása és gesztikuláci-
ója révén. A központi színházi jel, a színész teste, megtagadja a rá 
háruló jelölő szolgálatot. A posztdramatikus színház az önmagának 
elégséges testiség színházaként jelenik meg, és ezt a testiséget a maga 
intenzitásával, gesztuspotenciáljával, auratikus „jelenlétével” és bel-
ső, valamint kifelé mutató feszültségeivel együtt jeleníti meg. Eh-
hez járul a deviáns test megjelenése […] A posztdramatikus színház 
újra és újra átlépi a fájdalomküszöböt, hogy felidézze a test nyelvtől 
való elszakadását, és a szellem – a hang és a nyelv – birodalmának 
részévé tegye azt a fájdalommal és örömmel teljes testiséget, amit 
Julia Kristeva a jelölő folyamat „szemiotikus” dimenziójának ne-
vezett.52

Későbbi elemzéseim számára különösen fontos Lehmann elképzelése a posztdra-
matikus színházról, mivel annak sajátosságait ugyanígy tetten érhetjük a predra-
matikus színházként felfogható kora újkori angol színházban. Ennek a színház-
nak a performanszszövegeit természetesen csak hipotetikus rekonstrukció útján 
tudjuk értelmezni. Az angol reneszánsz drámák sokrétű jelentéshálózatának 
helyreállítására tett kísérlet ugyanakkor megmutathatja, hogy az emblematikus 
színház sajátos reprezentációs logikájában ugyanígy kiemelten fontos szerep 
jutott a testiségnek, a deviáns testeknek, az anatomizált, felnyitott emberi mate-
rialitásnak.53 Történetileg a kora újkori emblematikus színház a predramatikus 

52  Lehmann. i. m. 111–12 (kiemelések az eredetiben). Lehmann Kristevának arra a szubjektum-
modelljére utal, amelyben a heterogén beszélő szubjektum pszichoszomatikus rendszerét egyidejű-
leg hozza létre a szimbolikus modalitás, amit a racionális, tudatos nyelvhasználat ural, valamint a 
szemiotikus modalitás, amit a libidinális ösztönkésztetések, a strukturálatlan testi energiaáramlá-
sok uralnak. Kristeva elméletére a későbbiekben még többször visszatérek.
53  Fontos hangsúlyozni, hogy predramatikus színházról beszélek, és nem predramatikus drámáról 
vagy tragédiáról. Újabb munkájában Lehmann azt tárgyalja, hogyan alakul ki a predramatikus 
antik hagyományokból a reneszánszra a dramatikus tragédia – az a tragédia, amely a tizenhato-
dik–tizenhetedik század fordulóján már drámai súlyt, a kora modern szubjektum kialakulásának 
súlyát hordozza. Meglátásom szerint ugyanakkor az átmeneti, kora modern angol dramatikus tra-
gédia még egy predramatikus színházban kerül színpadra, hogy aztán a „tisztán modern tragédia” 
is megjelenjen később, például Racine klasszicista színházában. Vö. Hans-Thies Lehmann. Tra-
gedy and Dramatic Theatre (London – New York: Routledge, 2016), 7. A posztdramatikus szín-
ház koncepciójának tükrében értett predramatikus színház elgondolásához lásd még Greg Walker. 



32

I. Bevezetés

színház korából a dramatikus színház korába átvezető küszöbön helyezkedik el54, 
ahol jelen vannak már a modern dráma elengedhetetlen dramaturgiai elemei, de 
a színházi, különösen a közszínházi előadást még nem az írott szöveg és a drámai 
szerkezet, hanem a színpad – közönség interakcióra épülő, élő, sok jelentésszintet 
működtető szemiotikai tér határozza meg.

A testiségnek hasonlóképpen nagy jelentőséget tulajdonít a kortárs dráma- és 
színházelmélet másik kiemelkedő alakja, Erika Fischer-Lichte, aki rámutat, hogy 
a színházi „előadások esetében az ’alkotó’ művész nem választható el az anyagtól. 
A műalkotás ugyanis […] annak a lehető legsajátosabb és legegyedibb anyagnak: 
saját testének a felhasználásával jön létre, amit Helmut Plessner a ’saját lét anyagá-
nak’ nevez.”55 A színházi előadásban feszültség jön létre a színészi test fenoménja, 
a színész hús-vér testi létezése és a színész által elvégzett karakter-ábrázolás között, 
pontosan ez a feszültség alkotja azonban Plessner szerint az emberlét lényegét, 
a conditio humanát, azt az autoreflexív képességet, hogy önmagunkra tudunk 
utalni. A színész mindenekelőtt azt mutatja fel a színházi térben, ami az emberi 
minőség lényege: hogy minden társadalmi ember testben létező szubjektum. 
A kora modern és a posztmodern színházi anatómia a szubjektumnak ezt a testi 
létezését állítja még erőteljesebben a színházi esemény itt-és-most élményének 
középpontjába. A stabil jelentés, a szerző és a szerzői drámaszöveg középpontba 
állítására épülő polgári színházzal szemben a posztdramatikus színház a jelenlét 
elhalasztódására, a szubjektum heterogenitására koncentrál, és, ahogy Kricsfalusi 
Beatrix megállapítja, az artaud-i kegyetlenség színházának hagyományában áll, 
de megítélésem szerint ebben a tekintetben rokon a kora modern predramatikus 
színházzal is. Utóbbiban még csak felsejlenek, majd egyre határozottabban és 
rendszeresebben megjelennek a szubjektum létezésének és identitásának testi, 

„Postdramatic theatre and pre-theatrical drama, what’s in a name? An afterlife for early British 
drama.” SPELL: Swiss Papers in English Language and Literature, 43 (2023), 131–149. Walker 
csak a tizenötödik és a kora tizenhatodik századi angol drámára alkalmazza a terminust.
54  Andreas Kotte. Bevezetés a színháztudományba. Ford. Edit Kotte (Budapest: Balassi, 2015), 105.
55  Erika Fischer-Lichte. A performativitás esztétikája. Ford. Kiss Gabriella (Budapest: Balassi 
Kiadó, 2009), 104–5. Plessner elgondolásának alapján, amely szerint a színész az előadásban magá-
nak a conditio humanának a megtestesülésévé válik, valamint Arnold van Gennepnek és Victor 
Turnernek a határeseményekkel, a liminális állapotokkal kapcsolatos elméletének alapján jelenti 
ki Fischer-Lichte egy korábbi munkájában, hogy „nemcsak az átmenet rítusa, hanem a színház 
is a kulturális performansz olyan műfajának tekinthető, amely rendkívül szorosan kapcsolódott 
össze az identitásképződés és identitásváltás folyamatával. […] a színház annyiban szimbolizálja az 
emberi identitásképzés feltételét, amennyiben létrejöttének az az alapja, hogy az ember távolságba 
kerüljön önmagától”. Erika Fischer-Lichte. A dráma története. Ford. Kiss Gabriella (Pécs: Jelenkor 
Kiadó, 2001), 12, 15.



33

I. Bevezetés

anatómiai vonatkozásai, míg az előbbiben „A test fizikai valóságáról, szagáról, 
fájdalmáról, teljesítőképessége határainak felmutatásáról, tökéletlenségéről 
(gyakran a beteg, deviáns testek életéről) szóló színház azon privilegizált hellyé 
vált, ahol a szimulákrum világából eltűnni látszó emberi test anyagi valóságában, 
’húsként’ válik megtapasztalhatóvá.”56

A színház, a teatralitás és a test kölcsönviszonyának hazai elméleti szakiro-
dalmához az egyik legjelentősebb hozzájárulást P. Müller Péter tette, akinek 
írásaiban fokozódó jelentőséggel szerepel a test problematikája, és különösen a 
Hamlettől a Hamletgépig című könyve tekinthető a Test és teatralitás című nagy-
szabású munkája megelőlegezésének.57 Ez utóbbiban P. Müller úgy érvel, hogy 
a test a társadalmi diszkurzusok és gyakorlatok különféle területein nyit rést, 
kiváltképp, ha a teatralitással kapcsolatban, a teatralitás felől értelmezzük. Mun-
kájában a test konstruktivista elgondolása mellett kötelezi el magát, és korszerű 
meghatározást keres a teatralitás jelenségére és működésére, olyat, amely túlmutat 
a társadalmi színháziasság, az identitásformáló szerepjátszás, a rítus megőrzésére 
törekvő kommunális performansz vagy a szubverzió lehetőségét rejtő ellenszegü-
lés ismert fogalmi keretein. Míg a régi színházszemiotika a testet egyfajta átlát-
szó médiumnak tekintette, addig, ahogy P. Müller rámutat, a posztstrukturalista 
elméletek a test lehatárolhatatlan és lezárhatatlan jellegére irányítják a figyelmet, 
melynek következtében a test a társadalmi gyakorlatok margóján, egyfajta képlé-
keny, nehezen kontrollálható, interaktív mezsgyén helyezkedik el. A 20. századi 
testelméletek meghaladják a kartéziánus dualizmust, kritika alá vonva „Descartes 
tévedését”,58 amelynek következtében a nyugati gondolkodás évszázadokra mar-
ginalizálta a szubjektum materiális alapjait. A posztmodern elméletekben foko-
zatosan kikerülhetetlen alapvetéssé válnak a valóság tapasztalásának és a szubjek-
tivitás megszerkesztődésének nyelvi-szemiotikai aspektusai. A 80-as, 90-es évekre 

56  Kricsfalusi Beatrix. „Testek ritmikus mozgása a térben. Töredékek a testiség és színház történe-
tiségének kapcsolatához”. Theatron 6/1–2 (2007 tavasz–nyár), 126. Antonin Artaud a kegyetlen 
színházról írt programjában leszögezte, hogy „a színház az egyetlen hely a világon, az utolsó kollek-
tív eszköz, amellyel még ma is közvetlenül hathatunk a szervezetre, s még neurózisos, tompa érzékű 
korunkban is olyan testi hatásokkal bombázhatjuk a tompuló érzékeket, amelyeknek nem tudnak 
ellenállni.” A könyörtelen színház. Ford. Betlen János (Budapest: Gondolat: 1985), 140. Artaud 
aztán végül a testeknek, magának a húsnak a jelenlétét is igyekszik felszámolni annak a folyamat-
nak a végén, amelyben nála „radikálisabban még senki nem kérdőjelezte meg a színház létezését.” 
Darida Veronika. Színház-utópiák (Budapest: Kijárat, 2010), 176.
57  P. Müller Péter. Hamlettől a Hamletgépig (Budapest: Kijárat Kiadó, 2005); Test és teatralitás 
(Budapest: Balassi Kiadó, 2009).
58  Antonio Damasio. Descartes tévedése: érzelem, értelem és az emberi agy. Ford. Pléh Csaba 
(Budapest: AduPrint, 1996).



34

I. Bevezetés

olyan általános belátássá válik a szubjektum pszichoszomatikus heterogenitása és 
a szubjektum - nyelv hierarchia freudi–lacani inverziója, hogy a kritikai elmélet 
nem zárhatja már be az embert pusztán csak „a nyelv börtönébe”, sőt, a szubjek-
tivitás nyelvi és testi meghatározottságain túl a nyugati metafizika egyik legfon-
tosabb binaritásának, az „emberi” és a „nem emberi” ellentétpár határvonalainak 
elmosódásával is számot kell vetnie, gondoljunk Donna Haraway kiborg-kiáltvá-
nyára59 vagy Baudrillard protézis-koncepciójára.60 Ugyanígy megkérdőjeleződik 
a szellem és az anyag elválasztottsága azoknak a technológiai újításoknak köszön-
hetően, amelyek a tudat „szilikonba töltésével”,61 az agy és a számítógépes chip 
közötti közvetlen interfész kialakításával kísérleteznek, tulajdonképpen a test és 
a tudat egyidejű kiterjesztését eredményezve.62 A határsértés, az átjárhatóság, a 
szubverzió testhez és teatralitáshoz kapcsolódó, P. Müller által tárgyalt fogalma-
inak általános keretet kölcsönözhet Julia Kristeva korábban hivatkozott elmé-
lete a folyamatba és próbára állított, heterogén szubjektumról, amelyben a sujet 
en procès alak-, identitás- vagy arcváltozásai kifejezetten teátrális implikációkkal 
bírnak. A pszichoanalízis és a posztszemiotika alapvetése szerint a színházban a 
nem teljes egészében tudatos jelentésképződés egyik fő forrása magának a befo-
gadónak a teste. Tisztáznunk kell, milyen jelentésmezőkbe íródott bele a kora 

59  Donna Haraway. „A Cyborg Manifesto. Science, Technology, and Socialist-Feminism in the 
Late Twentieth Century”. Uő Simians, Cyborgs, and Women: The Reinvention of Nature (New 
York; Routledge, 1991), 149-181. Magyarul: „Kiborg kiáltvány: tudomány, technika és szocialista 
feminizmus az 1980-as években”. Ford. Kovács Ágnes. Replika 51–52 (2005. november), 107–139. 
Haraway szerint a gépi és az emberi, a gépezet és az élőlény közti határvonal folyamatos átlépésével 
és összemosásával létrejövő kiborg a modern termelés alapeleme, és nemcsak a tudományos-fan-
tasztikus irodalomban, de az orvostudományban, a hírszerzésben és a posztindusztriális termelési 
folyamatokban is ugyanúgy jelen van. Ezért is jelentheti ki Haraway, hogy „Foucault biopolitikája 
lagymatag előképe csupán a kiborgpolitika megnyíló területeinek”. (108)
60  Míg a technológia fejlődésének története során az ember újabb és újabb protéziseken keresztül 
igyekezett megközelíteni és birtokba venni a valóságot, Jean Baudrillard elméletében a szimulák-
rum és a (digitális) technologizálódás térnyerésével a poszthumán korban a szubjektum válik a 
technológia és a digitális médiumok protézisévé. Vö. Jean Baudrillard. The Intelligence of Evil or The 
Lucidity Pact (London: Berg, 2005).
61  Ilyen például a British Telecom projektje a „Soul Catcher” elnevezésű chippel, amely a szem 
mögé ültetve rögzítené az ember minden vizuális érzékletét és a hozzá kapcsolódó benyomásokat. 
Lásd Toby Howard. „Ghosts, computers, and Chinese Whispers”. Personal Computer World 18.11 
(1996) http://www.cs.man.ac.uk/~toby/writing/PCW/upload.htm. A „szilikonba töltés” vagy 
„feltöltés” technológiai és filozófiai kontextusához lásd Anders Sandberg. Uploading. http://www.
aleph.se/Trans/Global/Uploading/
62  Asunción López-Varela Azcaráte. „Introductory Chapter: Semiotic Hauntologies of Ghosts 
and Machines”. Interdisciplinary Approaches to Semiotics. Szerk. Asunción López-Varela Azcárate 
(Rijeka: InTech, 2017), 4.

http://www.cs.man.ac.uk/~toby/writing/PCW/upload.htm
http://www.aleph.se/Trans/Global/Uploading/
http://www.aleph.se/Trans/Global/Uploading/


35

I. Bevezetés

újkorban az az emberi test, amely „a szemiotikai és szimbolikus folyamatokban 
artikulálódó instanciaként kerül a színházzá válás folyamatába.”63

P. Müller a teatralitást a színház körén túlra kiterjesztve, a társadalmi jelen-
ségek és diszkurzív gyakorlatok terében vizsgálja, egyik központi tézise pedig az, 
hogy a teatralitás voltaképpen térbeli struktúrák közvetítése – ezeken a struk-
túrákon és médiumokon keresztül folyik az a társadalmi mediáció, amelyen át 
megtapasztaljuk a világban való létet, és ismeretelméletileg elérkezünk a valóság 
mindig társadalmilag felkínált változataihoz. Ez a meghatározás már nemcsak 
észlelési módként és viselkedési dramaturgiaként fogja fel a teatralitást, hanem 
dinamikus viszonyként, amely színházias mintákat működtet a nem-színházi tár-
sadalmi terekben is. Ezek a minták és működések alapvetően a testből fakadnak – 
a test a teatralitásban működik, a teatralitás a testen keresztül tárul fel, hiszen a 
mindennapi életet magát átitatja a teatralitás és a közvetítettség tapasztalata.64

A fenti megállapítások egyik fő eleme, hogy a teatralitást mint viszonyrend-
szert és működést nem korlátozzák a színházra és a társadalmi színháziasság jelen-
ségére. A teatralitás működése nemcsak egyszerű dekódolásra készteti a befoga-
dót, és nem egyszerű leképezése a kulturális környezetnek, hanem mindig újabb 
és újabb jelentéseket generál a kontextus jelrendszereiről, és ehhez elsősorban 
a színész, illetve a társadalmi szubjektum testét használja fel. Ahogy P. Müller 
rámutat, a szubjektum testét leginkább előtérbe helyező performansz-művészet 
kitüntetett szerepet játszott a posztdramatikus színházba való átmenet idején. 
Meglátásom szerint ugyanez érvényes a kora újkori angol predramatikus szín-
házra is. Ennek posztszemiotikai elemzésében – mely egyszerre ötvözi az Elam 
által kívánatosnak tartott társadalom-, dráma- és színpadtörténetet –, közép-
ponti szerepet kell tulajdonítanunk a színházi pragmatika kulcselemeinek, a szí-
nész és a néző testének. A predramatikus színház után a 17. század második felé-
től uralkodó fotografikus illúzió-színház, az ún. „szövegszínház”65 a kartéziánus, 
szuverén, de testi valóságától megfosztott, absztrakcióként működő szubjektum 
filozófiájára, a polgári „karakter” ideológiájára épült. Ezeknek a kartéziánus disz-
kurzusoknak a dekonstrukciója után azonban fokozatosan visszatér a kulturális 
reprezentációk és társadalmi gyakorlatok tereibe a szubjektum hús-vér valóságát 

63  Kiss Gabriella. (Ön)kritikus állapot, Az előadáselemzés szemiotikai módszerének vizsgálata 
(Budapest – Veszprém: Orpheusz – Veszprémi Egyetemi Kiadó, 2001), 75.
64  P. Müller. Test és teatralitás, 166.
65  Lehmann. Posztdramatikus színház, 110.



36

I. Bevezetés

felmutató test, ahogy visszatérnek a kora modern testtel kísérletező Shakes-
peare-kortársak is.

A testtel való művészeti, színházi foglalkozást természetesen nem lehet mere-
ven kijelölt kronológiai határok közé szorítani, és felületes általánosítás lenne azt 
állítani, hogy a felvilágosodás kezdetével egészen a posztmodernig teljes elfojtás 
alá kerül a test a társadalmi reprezentációkban. Ha azonban a vizsgálódást csak 
az angol dráma és színház történetére vonatkoztatjuk, akkor jól érzékelhető az a 
törésvonal, amely a Stuart- és Tudor-kor és a polgári forradalom után kialakuló 
polgári színház és dramaturgia között húzódik.66 Egyáltalán nem állítom, hogy 
Congreve vagy Dryden drámáival és a restaurációs színházzal a testi valóság eltű-
nik a színpadról, mint ahogy azt sem, hogy Calderóntól Goldonin át Büchnerig 
csak absztrakt szubjektumokat találhatnánk a színpadokon. Meggyőződésem 
azonban, hogy két nagyon alapvető szempontból különböznek ezek a testek az 
angol reneszánsz tragédiákban megjelenő anatomizált testektől: már nem ismere-
telméleti kérdésekre reagálnak, és nem a kollektív társadalmi trauma jegyeit hor-
dozzák. Úgy vélem, ez a különbség áll általában véve a 18. század elejétől kezdve 
nemcsak a színházra, hanem a többi (akár bevett, akár kísérletező) művészi kife-
jezési formára és szórakoztató műsorformára. A testábrázolások természetesen 
nem szorulnak ki végérvényesen a művészetekből, de nagy különbséget látunk 
a megjelenítések által hordozott társadalmi, teológiai, ismeretelméleti kérdésfel-
tevések dimenziói között. Amikor John Ford Kár, hogy kurva című tragédiájá-
nak nagyjelenetében Giovanni a várandós szerelmesének kivágott szívét a tőrére 
tűzve ront be ellenfeleinek bankettjére, és ezzel az emblémakönyvek közhelyeitől 
és a jezsuita szimbólumrendszertől kezdve a test és a lélek szétválaszthatóságán 
keresztül a vérkeringés korai anatómiai megfigyeléséig asszociációs láncok sorát 
hozza mozgásba egy rendkívül heterogén közönség társadalmilag nagyon sokfé-
leképpen pozícionált tagjai számára, az egészen más, mint amikor a test pusztán 
a jól megszerkesztett dramaturgia kiszolgálójává válik; amikor a horror pusztán 
a hatáskeltés eszközeként működik egy meglehetősen szűk nézőközönség szá-
mára, így például a 19. század végétől divatozó francia Grand-Guignol színház 
rémdrámáiban; vagy amikor Jarry a létező színpadi-dramaturgiai hagyományok 
kritikájának részeként alkalmazza az erőszakot. A Grand-Guignol jól szemlélteti 

66  „A színház megváltozott, veszített súlyából, ami tipikusan egy olyan forradalom utáni, meg-
nyugodott polgári világra jellemző, amelynek dinamizmusát már nem annyira a konfliktusok, mint 
inkább a gazdagodásra vonatkozó közmegegyezés szabja meg.” Földényi F. László. A dramaturgia 
csapdája (Budapest: Magvető, 1983), 27.



37

I. Bevezetés

a különbséget: a róla elnevezett szórakoztatóipari formációban éppen a szöges 
ellentétét találjuk annak a színházi működésnek, ami a kora újkori közszínházat 
jellemezte: a reneszánsz színház interaktív, közösségi élmény volt, ahol mindenki 
látott mindenkit, míg a Grand-Guignolban a legnagyobb biztonságban tudhat-
ták magukat a nézők, miközben eltöltötte őket a rettegés.67 Ehhez képest jelent 
aztán megint jelentős tartalmi változást, amikor Edward Bond a huszadik század 
hetvenes éveiben azt nyilatkozza, hogy az volna etikátlan, ha nem tematizálná az 
erőszakot a színpadon68, vagy amikor Roman Polanski kijelenti, hogy az erőszak 
nélkül befejezetlenné, kasztrálttá, csattanó nélkülivé válnának a filmjei.69

I.2. KORA MODERN ÉS POSZTMODERN 
ANATÓMIÁK

Az ezredforduló legsikeresebb utazó-kiállításának, a Body Worlds (Körperwelten) 
hallatlan népszerűségére alapozva Gunther von Hagens német professzor, a plasz-
tinációs eljárás feltalálója 2002-ben londoni anatómiaelőadásával újraélesztette a 
nyilvános boncolások kora modern hagyományát. Az előadásra a különféle köz-
igazgatási és egyházi hatóságok heves tiltakozása ellenére került sor, a terembe a 
befogadóképesség kétszeresét kitevő közönség zsúfolódott be, és a BBC Channel 
4 jóvoltából néhány órán belül több millió ember nézhette végig, ahogy a bőr 
alá hatolva von Hagens felmutatja az egyenként kioperált szerveket. A rendkívül 
teátrálisan megkomponált esemény domináns díszlete Rembrandt Tulp doktor 
anatómialeckéje című festménye volt.70 Néhány év elteltével von Hagens kiállí-
tásai már olyan népszerűségre tettek szert, hogy szembe mehetett a legszigorúbb 

67  Richard J. Hand – Michael Wilson. Grand-Guignol. The French Theatre of Horror (University 
of Exeter Press, 2002), 68. John M. Callahan. „The Ultimate in Theater of Violence”, in James Red-
mond (szerk.). Themes in Drama, vol. 13 (New York: Cambridge University Press, 1991), 165–75.
68  Edward Bond. „Author’s Preface to Lear”. Plays: 2 (London – New York: Bloomsbury, 1988), 23.
69  Daniel Bird. Roman Polanski (Harpenden: Pocket Essentials, 2002), 55.
70  Hagens színházi anatómiájához és annak kora modern vonatkozásaihoz lásd Hillary M. Nunn. 
Staging Anatomies: Dissection and Spectacle in Early Stuart Tragedy (Ashgate, 2005), 196- 200: 
„Casting the Dead”. Tudománytörténeti érdekesség, hogy ennek a plasztinációs eljárásnak több-
féle technikai előzménye is volt, és köztük az egyik legsikeresebb változatot a kolozsvári egyetem 
professzora, Davida Leó dolgozta ki a 19. század végén. Eljárásának bemutatását az 1900-as párizsi 
világkiállításon ezüstéremmel ismerték el. Ezzel az eljárással készítették a Szegedi Tudományegye-
tem Gellért Albert Anatómiai Múzeumában kiállított preparátumokat is. Virtuális tárlatvezetés-
hez: https://www.youtube.com/watch?v=xvmrkcpwdYM.

https://www.youtube.com/watch?v=xvmrkcpwdYM


38

I. Bevezetés

társadalmi tabukkal is. Általános tiltakozás, ellene és mellette érvelő álláspontok 
heves összecsapásai és körülményes jogi megfontolások közepette a hatóságok 
2009-ben megtiltották, hogy kiállításában szerepeltesse a szeretkező emberpárt 
megjelenítő installációt, melyet egy nő és egy férfi plasztinációs eljárással kikészí-
tett holttestének a közösülés pozitúrájába rendezésével alkotott meg.71 Ez a hír „a 
szexelő hullákról” nem tudja visszaadni sem a plasztinációs eljárás különlegessé-
gét, sem pedig a korpuszok látványát vagy az általa okozott hatást (ezeket később 
szándékozom taglalni), de egy valamit biztosan érzékeltet: aligha találkozhat-
tunk volna ilyesfajta beszámolóval a médiumokban az új évezred kezdete előtt.

Az emberi test belső szerkezetét, szervrendszerét, betegségeit, csont- és érhá-
lózatát feltáró anatómiai látványosságok napjainkban a világ leglátogatottabb 
kiállításai, amelyeket immár több vállalkozás is nemzetközi színtéren utaztat 
és működtet.72 A test gondozására, kinevelésére, alakítására irányuló diszkur-
zusok, populáris társadalmi gyakorlatok és, Michel Foucault terminológiájával 
élve, a testről szóló tudás ideológiai-hatalmi technológiái mindig is szerves részét 
képezték a fogyasztói társadalomnak, mára azonban általánossá vált a test belseje 
iránti, mindent átható érdeklődés, mintha a posztmodern szubjektum a hirdeté-
sekben, a moziban, a színházban, a művészeti kiállításokon is egyfajta boncasz-
talra kerülne. Mi az oka ennek az anatómiai kíváncsiságnak? Ellenszegülésről, a 
fennálló rend szubverziójáról, olcsó polgárpukkasztásról van szó, vagy mélyebben 
vannak a társadalomtörténeti és kultúra-szemiotikai okai annak, hogy a testiség 
felett felügyeletet gyakorló technológiák repertoárjába és a populáris kultúrába 
is bekerül a felszín, a bőr mögé hatoló tekintet és a hús látványának képrend-
szere? Miért nem elégszünk meg immár azzal, hogy milyen alakot szeretnénk, 
miért akarjuk azt is látni, mi tölti ki ezt az alakot, és mi köti össze az epénket a 
májunkkal?

A szemiotikai elemzés számára nem meglepő a tömegkultúrának ez a testi 
fordulata, hiszen a 20. század második felét meghatározó kritikaelméleti for-
dulatokat is átszőtte a felszámolás, a darabokra bontás, a halál gondolata és az 

71  Lásd fentebb a 31. jegyzetet.
72  Hagens Body Worlds kiállítása még nem szerepelt Magyarországon, de eljutott hazánkba a 
Bodies: The Exhibition kiállítás, amelyet szintén a plasztinációs eljárást alkalmazva az amerikai 
Premier Exhibitions vállalat működtet, egy sor hasonló látványossággal párhuzamosan („Bodies 
Revealed”, „Our Body: The Universe Within”, https://www.ourbodytheuniversewithin.net/), míg 
más országokban, így például Ausztráliában az Imagine Exhibitions vállalat által rendezett Real 
Bodies kiállítás keltett nagy felháborodással vegyes szenzációt (https://www.bbc.com/news/world 
-australia-43902524).

https://www.ourbodytheuniversewithin.net/
https://www.bbc.com/news/world-australia-43902524
https://www.bbc.com/news/world-australia-43902524


39

I. Bevezetés

elvesztéssel kapcsolatos képrendszer – a társadalom- és szubjektumelméleti kor-
porális fordulat most a legszélesebb társadalmi látványosságok szintjén is lezajlik.

Visszatekintve talán tanatológiainak is nevezhetnénk azt az összetett folya-
matot, mely a 90-es évek derekán érte el tetőfokát a kritikai elméletek történeté-
ben, amikor az Abszolútum (Isten), a szuverén ember (az önazonos kartéziánus 
szubjektum) és a szerző (a Mű jelentései felett őrködő eredet) halála után megje-
lent a posztstrukturalista színen a drámai-színházi karakter haláláról szóló disz-
kurzus is.73 Úgy vélem, Nietzsche, Freud és Barthes nyomában járva Elinor Fuchs 
könyvének a karakter halálát bejelentő emblematikus címe jelképezi, ahogy az 
ideológiakritika, a pszichoanalízis és a szemiotika posztstrukturalista megfonto-
lásai végül a nyugati humanista esszencializmus egyik nagy fogódzóját, a drámai 
karaktert is a szemiotika boncasztalára fektetik. Fuchs szerint a karakter kiüre-
sítésének, „deszubsztancializálódásának” megrendítő folyamatát a modernista 
dráma indítja el, a posztmodern dráma pedig már elkönyvelt tényként mutatja be 
a szubjektum decentrált, heterogén, nem önazonos jellegét.74

Herbert Blau az anatómiában ragadja meg azt az attitűdöt, illetve stratégiát, 
amely mozgásba lendíti a posztmodern beköszöntéhez vezető működéseket – 
olyan befelé irányuló, anatomizáló tekintetről van szó, amely a felszínek áthato-
lására törekszik, hogy felboncolja azt, ami látszólagosan biztos helyzetet foglal el 
egy egésznek hitt szerkezetben.

Emlékezzünk csak arra, hogy az anatómia kínálta fel azon bevá-
gások és szétszabdalások modelljét, amelyek (mint az Andalúziai 
kutya kettémetszett szemgolyója) kirobbantották a posztmodern 
jelenségét, azt a hasadást, szakadást, vágást, amely azóta a rendszer 
szervezőelvévé (a játék radikális elgondolásában megkettőződő 
megoszlássá) vált a posztmodern transzgresszív stratégiáiban. Az 

73  Vö. Elinor Fuchs. The Death of Character. Perspectives on Theater After Modernism (Blooming-
ton: Indiana University Press, 1996). A kérdéshez lásd még: Jákfalvi Magdolna. Alak, figura, per-
szonázs (Budapest: Országos Színháztörténeti Múzeum és Intézet, 2001), 11–37.
74  „The burden of signification (the answer to the question, What are we following?) begins to 
shift from the unfolding of character and plot to the more abstract interest of the play of ontolo-
gical and ideological levels. Yet the very act of putting character into question still marks its place 
as central. This strikes me as a core dilemma of modernist drama, which repeatedly introduces as 
a humanistic problem its own very questioning of the human image on the stage. If there is any 
clear watershed between modern and postmodern in drama, it is that the postmodern normalizes 
and shrugs off as ’merely conceptual’ the sense of terror (or novelty) associated with posthumanist 
thinking”. Fuchs. i. m. 35.



40

I. Bevezetés

anatómiai elem annyiban van jelen az elidegenedés technikájában, 
amennyiben széttépi és térbe teríti ki az organizmust, miközben a 
látszatot szétrombolja azáltal, hogy szétszórja a belsőt és szükség-
szerűen bemutatja funkcionáló részeit.75

Blau, a dekonstruktivista dráma- és színházelméletek (és gyakorlatok) kép-
viselője helyesen utal Derridára szövegének eredeti változatában, hiszen a 
dekonstrukció úgy lépett színre és aztán úgy uralkodott a posztstrukturaliz-
musban, mint a struktúra strukturáltságát feltáró művelet – mint a rendszerek 
ideologikusan megszilárdított csontvázait, belső motivációit, előítéletességeit 
feltáró és leleplező kritikai gyakorlat, mint a kritikai eljárás maga. Ahogy Mar-
shall Blonsky írja a posztstrukturalista szemiotikáról, ez a gyakorlat felboncolja 
a spontán szerkezetnek tűnő dolgokat, és kimutatja róluk, hogy mesterségesek, 
megcsináltak, összetettek.76 A dekonstrukció anatomizáló érdeklődése azóta 
általánossá vált a kritikai elméletben, az anatómia azonban nem zárult be a 
filozófia birodalmába – éppen ellenkezőleg, a posztmodern társadalmak egyik 
legáthatóbb és leguralkodóbb jelenségévé vált. Hosszú hallgatás előzte meg azt, 
ahogy ez az anatómiai figyelem felbukkant a posztmodernben, hiszen a fel-
világosodás racionalizmusa és a polgári szubjektum később kialakuló ideoló-
giáinak diszkurzusai a gondolkodó elme, a természet felett győzedelmeskedő 
ész szerepének hangsúlyozásával egyre inkább marginalizálták, elfojtás alá 
helyezték a szubjektum belső, testi valóságát. Ahhoz, hogy megértsük az ana-
tómiának mint értelmezési, kritikai gyakorlatnak és mint társadalmi tömeg-
látványosságnak a reneszánszát, meg kell vizsgálnunk, hogyan kapcsolódik az 

75  Herbert Blau. „A  test, amely meghaladja önmagát”. Ford. Szabari Antónia. Gondolat-Jel 
1994/I-II. http://acta.bibl.u-szeged.hu/11516/1/gondolatjel_1994_1_2_030-043.pdf. Angolul: 
Herbert Blau „The Surpassing Body”. The Drama Review (1988-), 35. 2 (Summer, 1991), 82. „It 
was anatomy, we may remember, that provided the model for the incisions and dissections that, like 
the slit eyeball of Bunuel’s film, Un chien andalou, precipitated the modern - the rupture, cutting 
and tearing that have since been assumed as the virtual ’structuration of structure’ (Derrida) in the 
transgressive strategies of the postmodern. So far as anatomy tears open the organism and spatia-
lizes it, undoing appearance by dispersing interiority and displaying, instrumentally, its operable 
parts, there is this anatomical element in the technique of Alienation”. A magyar fordítás forrása: 
Herbert Blau. To all appearances: ideology and performance (London and New York: Routledge, 
1992), 96.: ebben a változatban Blau lecseréli a Derridára tett zárójeles utalást a játékról szóló záró-
jeles meglátással, ezért Derrida neve a Gondolat-Jelben megjelent szövegben nem szerepel.
76  „Semiotics dissects what is supposed to be spontaneous and living, and shows it to be contri-
ved”. Marshall Blonsky „Introduction”. On Signs. Szerk. Marshall Blonksy (Baltimore: The Johns 
Hopkins University Press, 1994), XX.

http://acta.bibl.u-szeged.hu/11516/1/gondolatjel_1994_1_2_030-043.pdf


41

I. Bevezetés

anatómiai gyakorlat és képrendszer a szubjektum társadalmi megszerkesztett-
ségéhez, pontosabban azokhoz a problémákhoz, amelyekkel jelenlegi válságá-
ban a posztmodern szubjektumnak szembe kell néznie. Mint látni fogjuk, nagy 
segítségünkre lehet, ha ennek a reneszánsznak a megértéséhez magához a törté-
nelmi Reneszánszhoz és annak anatomizáló szokásaihoz fordulunk.

A legelső kora modern európai anatómiai előadások és anatómiai színházak 
óta jelen van a kulturális reprezentációkban a test mint olyan ismeretelméleti 
viszonyítási pont, amelyhez képest a szubjektum önazonosságát és képességeit 
meghatározzák az uralkodó társadalmi ideológiák. Az emberi test jelentésével, 
jelenlétével és jelölhetőségével kapcsolatos hozzáállások sokat elárulnak arról, 
hogyan jönnek létre a történelmileg sajátságos társadalmi környezetben a szub-
jektivitás és az identitás kanonizált képzetei. „Egy kor művészete a legtöbbet 
talán akkor árulja el önmagáról, amikor a testhez való viszonyát ’közszemlére’ 
teszi” – úgy vélem, Bacsó Béla szavai nemcsak a művészetekre, hanem általában 
a társadalmi reprezentációkra is vonatkoztathatók.77 A kritikai kultúratudomány 
újabb meglátásai rávilágítanak arra, hogy az anatómiai érdeklődés nem csak a 
kora modern kultúra jellemzője, hanem hasonlóképpen a posztmoderné is. 
A kartéziánus tudat - test dualizmust a posztmodernhez érkezve felülvizsgálja a 
kritikai gondolkodásban az úgynevezett testi vagy korporális fordulat. A szub-
jektum testi felépítése és a jelölési folyamat testi alapzatai felé forduló figyelmet 
nemcsak a fenomenológia kritikája és a pszichoanalízis által ihletett posztszemi-
otikai elméletek tették szükségessé, hanem legalább ennyire a mindennapi élet 
gyakorlataiban megjelenő testképek és anatomizáló megjelenítések. A posztin-
dusztriális társadalmak kulturális gyakorlataiban megjelenített testképet talán az 
jellemzi a legjobban, hogy belülre hatoló boncolásnak, anatomizálásnak, feltárás-
nak vetik alá. Az anatómia a posztmodern kulturális képrendszerek mindenütt 
jelenlévő, terjeszkedő alkotóelemévé vált, és növekvő jelenléte nemcsak azokat 
a nyilvános városi tereket hatja át, ahol ábrázolásait áramoltatják, hanem számos 
kritikai irányultságot is, melyek igyekeznek értelmezni az anatomizált test iránti 
posztmodern érdeklődést.

A test elfojtástörténetének a felvilágosodással kezdődő és a posztmodernnel 
véget érő időszaka előtt a reneszánsz anatómiai színházak ugyanolyan látványos-
ságot kínáltak a dolgok felszíne mögé törekvő kora modern szubjektumnak, 
mint amilyen szenzáció manapság a Body Worlds. Hasonlóságokat, párhuzamo-
kat figyelhetünk meg a kora modern anatómiai megjelenítések és a posztmodern 

77  Bacsó. Kiállni a zavart, 181.



42

I. Bevezetés

kulturális képrendszerben elterjedő anatómiai reprezentációk között. Ennek 
alapján kérdésfelvetésem a következő: milyen okai és következményei vannak az 
anatómiáról folyó posztmodern diszkurzusoknak? Mit árulnak el ezek a repre-
zentációk a szubjektumról, valamint a szubjektumnak a Másikhoz és az önma-
gában lévő másságához, másikságához való viszonyáról? Ezeknek a kérdéseknek 
a vizsgálatát kívánom bevezetésül elvégezni, mielőtt szoros elemzés alá vonom 
az anatómia hagyományának megjelenését a kora modern drámai és színházi 
gyakorlatokban, hogy aztán az angol reneszánsz dráma ismeretelméleti kérdés-
feltevéseinek tükrében megvilágíthassam, miért váltak hirtelenjében kiugróan 
népszerűvé a posztmodern közönség számára olyan drámák és színházi eljárások, 
melyek előtt korábban csak értetlenül vagy éppen ingerülten toporogtak a nézők 
és a kritikusok, ha egyáltalán volt alkalmuk színen látni őket.

I.3. „EGY BIZONYOS FELELŐSSÉG”: 
ANATÓMIA ÉS A SZUBJEKTUM MÁSIKJA

Ahhoz, amit az imént megneveztünk (a ki-sajátított tulajdon-
név, aláírás vagy affirmáció, szilárdság nélkül, nyom, önmagától 
való elkülönböződés, tévelygő rendeltetés stb.), hozzátenném 
azt, amit egyszerre tesz szükségessé a klasszikus szubjektum defi-
níciója és ezen utóbbi nem-klasszikus motívumok, vagyis egy 
bizonyos felelősséget. A „ki” különbsége nem egy önmagával azo-
nos dolog individualitása, a „ki” nem atom. E különbség elhajlik 
vagy osztódik, hogy összegyűljön válaszolni a másiknak, akinek 
a felhívása valamiképpen megelőzi önnön, önmagával való azo-
nosulását, mert e felhívásra csak felelni tudok, már akkor is felel-
tem, ha azt hittem, hogy „nemet” mondok.

Jacques Derrida78

Fentebb idézett cikkében a modern színházi anatómiát boncolgatva Herbert 
Blau utal Jacques Derridára, a dekonstrukció filozófusára, aki talán a legnagyobb 
lendületet adta a decentrált, nem önazonos szubjektumról szóló, Saussure utáni 

78  Jacques Derrida. „’Jól enni márpedig muszáj’, avagy a szubjektumszámítás”. Ford. Gángó Gábor. 
Testes könyv II., szerk. Kiss Attila Atilla – Kovács Sándor s.k. – Odorics Ferenc (deKON-könyvek 
10. Szeged: Ictus – JATE Irodalomelmélet Csoport, 1997), 300.



43

I. Bevezetés

elméletek kialakulásának. Induljunk tovább Derrida egyik javaslatából, ami 
abban az interjúban hangzott el, amelyből a jelen írás mottóját is kölcsönöztem. 
A derridai javaslat egyfajta előzményeként a kérdező, Jean-Luc Nancy egyik felve-
tésében leszögezi, hogy számára a szubjektum mindenekelőtt „az, ami magában 
képes hordozni tulajdon ellentmondását,” és ezzel a beszélgetést a nyugati filo-
zófia hegeli örökségében pozicionálja.

Mik az emberben lévő belső ellentmondás okai és következményei? Marad-e 
bármi más, mint ez a belső ellentmondás, miután dekonstruáltuk a nem öna-
zonos szubjektumot? Derrida válaszában kifejti, hogy egy bizonyos felelősség, 
odafordulás a Másik felé, egyfajta válaszadás a Másik hívására mindig megmarad 
mint olyan aktus, amely a szubjektumnak végső identitását adja. Rögtön belát-
ható az a filozófiai gondolat, amely összeköti Derrida meglátását Lévinasnak a 
Másik arcáról és az általa felkeltett felelősségvállalásról alkotott gondolatrend-
szerével. Ezen kívül azonban két olyan körülményt kell még gondosan szem előtt 
tartanunk, mely kontextualizálja ezt a megjegyzést és az általa megnyitott per-
spektívákat. Az első körülmény az, hogy Nancy Derridával készített interjúja a 
90-es évek kulcsfontosságú kérdésére keresi a választ: ki jön a szubjektum után?79 
A 70-es évektől kezdődően a posztszemiotika és az ideológiakritika meglátásai 
fokozatosan olyan alapkérdéssé tették a heterogén szubjektum szerkezetét, ame-
lyet nem kerülhet meg egyetlen kritikai irányultság sem. A szubjektum mikrodi-
namikáját és makrodinamikáját állhatatosan teoretizálta a posztstrukturalizmus, 
elérkezve ahhoz a kérdéshez, vajon likvidálnunk kell-e a szubjektumot? Vajon a 
szerző halálától egészen a szubjektum haláláig visz-e bennünket a posztmodern 
antiesszencializmus pályája?

Az interjú másik fontos aspektusa maga a terv: ebben a párbeszédben áll elő 
Derrida a nyugati civilizáció karno-fallogocentrikus rendjét vizsgáló projektumá-
nak elképzelésével.80 Ennek a rendnek a talapzatát képezi speciális viszonyunk a 
saját magunk és a Másik húsa, teste, korporalitása iránt, és ez a viszony kölcsönzi 
számunkra azt a felelősséget, amely minden etika alapja. A Who Comes after the 

79  A nemzetközi filozófiai szemle, a Topoi különszámot szentelt a szubjektivitás francia dekonst-
rukciójának (1988. szeptember), ezt követte aztán egy kibővített francia száma a Cahiers Confron-
tations folyóiratnak (20, 1989. tél) René Major szerkesztésében (az ebben közölt Derrida-szöveg a 
magyar fordítás alapja). A legbővebb gyűjtemény végül angolul jelent meg, benne Derrida, Badiou, 
Balibar, Blanchot, Deleuze, Irigaray, Lévinas, Nancy és más elméletírók írásaival: Eduardo Cadava, 
Peter Connor, Jean-Luc Nancy (szerk.) Who Comes after the Subject? (New York and London: 
Routledge, 1991).
80  Derrida. „Jól enni márpedig muszáj”. 319–321.



44

I. Bevezetés

Subject? (Ki jön a szubjektum után?) című kötet megjelenése óta jelentkező kri-
tikai diszkurzusok fényében két fontos tanulságot kell levonnunk a fentiekből.

Egyfelől be kell látnunk, hogy bármennyire folyékonnyá és heterogénné, 
középpont nélkülivé vált is a szubjektum, továbbra is jelen van, és nem fog elpá-
rologni a posztstrukturalizmus vagy a posztmodern vége felé: a szubjektum likvid 
lehet, de nem likvidálható.81 Másfelől a húsról, a Másik léte és teste iránti felelős-
ségünkről szóló anatomizáló megjegyzés után rögtön fel kell tennünk a kérdést, 
nem kellene-e egyúttal a szubjektum belső ellentmondásának koncepcióját úgy 
felfognunk és problematizálnunk, mint a szubjektumban lévő Másik kérdését – 
olyan Másikét, amely mindig is megelőzte a szubjektum bármely cselekedetét 
vagy gondolati műveletét. Nem kellene-e ezt a belül lakozó önellentmondást úgy 
felfognunk, mint a testet, azaz mint a szubjektum anyagi, testi alapzatát, amely 
az energiaforrása és egyben a marginalizált és elfelejtett szupplementuma a szub-
jektivitásunknak? Ez az a test, amelyik eszik és amit megesznek, a test, amelyhez 

81  A jelen dolgozat keretei között nem tudom vizsgálni, hogy a posztmodern határainak kijelölése 
mennyire nehéz és problémás. Az egyik határvonalat természetesen a poszthumanizmus és a poszt-
humán mint filozófiai-kultúraelméleti kategória megjelenése alkotja, a jelen dolgozat vizsgálódási 
körét azonban itt nincs alkalmam megnyitni a poszthumán felé. Pramod K. Nayar különbséget 
tesz a techno-determinista populáris poszthumanizmus és a kritikai poszthumanizmus között. Az 
előbbi a Francis Fukuyama által is leírt (és Haraway által megjövendölt) biotechnológiai forrada-
lom következtében áll elő (Poszthumán jövendőnk. A biotechnológiai forradalom következményei. 
Ford. Tomori Gábor. Budapest: Európa, 2003), a populáris irodalomban és filmekben domináns, 
és nem mond le az emberről, az élővilág humán jelenségéről mint lényegi entitásról, amely tökélete-
síthető és a technológiai fejlődésen keresztül meghaladja korábbi korlátait: ezt a változatot radikális 
humanizmusként, azaz transzhumanizmusként határozza meg Nayar. Ezzel szemben az ökokriti-
kai érzékenységű kritikai poszthumanizmus feladja az ember kitüntetett és uralkodó szerepét az 
élővilágban, a többi ökoszisztémával, életformával párhuzamosan fejlődő és működő rendszernek 
tekinti, a technológiát pedig nem a humán protéziseként, hanem szerves részeként kezeli. Vö. Pra-
mod K. Nayar. Posthumanism (Malden – Cambridge: Polity Press, 2014), 15-22. Az ezredforduló 
körül megjelent ugyan a poszthumán drámáról és színházról szóló kritikai diszkurzus, ez azonban 
javarészt a technológiai, mediális határvonalak átlépéséről, elmosódásáról, a kísérleti színház és a 
performanszművészet transzmediális kísérleteiről szól, és nem tesz hozzá azokhoz a transzmediális 
megfontolásokhoz, amelyek a kora modern és a posztmodern színház kapcsán a jelen munkában 
foglalkoztatnak. Lásd még Deres. Képkalapács; Jennifer Parker-Starbuck. Cyborg Theatre Corpo-
real/Technological Intersections in Multimedia Performance (Palgrave Macmillan, 2011); Gabriella 
Giannachi. The Politics of New Media Theatre (London: Routledge, 2007); Steve Dixon. Digital 
Performance: A History of New Media in Theater, Dance, Performance Art, and Installation (Camb-
ridge, MA: MIT Press, 2007). Hogy mennyire nehéz akár egy műfajon, a prózán belül maradva is 
különbséget tenni „posztmodern, posztmilleniumi, poszt-posztmodern vagy metamodern” között, 
ahhoz lásd Sári B. László. Mi jön a posztmodernre? Változatok a posztmodern utáni amerikai fikciós 
prózára (Budapest: Balassi, 2021), 32.



45

I. Bevezetés

beszélnek és amelyik a beszélést végzi, ennek a szubjektumban lévő Másiknak 
azonban megvan a maga genealógiája, elfojtástörténete, történetisége.

A 70-es, 80-as években teret nyerő posztszemiotikai elméleteknek köszön-
hetően a test - tudat bináris szembenállás fokozatosan feloldódott, és ez a folya-
mat szélesebb társadalmi jelenségekben is megnyilvánul: a posztmodern boncoló 
tekintet a legkülönbözőbb médiumokon keresztül közvetítésekben, sorozatok-
ban, kiállításokon, performanszokban igyekszik a dolgok és a szubjektum bőre 
mögé hatolni. A fentebb említett Gunther von Hagens Body Worlds című tár-
latának első nyilvános kiállítása 1995-ben volt. Tíz év múlva a Body Worlds 4 a 
világ legkülönfélébb helyszínein szerepelt, melyek között ott volt Philadelphia, 
Toronto, Haifa, Zürich, Köln és Szingapúr, mára pedig állandó kiállításokat 
működtet öt városban (Amszterdam, Heidelberg, Berlin, San José, Guben), és 
a tematikát kiterjesztette az emberi testen túl az állatokéra is.82 Von Hagensnek 
természetesen nagyon hamar riválisai is akadtak: 2008 tavaszán és nyarán szá-
mos világváros, köztük Budapest utcáit már a „Bodies: The Exhibition” kiállítás 
poszterei árasztották el. Ez a kiállítás nem azonos von Hagens bemutatójával, 
de mindenképpen elmondható, hogy ezt is az a hagensi indíttatás hívta életre, 
amely vissza akarja adni az anatómiát a nagyközönségnek, vissza kívánja helyezni 
a boncolást a nyilvános térbe, és csak tizennégy évnek kellett eltelnie von Hagens 
Japánban rendezett legelső, bizonytalan, de hatalmas sikert arató kiállítása után 
ahhoz, hogy Budapestre is megérkezzen ez a látványosság.83 A „Body Worlds” 
riválisaként a „Bodies” világutazó kiállítás megjárta Madridot, Brüsszelt, 

82  A  kiállítás honlapja: http://www.bodyworlds.com A  „Gunther von Hagens” kifejezésre a 
Google keresés 2004-ben 102 000 találatot adott; ugyanez a keresés ma kb. 300 000 találatot ered-
ményez, a „body worlds” kifejezés egymilliót. A médiapublicitásból csak egy hírt ragadok ki a rek-
lámtevékenység érzékeltetésére: a Medical News Today már 2009 novemberében így írt a kiállítás 
manchesteri szerepléséről, melynek során számos szakértő, így például Nigel Meadows hatósági 
halottkém tartott nyilvános előadást: „BODY WORLDS is the most highly attended touring 
exhibition in the world, having attracted nearly 25 million visitors around the world. The striking 
organs and whole-body plastinates in BODY WORLDS 4 derive from people who have, in their 
lifetime, generously donated their bodies for Plastination, to specifically educate future generations 
about health. More than 8,000 donors including 103 Britons have bequeathed their bodies to von 
Hagens’ Institute for Plastination in Heidelberg, Germany. The first lecture is on 1 April by Nigel 
Meadows, HM Coroner: The Role and Powers of the Coroner in Relation to a Deceased Person’s 
Body, and will last 1 hour. Admission is £5.00 per person or £2.50 with a BODY WORLDS 4 
exhibition ticket. Limited on-site car parking £3.00 per car. Cash Bar. All exhibitions are held in 
the Special Exhibitions Gallery, Museum of Science and Industry, Liverpool Road, Castlefield. For 
evening events, doors open 6.30pm. Numbers are limited, so please buy your tickets in advance”.
83  A kiállítás honlapja: http://www.bodiestheexhibition.com. 

http://www.bodyworlds.com
http://www.bodiestheexhibition.com


46

I. Bevezetés

Budapestet, Londont, Athént, Varsót. A szubjektum Másikja visszatért: az ember 
testi anyagisága ismét a nyilvános figyelem középpontjába került, és ezt a kíván-
csiságot nagyszabású anatómiai kiállítások és anatómiai színházak, boncolások 
elégítik ki az ezredforduló óta, létrehozva azt az elidegenítésen keresztül működő 
bevonást, ami nagyon hasonlatos a Herbert Blau által leírt elidegenítéshez. 
A karakter halála után a szubjektum új színháza a szubjektum Másikját színpadra 
állító posztmodern anatómiai színház. A továbbiakban ezzel a szubjektumban 
lévő és színpadra vitt Másikkal kívánok foglalkozni.

Az anatómia újabb felbukkanása hosszas folyamat eredménye, és szorosan 
kapcsolódik a másság és a szubjektum Másikjának kérdéseihez. Az elmúlt har-
minc év távlatából szemlélve úgy vélem, kirajzolódik, ahogy a posztstrukturalista 
kritikai gondolkodás három legfontosabb diszkurzusa a 70-es évektől kezdődően 
legfőképpen két fogalom, két kritikai jelenség, a materialitás és a Másik kérdés-
körénél konvergált. A dekonstrukció, a pszichoanalízis és a posztmarxista ideo-
lógiakritika ezeket a fogalmakat vizsgálva közösen rakták le az interdiszciplináris 
alapjait annak az összetett elméletnek, amely a jelölési folyamatról és a beszélő 
szubjektumnak a szimbolikus rendben elfoglalt helyzetéről kívánt számot adni. 
A Másik vizsgálatával kapcsolatban a posztstrukturalista kritikai gondolkodás a 
szubjektum makrodinamikai elméleteinek keretei között tematizálta a felforga-
tás (subversion) és a bekebelezés (containment), a hegemónia és a liminális kiszo-
rítottság dialektikus fogalmait, a Másik-ság két fő működését állítva a figyelem 
középpontjába.

Az egyik működés a kultúra Másikjára irányul: a marginalizált társadalmi gya-
korlatokra, az alávetett szubjektumokra, a kiszorított szupplementumra. Ennek 
a működésnek nemcsak az a lényege, hogy a foucault-i hatalom/tudás84 egyfajta 
megosztó stratégiájaként a nyugati gondolkodás számára nélkülözhetetlen ellen-
tétpárokra osztja a valóság jelenségeit.85 Ezen túlmenően az ellentétpárok elemeit 
(metafizikus) értékkel ruházza fel, elhelyezi őket egy hatalmi viszonyrendszerben, 

84  Foucault kifejezése a hatalom és a tudás elválaszthatatlanságának kifejezésére. „[…] az egyes 
tudásfajták létrejöttében alapvető szerepet játszik a hatalom. Bizonyos hatalmi technikák mint-
egy tudásfajtákká változnak át, pontosabban hatalmi technikák és tudástechnikák közös mintát 
foglalnak magukban.” Kiss Balázs. „Foucault hatalomfelfogásáról”. Politikatudományi Szemle 3.1 
(1994), 47.
85  „Munkám harmadik részében a szubjektum tárgyiasítását az általam »megosztó társadalmi 
gyakorlatoknak« nevezett területen vizsgáltam. A szubjektum vagy önmagán belül van megosztva, 
vagy másoktól van elválasztva, és ez a folyamat eltárgyiasítja”. Michel Foucault. „A szubjektum és 
a hatalom”. Ford. Kiss Attila Atilla. Testes könyv II., szerk. Kiss Attila Atilla – Kovács Sándor s.k. – 
Odorics Ferenc (Szeged: Ictus – JATE Irodalomelmélet Csoport, 1997), 267.



47

I. Bevezetés

és ebben a hierarchiában az értékesebb, erősebb pólust képviselve a mindenkori 
hatalmi berendezkedés az értéktelenebbhez képest tudja magát meghatározni. 
Ennek az identitáspolitikának különösen a totalitáriánus rendszerekben jut fon-
tos szerep, hiszen a felsőbbrendűséget vagy az egyedül helyes világképet képvi-
selő és hirdető rendszer a társadalom számára gondosan megképzett és felkínált, 
fenyegető Másik képzetével szemben, negatív módon tudja a legkényelmesebben 
és legvilágosabban meghatározni magát. Mi vagyunk az, mondja a szubjektu-
mokat pozicionáló totalitáriánus ideológia, ami nem a bennszülött, ami nem a 
színesbőrű, nem a zsidó, nem a cigány, nem a homoszexuális, nem a migráns. 
A küldetéses és térítő elhivatottság mögé bújó nyugati gyarmatosító, birodalmi 
ideológia egészen a közelmúltig erre a logikára épült, hiszen, ahogy Roland Bart-
hes kifejtette, „a Rend, a külfölddel szemben, csak két – egyformán csonkító – 
magatartásformát ismer: vagy színjátéknak tekinti, vagy úgy teszi ártalmatlanná, 
hogy a Nyugat puszta visszfényévé fokozza le.”86

A posztszemiotikai fordulat a Másikról, az idegenről szóló kulturális, ideoló-
giakritikai, posztkoloniális elméletek mellett ugyanakkor a szubjektum mikrodi-
namikáját is feltárta, és a kritikai érdeklődés homlokterébe állította azt a műkö-
dést is, ami a szubjektum belsőleges Másikja: ez nem más, mint a folyamatosan 
bennünk lakó és működő, de elfojtott test, a szomatikus heterogenitás, amellyel 
a hulla, az anatómia, a csonkolás, az abjekció látványán keresztül, vagy éppen a 
költői nyelv hatásain keresztül szembesül a szubjektum, és amelynek ideológiai 
keretek, fegyelmező szimbolizációs gyakorlatok közé szorítása a mindenkori tár-
sadalmi berendezkedés egyik fő törekvése.87 „Miért van az, hogy a test mára a 

86  Roland Barthes. Mitológiák. Ford. Ádám Péter (Budapest: Európa, 1983), 140.
87  Vö. Bryan S. Turner. „A test elméletének újabb fejlődése”. Ford. Erdei Pálma. A test. Társadalmi 
fejlődés, kulturális teória. Szerk. Featherstone, Mike – Mike Hepworth – Bryan S. Turner (Buda-
pest: Jószöveg Műhely Kiadó, 1997), 7–52; Csabai Márta – Erős Ferenc. Testhatárok és énhatárok. 
Az identitás változó keretei (Budapest: Jószöveg Műhely Kiadó, 2000); Thomas Laqueur. A testet 
öltött nem. Test és nemiség a görögöktől Freudig. Ford. Szabó Valéria, Tóth László, Barát Erzsébet 
és Sándor Bea (Budapest: Új Mandátum, 2002); Csabai Márta – Erős Ferenc, szerk. Test-beszé-
dek. Köznapi és tudományos diskurzusok a testről (Budapest: Új Mandátum, 2002). A foucault-i 
szubjektum- és ideológiakritika, a feminizmus és a társadalmi nem tudománya által Magyarorszá-
gon is teret nyert testelméleti kritikai kutatások a 80-as évek óta folyamatosan importálják a testi 
fordulat nemzetközi szakirodalmát, amely egyre határozottabb és önálló diszciplína formáját ölti, 
és body studies néven egyetemi kurzusokat, programokat, kutatási irányultságokat foglal magába. 
Vö. Margo DeMello, szerk. Body Studies (London and New York: Routledge, 2014); Mary Kosut 
– Lisa Jean Moore, szerk. The Body Reader: Essential Social and Cultural Readings (New York and 
London: NYU Press, 2010); Mariam Fraser – Monica Greco, szerk. The Body: A Reader. Rout-
ledge Student Readers (London and New York: Routledge, 2005).



48

I. Bevezetés

tudományos élet figyelmének középpontjába került? […] Vajon azért foglalko-
zunk-e olyan sokat a test kutatásával, mert testünk megtapasztalásában és hasz-
nálatában alapvető változásoknak vagyunk részesei? Vannak, akik azt állítják, 
hogy a test mint lehatárolt entitás megszűnőben van a test áruvá válásának, felap-
rózódásának és a testrészeket ábrázoló képek elszaporodásának hatására.”88 Emily 
Martin kérdései az 1990-es évek elején azt a folyamatot harangozzák be, amely 
napjainkra az anatomizáló tekintetnek és kíváncsiságnak kitett testet megjele-
nítő kulturális reprezentációk globális disszeminációjában folytatódott.

Az elmúlt három évtized politikai és kulturális feszültségei és átalakulásai a 
másság és a másikság mindkét formáját a kulturális érdeklődés homlokterében 
tartották, és újfajta kapcsolatokat is teremtettek a kettő viszonyában a posztmo-
dern általános ismeretelméleti válságának keretei között.

Amióta Foucault bevezette a szubjektum önhermeneutikájának fogalmát89, 
ennek az esendő, elfojtott, apokaliptikus testnek a gondozását úgy írja le az 
elmélet, mint az egyik legfontosabb társadalmi gyakorlatot, amelyen keresztül 
az ideológiai interpelláció kinyúl a társadalmilag helyhez kötött és szubjekti-
vizált emberhez. A modernitás korának ideológiai technológiái a test elfojtá-
sának, elhallgatásának és elhallgattatásának árán formálták meg a polgári kar-
téziánus szubjektumot. A modernizmus korai művészi kísérleteiben ez a test 
mint az elidegenítés eszköze, mint a krízis és a veszély lehetséges terepe jelenik 
meg. A korábban marginalizált társadalmi gyakorlatok (költői nyelv, szépmű-
vészetek, performanciák, installációk, kísérleti színházak és filmek) elkezdik a 
szubverzió forrásaként használni a testet, amelynek megélésén és felmutatásán 
keresztül lehetséges lenne meghaladni vagy kikerülni a szubjektum ideológiai, 
társadalmi meghatározottságait.90 A posztmodern felé haladva a test fokozatosan 
a leleplezett titokzatosság helyszínévé válik. A posztindusztriális társadalom az 
árucikké tett test-mintáknak és test-képeknek végtelen sorát áramoltatja, a testet 
mint a szubjektivitás uralható, hibátlanná tehető járulékát, mint az önreprezen-
táció legfontosabb elemét mutatja be, amelynek gondozásához, tökéletesítéséhez 

88  Emily Martin. „A test vége?” Replika 28 (1997. december), 109–10.
89  Michel Foucault. „About the Beginning of the Hermeneutics of the Self: Two Lectures at 
Dartmouth”. Political Theory 21. 2. (1993. május), 198–227.
90  Foucault önhermeneutikáról, a szubjektum szüntelen önvizsgálatáról szóló téziseinek rövid 
összefoglalásához lásd: „Szexualitás és egyedüllét”. Ford. Barát Erzsébet. Helikon. Irodalomtudo-
mányi Szemle 1995/1–2. (Posztszemiotika), 42–49. Az angol eredeti: „Sexuality and Solitude”. 
On Signs. Szerk. Marshall Blonsky (Baltimore and London: The Johns Hopkins University Press, 
1985), 365–72.



49

I. Bevezetés

és bemutatásához a fogyasztói társadalmat átitató hirdetések és közösségi hálók 
nyújtják a tanácsokat és az eszköztárat. Az ezredfordulóra aztán a posztmodern 
anatomizáló tekintet már áthatol a szubjektum bőrén, és a test belsejét, az anató-
mia titkait tárja a megismerés új területeire kíváncsi szubjektum elé.

A  test posztmodern faggatása hasonlóságokat mutat azzal, ahogy a kora 
modern anatómia az emberi test belső felépítése felé fordult. Mindkét történelmi 
korban a fantasztikum birodalmává válik a test, olyan ismeretelméleti határvo-
nallá, amelyen átlépve a jelölés határaival kísérletezhetünk. A posztmodern ana-
tómiák olyan ismeretelméleti válságban gyökereznek, amely a valóság és az ember 
megismerhetőségének ugyanolyan bizonytalanságaival küszködik, mint az átme-
neti kora újkor, amelyben a korábbi, stabilitást sugárzó középkori világmodell, 
az univerzum mindent áthatóan jelentéses (magas szemioticitású) rendje inogni 
kezdett, és a megismerés ontologikusnak vélt alapjai elvesztették metafizikus 
garanciáikat.

A materialitás és a Másik kérdései tehát napjainkra egy olyan társadalmi-kul-
turális gyakorlatban találkoznak, amely a posztmodernben az ismeretelméleti 
bizonytalanságra és kulturális kihívásokra adott egyfajta válaszként jelentkezik 
– így érkezünk el a reneszánszban kifejlődő anatómia „posztmodern reneszánszá-
hoz.” (1–8. kép a fejezet végén)

A társadalmi nemmel bíró és ideológiailag rögzített testre irányított poszt-
strukturalista figyelem, a test és az identitás összekapcsoltságának antropológiai 
elméletei, a szemiózis pszichoszomatikus alapjainak posztszemiotikája mind pél-
dák erre az anatómiai odafordulásra, mint ahogy a kommodifikált testképek és 
testképzetek, anatómiai kiállítások és nyilvános boncolások is. Ebben a korban 
ugyanakkor, melyben Jean Baudrillard szerint a test a legkelendőbb és legkifi-
nomultabb fogyasztási cikk,91 az új anatómiai eksztázisban sem szabad elfelejte-
nünk Derrida elképzelését a kultúránk karno-fallogocentrikus rendjéről, mert a 
derridai gondolatnak nagy horderejű következményei vannak a mai anatómiára 
nézve.

Megpróbálom visszakapcsolni a „ki” kérdését az „áldozat” kérdé-
séhez. Nemcsak arról lesz szó, hogy emlékeztetünk a szubjektum 
fallogocentrikus struktúrájára, legalábbis ami domináns sémáját 
illeti. Egyszer szeretném bebizonyítani, hogy ez a séma implikálja a 

91  Jean Baudrillard. „The Finest Consumer Object: The Body”. The Body. Szerk. Mariam Fraser – 
Monica Greco, 277–82.



50

I. Bevezetés

ragadozó virilitást. Egyfajta karno-fallogocentrizmusról beszélnék 
[...] elegendő komolyan venni a fallosz idealizáló interiorizációját, a 
szájon át való eltüntetésének szükségszerűségét, lett légyen szó sza-
vakról vagy dolgokról, mondatokról, a mindennapi kenyérről vagy 
borról, a nyelvről, a másik ajkairól vagy emlőjéről.92

Úgy vélem, hogy ennek a karno-fallogocentrizmusnak az áldozati konnotációi 
mellett figyelembe kell vennünk azt a kettős viszonyt is, amely a szubjektumot az 
evés és a helyes evés gyakorlatához köti. A húsevő, ragadozó viszony a szubjektu-
mot a másik húsához köti, de ezáltal ugyanígy a saját húsához, a saját másikságá-
hoz, önnön belsejében lévő húsához is, és a szubjektum ezen a kettős kapcsola-
ton keresztül ébred rá a másik húsának képében a saját másikságának jelenlétére. 
Amikor az asztalon lévő ételben, a csatatéren csonkolódott katona testében, a 
kórházban fekvő amputáltban, a sírgödörbe dobott hullában vagy a posztmo-
dern anatómiai színház plasztinált korpuszában a Másik korporalitásával talál-
kozom, akkor azzal találom szemben magam, ami más, ami a másik bennem. 
A másságnak és a bennünk levő Másiknak a megtapasztalása a testtel való szem-
besülés útján kritikus lehet a szubjektum számára, és identitásának kizökkentését, 
határvonalra állítását, felbomlását eredményezheti, ahogy ezt Julia Kristeva is 
kifejtette az abjekcióról és az állandóan folyamatban lévő szubjektumról (sujet en 
procès) szóló elméletében.93

Amellett, hogy a korporalitáson keresztül a saját magában lévő másságként 
megjelenő Másik megtapasztalása válságba és folyamatszerűségbe taszítja a szub-
jektumot, egyúttal azt is feltételezhetjük, hogy ez az élmény megnyitja a szubjek-
tumot a Másik hívása által felmerülő felelősség iránt. A kora modern kultúrában 
a memento mori és az ars moriendi hagyományok különféle halál-megjelenítései 
a Halál mindent egyenlővé tévő ágenseinek reprezentációjaként működtek, és 
ugyanígy tárhatják fel a posztmodern anatómiai színház korpuszai a szubjek-
tum és a Másik azonosságát annak felmutatásával, ami mindkettőben a másság: 

92  Derrida. „Jól enni márpedig muszáj”. 319.
93  Julia Kristeva. Powers of Horror. An Essay on Abjection. Ford. Leon S. Roudiez (New York: 
Columbia University Press, 1982 [1980]). A szubjektumban lévő Másik és másság kérdéseihez 
lásd még: Uő Önmaga tükrében idegenként. Ford. Kun János Róbert (Napkút Kiadó Kft., 2010 
[1988]); Gyimesi Timea. „Az abjekt Julia Kristeva szubjektum-felfogásában”. Helikon. Irodalom-
tudományi Szemle. Posztszemiotika. 1995/1–2. 140–143. Az abjekció fogalmának használatához 
a szövegértelmezésben lásd pl. Zsadányi Edit. „Vérző sebek és ’vérző sebek’: az abjekt mint testbe-
széd Kertész Imre Sorstalanság és Polcz Alaine Asszony a fronton című művében”. Literatura, 36. 4 
(2010), 367–85.



51

I. Bevezetés

szubjektivitásunk korporális, testi alapjainak kiállításával. Ebben a tekintetben 
megítélésem szerint a posztmodern anatómia (ahogy, mint látjuk majd, a kora 
modern is) többre vállalkozik, mint hogy pusztán kielégítse a fogyasztói társa-
dalom elidegenedett és szenzációra éhes tömegeinek étvágyát, és úgy működhet, 
mint annak a „bizonyos derridai felelősségnek” a mozgásba lendítője.94

Szomorúan kell nyugtáznunk, hogy a szubjektumban és a szubjektumon lévő 
hús anatómiai reprezentációinak áramoltatása nem csupán a posztmodern kiál-
lítótermek és nyilvános boncolások statikus és gondosan előkészített korpuszain 
keresztül működik. Korunk anatómiai megjelenítéseinek leltára nem lehet tel-
jes, ha nem vesszük számításba a terror, a tömegpusztítás, a népirtás, a tömegsí-
rok képeit: ezeket a kulturális reprezentációkat korábban soha nem tapasztalt 
sebességgel és intenzitással disszeminálja, torzítja, kizsákmányolja, manipulálja 
és kisajátítja a posztmodern társadalmi képrendszer. Másodpercek töredékei alatt 
találhat bárki ezrével ilyesfajta megjelenítéseket az interneten, a híradásokat és 
mediatizált társadalmi eseményeket átitatják a test- és hullaábrázolások, amelyek 
az elmúlt tíz-tizenöt évben egyre inkább anatómiai, boncoló és egyben rémisztő 
jelleget öltöttek. (6–11. kép)

A kérdés mindezek után a következő: hogyan lehetünk képesek egyszerre 
viszonyulni a múzeumi terekben kiállított anatómiai látványhoz és a tömegsí-
rokból feltárt hullamaradványok képeihez? A posztmodern anatómiai termelés 
és anatomizáló tekintet birodalmában hogyan viszonyul a szubjektum az egyéni 
és a kulturális identitás-formálás kérdéseihez olyan időkben, amikor a sorra fel-
merülő új nacionalizmusok, faji, etnikai, nemi érdekellentétek tanúi vagyunk?95

94  A kora modern és a posztmodern színházi reprezentációs technikák összehasonlításával többek 
között az alábbi írásban foglalkoztam: „Vérszemiotika: a test kora modern és posztmodern színhá-
zai”. Jelenkor, XLVIII. 6 (2005 nyár), 619–38.
95  A pszichikai és a testi síkok kölcsönviszonyának szemiotikai elemzése a Saussure utáni kritikai 
elmélet egyik fő előrelépése, és az interdiszciplináris gondolkodók közül Ferruccio Rossi-Landi 
volt az egyik legelső, aki különös hangsúlyt fektetett ennek a reciprocitásnak a két aspektusára, 
azaz a szubjektív és a nyelvi materialitás dialektikájára. A szubjektumok testének és a jelölő folya-
matnak, azaz a „nyelvi munkának” az „erős materialitásáról” kialakított elgondolásában, a nyelvi 
elidegenedésről alkotott elméletében Rossi-Landi figyelemre méltó megjegyzést tesz a szubjektivi-
tás és az ideológia kölcsönviszonyáról: a társadalom egyfajta lakóként, bérlőként kerül kapcsolatba 
a szubjektummal, azaz a hatalmi technológiák szó szerint egyfajta burokként, tokként alkalmazzák 
az egyént, amelyen belül aztán működésbe lendülhetnek. Vö. Ferruccio Rossi-Landi. Language as 
work and trade. A semiotic homology for linguistics and economics (South Hadley: Bergin & Garvey, 
1983). Magyar nyelven megjelent munkája: „Gondolatok a nyelvi elidegenedésről”. In: Kultúra és 
szemiotika. Szerk. Gráfik Imre – Voight Vilmos (Budapest, 1981), 117–33. Rossi-Landi nyelvről, 
lakóról és működésről szóló metaforája könnyen kapcsolatba hozható Norbert Elias kérdésével a 



52

I. Bevezetés

A posztszemiotika ideológia-kritikai perspektívájából Étienne Balibar rámu-
tat, hogy a szubjektum megszerkesztődése elsősorban és legfőképpen a politikai 
értelemben vett városlakó polgár létrejötte.96 Ezt a politikai szubjektumot pedig a 
szubjekció, az alávetettség materialitása és a termelés materialitása a dolgok által 
megképzett nyelvben helyezi el, ahol a csere gazdasági és jogi formulái az egyéne-
ket meghatározott értékek hordozóivá teszik.97 Ennek a nyelvnek a materialitását 
csak akkor lehet megváltoztatni és átírni, ha a társadalomban lezajló forradalom 
egyúttal és először is a nyelvben lezajlódó forradalom. Ahogy többek között 
Julia Kristeva kifejti, a posztmarxista és a pszichoanalitikus szemiotika interdisz-
ciplináris nézőpontjából válik végül kulcsfontosságúvá a nyelvi, jelölő folyamat 
materialitása mint a változás forrása, amely folyamatban a szubjektum a maga 
materialitásával, testi valóságával vesz részt.98 Ezek után továbbgondolásra szorul 
a korai posztstrukturalista vélekedés, amely szerint a szubjektumon lévő „tok” a 
szimbolikus rend, azon belül pedig lényegében csak egy nagy üresség van, amihez 
nincs hozzáférésünk, ahogy arra Hamlet rádöbben a szubjektivitás prototipikus 
tragédiájában.99 Ahogy a homo clausus zártságának látszata megszűnik a társa-
dalmi élet és az ösztönkésztetések kölcsönviszonyának fényében, a tok belsejének 
materialitása válik a vizsgálat tárgyává: a szubjektum strukturalista szemiotiká-
ját meghaladó posztszemiotikának a testi szemantikában kell gyökereznie. Erre 
mutat rá a posztszemiotikai elmélet előretörésének elején Horst Ruthrof, amikor 
a jelentés korposzemiotikai elmélete mellett száll síkra, és ezzel a társadalmilag 
pozicionált emberről mint szubjektumról alkotott elméleteink anatómiai for-
dulatot vesznek.100 Elérkezünk a végéhez annak a korszaknak, amelyre Antonio 

modernitással kialakuló homo clausus kapcsán: „…mi az emberben a tok, s mi az, ami a tokba van 
zárva?” Elias megállapítása szerint „a ’tokba bújt énre’ vonatkozó elképzelés az újabb filozófia egyik 
állandó vezérmotívuma”, de mi az, ami ebbe a tokba a polgári szubjektum kialakulásával bezárul, 
és látszólag önálló, elhatárolt, szuverén létezést nyer? Norbert Elias. A civilizáció folyamata. Ford. 
Berényi Gábor (Budapest: Gondolat, 2004), 41–2.
96  Étienne Balibar. „Citizen Subject”. Who Comes after the Subject? Szerk. Eduardo Cadava, Peter 
Connor, Jean-Luc Nancy, 33–57.
97  Étienne Balibar. „The Infinite Contradiction”. Yale French Studies, No. 88, Depositions: Althus-
ser, Balibar, Macherey, and the Labor of Reading (1995), 156.
98  Julia Kristeva. Revolution in Poetic Language. Ford. Leon S. Roudiez (New York: Columbia 
University Press, 1984), 17.
99  Vö. Francis Barker. „Hamlet’s Unfulfilled Interiority”. New Historicism and Renaissance Drama. 
Szerk. Richard Wilson és Richard Dutton (London and New York: Longman, 1992), 157–66.
100  Horst Ruthrof. Semantics and the Body. Meaning from Frege to the Postmodern (Toronto: Uni-
versity of Toronto Press, 1997). A korposzemiotikai megfontolások interpretációs alkalmazásaihoz 
lásd: Kérchy. Body Texts in the Novels of Angela Carter.



53

I. Bevezetés

Damasio megfogalmazásában „Descartes tévedése” nyomta rá a bélyegét: a fizi-
kálisnak és a mentálisnak, a testinek és a tudatinak a határozott, szigorú, a kettő 
kölcsönviszonyát kiiktató elkülönítése.101

A posztszemiotika eredményei a 90-es évekre elvezettek ahhoz a belátáshoz, 
hogy az elmélet nem hagyhatja figyelmen kívül a korábban nyelven kívülinek 
tételezett tartományokat, a korporális, szomatikus működéseket, és nem is öltöz-
tethetjük fel a testet pusztán a nyelv börtönének pánmetaforikus burkába, még 
akkor sem, ha a tudás szimbolikus közvetítettsége mindig is lehetetlenné teszi a 
tapasztalat közvetlenségét. Ezzel a belátással egy időben a test az egyik legerő-
teljesebben disszeminált kulturális reprezentációvá válik: erotizált, kommodifi-
kált, társadalmi nemi markerekkel ellátott és fokozatosan megnyitott, felboncolt 
jelenséggé. Ahogy a kora modern kultúrában, az emberi test felnyitása itt is az 
ismeretelméleti kísérletezés területévé válik, a küszöbök, a tudás határvonalainak 
próbájává. Korábban, a kartéziánus racionalizmus uralkodásának idején, a tudás 
ideológiailag kijelölt határai kirekesztették, elfojtás alá helyezték a test hús-vér 
valóságát. Az ember szuverén önazonosságát a transzcendentális ego fenomeno-
lógiai absztrakciójának keretei között képzelte el a filozófia. Következésképpen, 
mutat rá Julia Kristeva, filozófiáink a testi fordulat előtt absztrakt, statikus képze-
tekre, egy élettelen, környezetéből kiragadott test tudására épültek102, és ezt a for-
dulatot indítja el tulajdonképpen Maurice Merleau-Ponty, amikor „visszatéríti” a 
testet a filozófiába.103

A materialitás körül konvergáló kritikai elmélet nem választható el a nyelvi 
fordulat megfontolásaitól, de nem is elégedhet meg már a nyelvi determinációból 

101  Antonio Damasio. Descartes tévedése. 242: „Ez Descartes tévedése: a test és a lélek végzetes 
elválasztása, a mérettel s dimenziókkal rendelkező, mechanikusan működő, végletekig osztható 
testi anyag egyrészt, másrészt a megmérhetetlen, dimenzió nélküli, láthatatlan és feloszthatatlan 
lelki anyag elválasztása. Az a sugallat, hogy a gondolkodás és az erkölcsi ítélet, valamint a fizikai fáj-
dalomból vagy érzelmi izgalomból következő szenvedés a testtől függetlenül létezhetnek”. A kora 
modern kultúrában megjelenő anatómiai érdeklődés és belülre hatoló figyelem felbukkanásának, 
és ennek a később kialakuló „homo clausus”-ban való elfojtásának történetéhez lásd: Michael C. 
Schoenfeldt. Bodies and Selves in Early Modern England. Physiology and Inwardness in Spenser, 
Shakespeare, Herbert and Milton (Cambridge: Cambridge University Press, 1999); David Hillman 
– Carla Mazzio, szerk. The Body in Parts. Fantasies of Corporeality in Early Modern Europe (Lon-
don and New York: Routledge, 1977); Jonathan Sawday. The Body Emblazoned. Dissection and the 
Human Body in Renaissance Culture (London and New York: Routledge, 1995).
102  Kristeva. Revolution in Poetic Language, 15.
103  P. Müller. „A test visszatér(ít)ése: Merleau-Ponty testfenomenológiája”. Test és teatralitás, 26–39. 



54

I. Bevezetés

eredő közhelyekkel.104 A materialitásnak, a materiálisnak ezt az elgondolását ter-
mészetesen fontos elkülönítenünk a korábbi szubjektumfilozófiák empirizmu-
sától, különösen azért, mert az elmúlt harminc év során a nyelvi performativitás 
elméletei a materialitás nem-empiricista felfogásának kidolgozására tettek kísér-
letet. Paul de Man retorikai vizsgálataiban egyfajta kontrollálhatatlan erőssé-
get tulajdonított a nyelvi működésnek, és már korai írásaiban arra figyelmeztet 
bennünket, hogy ne tévesszük szem elől a különbséget, ami elválasztja a jelölő 
materialitását annak a materialitásától, amit jelöl.105 A test posztszemiotikájának 
és nyelvi materialitásba helyezettségének szempontjából különösen figyelemre 
méltó az a gondolatmenet, amellyel a Kantról szóló első szöveg zárul az Eszté-
tikai ideológiában. De Man kifejti, hogy „Az egek és tengerek esztétikai látvá-
nya feletti piszmogás után Kant egy pillanatra az emberi test felé fordul,” és a 
fenséges szemléltetésére szolgáló architektonika felépítésében eljut a test felda-
rabolásához, egyfajta anatómiai ponthoz: egy olyan materialitáshoz, amelynek 
kifejezése akadályokba ütközik, és amellyel az esztétika mint érvényes kategória 
felszámolódik. „A test feldarabolásának a nyelv feldarabolása felel meg,” állapítja 
meg végül de Man, hogy aztán eljusson a konklúzióhoz: „A végeredmény Kant-
nál és Hegelnél is a betű prózai materialitása, amelyet semmilyen szintű torzítás 
vagy ideológia sem képes átfordítani az esztétikai ítélőerő fenomenális ismereté-
vé.”106 Ebből a perspektívából a nyelv materialitása természetesen nemcsak a betű 
játékos materialitásában van, hanem abban a tényben, hogy uralhatatlanságában, 
önállósulásra való hajlamában, jelentésgeneráló képességében mindig túlcsap a 
kontrollálására, kimerítésére tett emberi erőfeszítésen. Ez a többlet, a nyelvben 

104  Vö. Terry Threadgold. „Cultural Studies, Critical Theory and Critical Discourse Analysis: 
Histories, Remembering and Futures”. Linguistik Online 14/2 (2003): „In all of these places certain 
theoretical assumptions are now taken for granted: a social constructionist view of language; the 
idea that realities and subjectivities are constructed in and by language; that subjects construct 
themselves and the worlds they inhabit in their everyday uses of language; that power relations are 
constructed and deconstructed through these processes; that what we call the social and culture 
are similarly constructed and deconstructed; that this activity is characterized by narrativity, that 
changing narratives, telling stories differently, might change the social world and that the goal of 
work on and with language is a politics committed to social change through what Eco (1979) 
would have called a semiotic labor on and with texts”.
105  „Nem lenne szerencsés például a jelölő anyagszerűségét összekeverni annak az anyagszerű-
ségével, amit jelöl. […] Amit ideológiának nevezünk, az éppen a nyelvi és a természetes valóság, 
referencia és fenomenalizmus egybemosódása”. Paul de Man. „Ellenszegülés az elméletnek”. Ford. 
Huba Miklós. Szöveg és interpretáció. Szerk. Bacsó Béla (Budapest: Cserépfalvi, é.n.), 104.
106  Paul de Man. „Fenomenalitás és materialitás Kantnál”. Ford. Katona Gábor. Uő Esztétikai 
ideológia (Budapest: Janus / Osiris, 2000), 77–9.



55

I. Bevezetés

lévő uralhatatlan maradék az, amit de Man után a betű brutális materialitásá-
nak nevezhetünk, és ami nagyon hasonlatos ahhoz a „traumatikus maghoz” a 
szubjektumban, amelyről a pszichoanalitikus kritika szintén azt állítja, hogy egy 
nyelvi, szimbolizációs materialitásban érhető tetten, és nem az empirikus, aktuá-
lis valóságban.107

A fent előszámlált elméletek fényében úgy gondolom, napjaink kultúrájának 
szubjektumát az anatomizálás kulturális képvilágán keresztül folyamatos készte-
tés éri arra, hogy tanújává váljon saját másságának, és ezen keresztül a Másikkal 
való azonosságának. Másképpen megfogalmazva arról van szó, hogy a posztmo-
dern anatómia olyan hatást hoz létre, amely által a szubjektum két szinten is újra 
és újra szembesül annak a nyelvnek az erős materialitásával, amelybe saját szub-
jektivitása bele van írva. Látja a húst az arc mögött, a testet a karakter mögött, a 
nyelvet a beszélő mögött, de tapasztalja annak a társadalmi-nyelvi rendszernek 
a meghaladhatatlan materialitását is, amelyen keresztül a test és annak funkciói, 
értékei működésessé válnak.

I.4. VARRAT ÉS ANATÓMIA

Annak érdekében, hogy láthassuk, hogyan pillantja meg az anatomizált poszt-
modern szubjektum saját magának ezt a másik oldalát, amely a Másikhoz mint a 
felelősségvállalásra való felhívás forrásához köti; annak érdekében, hogy világossá 
válhasson ennek a tapasztalatnak a vizuális szerkesztettsége; és annak érdekében, 
hogy megvilágíthassuk, miért marad mindig is már szükségszerűen nyelvi és 
nyelvszerű ez a másik oldal, a varrat (suture) fogalmát és annak kritikáját szeret-
ném tárgyalni. A jelölő rendszernek ezt a leküzdhetetlen és uralhatatlan felet-
tességét látjuk megnyilvánulni a varrat működésében is, ami a jelenlegi kritikai 
kultúrakutatás gyakran tárgyalt és vitatott fogalma. Ez a működés meghatározó 
eleme a narratív, a filmes és általában a vizuális reprezentációknak egyaránt, és 
tanulmányozásával közelebb juthatunk a szubjektum és a nyelv kölcsönösen 
összekapcsolódott materialitásának megértéséhez – ez pedig elengedhetetlen a 
posztmodern kulturális képvilágban áramló anatómiai megjelenítések vizsgála-
tához.

107  Lásd pl. Slavoj Žižek. Az ideológia fenséges tárgya. „Bevezető”. „Hogyan találta fel Marx a tüne-
tet?” Ford. Szabari Antónia. Pompeji 1994/1–2. 198–225.



56

I. Bevezetés

Kaja Silverman The Threshold of the Visible World című könyvében egy Freud 
óta létező pszichoanalitikai dilemma megfejtésével kapcsolatban értekezik a var-
ratról. Régóta foglalkoztatja a kritikusokat az a kérdés, hogy miként lehetséges a 
testiség, a korporalitás elemét belefoglalni a psziché és az ego elméletébe, mikor 
ez az elmélet szisztematikusan igyekszik távol tartani magát, legalábbis Lacan óta, 
a fizikai-biológiai realitás terepétől. A jelölés motorjaként fellépő vágyműködés 
olyan törések és áthelyeződések eredménye, amelyek végérvényesen elválasztják 
a jelölőhöz képest pozicionálódott szubjektumot a biológiailag megragadható 
szükségletek szintjétől. 108

Silverman áttekinti a mozgókép elméleteit, melyekben a varrat az a techni-
kája a filmnyelvnek, amely a kameramozgásra, a perspektívák váltogatására és a 
jelenetezésre épül: a varrat hivatott arra, hogy belehelyezze a néző-szubjektumot 
a film univerzumába, hogy kipótolja azt a hiányt, amelyet a néző a perspektíva, 
a látványtér behatároltsága, meghatározottsága miatt érezhet. Így például a snitt 
- ellensnitt technika megmutatja azt a másik helyet, azt a perspektívát, amelyik 
egyébként eltitkoltnak, hozzáférhetetlennek tűnhetne a kamera által a néző szá-
mára elsődlegesen felkínált pozícióból. Ez a belehelyezés azonban csak látszólag 
elégíti ki a néző-szubjektum hiányát, csak látszólag oldja meg a néző perspektivi-
kus redukáltságának, kasztráltságának problémáját, ugyanis a felkínált teljesebb 
perspektívatartomány „elfoglalásával” egyúttal ideologikusan meghatározott 
pozíciókat foglal el és internalizál tudattalanul a befogadó. Olyan tekintettel 
(gaze) azonosul, amely már mindig is ideologikus, a kamera tehát tulajdon-
képpen a szimbolikus rend uralkodó normáiba, így például a patriarchális vagy 
koloniális rendbe varrja bele a néző-szubjektumot. Mindezek alapján az is belát-
ható, hogy amennyiben a kamerát a Tekintet elsődleges metaforájaként fogjuk 
fel, amely a varraton keresztül gyakorolja hatását, annyiban a kamera nemcsak 
puszta eszköz, melyet a néző vesz valahogy birtokba egy egyszerű identifikációs 
folyamaton keresztül, hanem sokkal inkább fordított a viszony, a kamera veszi 
birtokba a szubjektumot, olyan mechanizmusként, amely a varraton keresztül 
használja a néző-szubjektumot.109

108  Kaja Silverman. The Threshold of the Visible World (London and New York: Routledge, 1996), 
9: „Lacan insists even more emphatically upon a disjunctive relationship between body and psyche; 
identity and desire are inaugurated only through a series of ruptures or splittings, which place the 
subject at an ever-greater remove from need and other indices of the strictly biological”.
109  „The camera is often less an instrument to be used than one which uses the human subject” 
(ibid. 130). A filmes varratelmélet klasszikus szövege: Daniel Dayan. „The Tutor-code of classical 
cinema”. Film Quarterly, Fall 1974, 22–31. A varrathoz részletesebben lásd még: Kiss Attila Atilla. 



57

I. Bevezetés

A varrat elméletírói arra is rámutatnak, hogy a nézőt a szkopofilikus vágy 
hajtja a kép felé, a kamera perspektívája ugyanakkor mindig több és mindig 
túl van azon, mint amit a néző elfoglalhat és kisajátíthat, mindig meghaladja a 
néző-szubjektumot, és tulajdonképpen a Másik pozícióját, a vágy folyamatosan 
hiányzó tárgyának helyét foglalja el.

A  varrat elméletének alkalmazói igyekeztek meghaladni a klasszikus, 
néző-azonosulásra épülő korai filmelméleteket, okfejtéseikben azonban gyak-
ran figyelmen kívül hagyták vagy leegyszerűsítették a pszichoanalízis néhány 
alapvető megfontolását, és ezeket a leegyszerűsítéseket problematizálja többek 
között Slavoj Žižek és Jean Copjec.110 Helyesebb úgy elképzelnünk a szubjektu-
mot, mint aki javarészt elszenvedi a film látványosságát, kiteszi magát annak, és 
átesik rajta – ez a szubjektum csak látszólag „fogyasztja el” ízlésének és döntései-
nek megfelelően a látványosságot, valójában kiteszi magát egy olyan heterogeni-
tásnak, ami meghaladja és birtokba veszi őt.

Érdemes egy lépéssel közelebb mennünk a varrat pszichoanalitikus elmé-
letéhez, hogy ezen keresztül kapjunk aztán fogódzót annak az élménynek a 
megfejtéséhez, amely a befogadót az anatómiai színházban és a nyilvános bon-
colásokon keríti hatalmába. Žižek hangsúlyozza, hogy a kamera-perspektívák 
által megképzett varratot nem lehet olyan működésként felfogni, ami a repre-
zentáció sikeres bezáródását és egy befejezett, koherens, diegetikus világ létre-
jöttét eredményezi, tehát átalakítja a látványt egy ideológiailag teljes és a való-
ságot végérvényesen megragadó világgá. Elvileg lehetséges lenne így felfogni a 
varratot, a lacani kárpitgomb (le point de capiton) működésének analógiájára. 

„Varratszedés. Egy Aranysárkány-adaptáció adaptációja”. Apertúra 2005. ősz (1. szám): https://
www.apertura.hu/2005/osz/kiss-varratszedes-egy-aranysarkany-adaptacio-adaptacioja/; Kaja Sil-
verman. The Acoustic Mirror. The Female Voice in Psychoanalysis and Cinema (Bloomington and 
Indianapolis: Indiana University Press, 1988), 10–13; The Subject of Semiotics (New York: Oxford 
University Press, 1983), 194–246; valamint a Metropolis 2005/1 számát (benne Dayan magyar 
fordításban: „A klasszikus filmelmélet irányító kódja”. Ford. Papp Orsolya): http://metropolis.org.
hu/varratelmelet-2 
110  Joan Copjec. szerk. Read My Desire: Lacan against the Historicists (MIT Press, 1996); Slavoj 
Žižek, Enjoy Your Symptom! Jacques Lacan in Hollywood and Out (Routledge, 2007). Baudry, Metz 
és kortársaik korai elméleteikben olyan nézőt tételeznek fel a mozivászon előtt, aki felismeri, bir-
tokba veszi és mintegy uralja a vizuális képet, és ebből következően óhatatlanul egy homogén, egy-
séges szemlélőt posztulálnak, aki a tükörszerű vászonnal szemben felsőbbrendű működést testesít 
meg. Žižek és a mozgóképhez, a látványhoz viszonyuló szubjektum posztszemiotikája ugyanakkor 
arra emlékeztet bennünket, hogy Lacan és a pszichoanalízis egy meghasadt, nem-szuverén szub-
jektumból indult ki, és ezért a mozgókép befogadásának folyamatában működő dinamikát nem 
vezethetjük vissza mechanikusan bizonyos ösztönkésztetésekre és identifikációs folyamatokra.

https://www.apertura.hu/2005/osz/kiss-varratszedes-egy-aranysarkany-adaptacio-adaptacioja/
https://www.apertura.hu/2005/osz/kiss-varratszedes-egy-aranysarkany-adaptacio-adaptacioja/
http://metropolis.org.hu/varratelmelet-2
http://metropolis.org.hu/varratelmelet-2


58

I. Bevezetés

A kanapén lévő kárpitgomb Lacan metaforája arra a pillanatra, ahogy a kulcs-
jelölő időlegesen lefogja és megmerevíti a jelölőláncot, és belerögzíti a jelölőt 
a rendszerbe, a szimbolikus rendbe. Ez az olvasat ugyanakkor, állítja Žižek, 
figyelmen kívül hagyja azt, hogy a kulcsjelölő által létrehozott varrat a társa-
dalmi-szimbolikus közegben azért működőképes, mert kimozdítja, „kivarrja 
vagy kibontja” (un-sutures) a szubjektumot: végérvényesen megfosztja azoktól 
a vélt kapaszkodóktól és legitimációs alapoktól, amelyeket a saját létezéséhez 
és önazonosságához magától értetődőnek, természetesnek és garantáltnak 
tételez.

Žižek példája erre a Király mint kulcsjelölő. Az Uralkodó mint ideologikus 
kulcsjelölő a kulturális-szimbolikus funkciót („Uralkodónak lenni”) összeköti 
a természetes meghatározottsággal (öröklődés, dinasztia, születéstől származott 
jog), és ezzel létrehozza a szimbolikus rendben azt a varratot, amely a hatalmi 
viszonyok rendszerén belül összekapcsolja és viszonyba rendezi a részeket, de egy-
úttal megfosztja a szubjektumokat minden olyan alapzattól vagy előzetes jelen-
téstől, amelyet maguknak tulajdonítottak volna. A kulcsjelölő által kialakuló 
ideologikus varrat tehát pontosan azáltal működhet, hogy kivarrja, saját varrat 
nélkülivé teszi az összes többi szubjektumot.111

Úgy vélem, nem lehetetlen a varratnak ezt az elgondolását alkalmazni a 
Tekintet metaforájaként értelmezett kamera működésére, azzal a feltétellel, 
hogy a kamerát nem a reprezentáció bezáródását létrehozó működésnek fog-
juk fel, hanem sokkal inkább olyan folyamatnak, ami fenntartja a kamera és a 
néző közötti különbséget, és ezáltal megfosztja a szubjektumot korábbi kapasz-
kodóitól, önállóságától, és így kiszolgáltatja a mozgókép látványa által fellépő 
varratfosztó hatásnak. Tehát a kameratechnika, így például a snitt - ellensnitt, 
ha úgy tetszik, látszólag felruházza a néző-szubjektumot a megjelenített vizu-
ális tér teljes birtoklásával, valójában azonban kivarrja a nézőt, és újravarrja őt 
egy ideológiailag meghatározott tekintetrendszerbe. A kamerának ez a kivarró, 
varratkibontó működését természetesen kihasználja és felerősíti a kísérleti film, 

111  „Conceived in this way, the point de capiton enables us to locate the misreading of suture in 
Anglo-Saxon deconstructivism; namely, its use as a synonym for ideological closure. It is therefore 
not sufficient to define the King as the only immediate junction of Nature and Culture; the point 
is rather that this very gesture by means of which the King is posited as their “suture” de-sutures all 
other subjects, makes them lose their footing, throws them into a void where they must, so to speak, 
create themselves”. Slavoj Žižek. For They Know Not What They Do. Enjoyment as a Political Factor 
(London – New York: Verso, 1991), 19.



59

I. Bevezetés

míg a hollywoodi hagyomány klasszikus realista filmje ezt a működést takarni és 
bújtatni igyekszik.

Žižek radikális értelmezése a varratról új meglátásokhoz vezet, ha arra a poszt-
modern anatómiai reneszánszra vonatkoztatjuk, amelyben a szubjektumoknak 
saját korporalitásuk iránti kíváncsisága felerősödik, és a test-reprezentációk dis�-
szeminációjának vagyunk tanúi. A kritika számára az eddigiekben Julia Kristeva 
abjekcióelmélete volt az első számú elméleti alap ahhoz, hogy megértsük, hogyan 
csatolja vissza a szubjektumot a heterogén test, a hulla, a kadáver feldolgozha-
tatlan látványa azoknak a strukturálatlan energiaáramlásoknak a tartományába, 
amelyek elfojtásán keresztül jön létre a zártnak és homogénnek tűnő ego abszt-
rakciója. A szimbolikus rend metafizikus értékei, hatalmi viszonyai, ideológiai 
kategóriái tulajdonképpen olyan varrat-pontokat hoznak létre, amelyek a beszélő 
szubjektum heterogén testiségét a transzcendentális ego absztrakciójába rögzítik: 
a szimbolikus rend pontosan azért lehet képes egy absztrakt rendszerbe belevar-
rni, mert előtte kibont, kimozdít bennünket eredeti alapzatunkból, és megfoszt 
bennünket kapaszkodónktól, saját materialitásunktól.

Amikor a test érzetét, létezésünk mindig jelenlévő és mindig elfojtott alapza-
tát a felszínre hozzák a test, a korporalitás megjelenítései vagy megtapasztalásai, 
a szubjektumon lévő ideológiai, nyelvi burkot tartó varrat felszakad, pontosan 
azért, mert hirtelen kapcsolatba kerülünk valami olyannal, ami áthágja a külsőt 
és a belsőt, a közösségit és az egyénit elválasztó határvonalat, egyszerre túlpillan-
tunk annak a toknak a falain, határvonalain, amelybe öntudatunk mint homo 
clausus bele van zárva. A testtel, a hullával, a felnyitott kadáverrel, az anatómiai 
kiállítások korpuszaival való szembesülés traumatikus hatását pontosan azzal 
magyarázhatjuk, hogy feloldja a kategóriákat biztosító határvonalat én és nem-én 
között, pszichikus és kommunális között.112 Abba csatolódunk vissza, aminek a 
legtermészetesebbnek kellene lennie, és amitől a leginkább el lettünk idegenítve. 
Amennyiben ezt a találkozást fel lehet fogni úgy, mint amelynek során a szub-
jektum tanújává válik belső ellentmondásának, saját belső másságának, annyiban 
visszaérkeztünk a dolgozat elején hivatkozott Nancy–Derrida párbeszédhez, és 

112  Vö. Mark Seltzer. „Wound Culture: Trauma in the Pathological Public Sphere”. October, 80 
(Spring, 1997), 11: „Is it possible, then, to shift the conception of trauma – to trace out what this 
very impurity within the concept indicates? How might this very breakdown between the psychi-
cal and the bodily and between private and public registers define the borderland concept of the 
trauma itself ? The understanding of trauma, I am suggesting, is inseparable from the breakdown 
between psychic and social registers – the breakdown between inner and outer and ’subject’ and 
’world’ – that defines the pathological public sphere”.



60

I. Bevezetés

pontosíthatjuk kérdésfeltevésünket. Vajon a test reprezentációinak és maguknak 
a nyilvános szemlére tett testeknek az áramoltatása a posztmodern kultúrában 
egyszerűen csak a fantasztikum kommodifikációja, vagy felfedezhető ebben az 
anatómiai divatban egy új kifejeződése a szubjektum mindig is meglévő szük-
ségletének, igényének, amely arra irányul, hogy tisztába kerüljön saját varratnél-
küliségével, azzal, ahogy elválasztódott létezésének korporális alapjaitól, a saját 
magában lévő Másiktól? Ha pedig ennek a posztmodern anatómiai-korporális 
érzékenységnek, fogékonyságnak van ismeretelméleti tétje, hogyan számolunk 
el mindezek fényében azzal, hogy a felfoghatatlan és lehetetlen újból és újból 
megtörténik, és a kora modern memento mori ikonográfiája napjainkban nem-
csak a Body Worlds kiállítótermeiben, hanem a tömegsírok és megcsonkított hul-
lák kereskedelmileg áramoltatott képeiben tér vissza? Talán reménykedhetünk 
abban, hogy a harmadik évezred elején az anatómiai kiállítások és a világutazó 
nyilvános boncolások nemcsak fogyasztói szenzációként gyarapodnak folyama-
tosan, hanem a szubjektivitás modernitás utáni megértésének tereiként hozzá-
járulnak majd ahhoz, hogy működésbe lendítsék a szubjektumban azt a „bizo-
nyos felelősséget”, amely megakadályozhat bennünket abban, hogy kultúránk, 
társadalmunk karno-fallogocentrikus rendje folyton háborús végletekbe csapjon 
át. Ugyanígy beláthatjuk, hogy a kora újkori angol közszínházakban, nyilvános 
tereken és anatómiai színházakban közszemlére tett emberi testek sem csak a 
szórakozásra való igény kielégítéseként működtek, hanem arra törekedtek, hogy 
egyfajta ismeretelméleti indíttatással feltárják, mi van a dolgok felszíne, az ember 
kültakarója mögött – ajánlatuk ugyanaz volt tehát, mint amivel Gunther von 
Hagens legújabb kiállításai a 2010-es évek vége óta hirdetik magukat: „utazás a 
bőr alá”.113

I.5. RÉGI ÉS ÚJ UTAZÁSOK A BŐR ALÁ

A soron következő fejezetekben figyelmem először az anatómiai indíttatású kora 
modern angol tragédiákra és az őket körülvevő és meghatározó társadalmi, kul-
turális környezetre irányul. Ezt követően megvizsgálom, hogy a bőr alatti utazá-
sokra a kora újkorihoz hasonló affinitást mutató kortárs magyar színházi adap-
tációk milyen megoldásokkal állítják színpadra azokat a darabokat, amelyeket 

113  „A journey under the skin”. https://bodyworlds.com/exhibitions/human/ 

https://bodyworlds.com/exhibitions/human/


61

I. Bevezetés

egészen a közelmúltig a kánon szélére szorított a polgári ideológia. Arra teszek 
kísérletet, hogy feltárjam, az újabb kultúratudományi, színházelméleti, szubjek-
tumfilozófiai diszkurzusok és a kortárs társadalmi válságok által ihletve mit vesz-
nek észre ezek a produkciók a kora modern darabok emblematikus jelentésháló-
zatából, és hogyan hoznak létre egyfajta párbeszédet az általános ismeretelméleti 
kérdésfeltevéseket tükröző kora modern és posztmodern anatómiai tekintet és 
gondolkodásmód között.

Ahhoz, hogy az anatómiai irányultság folytonos jelenlétét feltárjam a kora 
újkori drámában, színházban és a társadalmi teatralitás bizonyos formáiban (új 
emlékezési, gyászolási és temetkezési szokások, vallási rítusok, a test nyilvános 
szerepeltetései), először azt mutatom be, hogyan jelenik meg az anatomizáló, 
belülre hatoló figyelem mint a kialakulóban lévő kora újkori szubjektivitás egyik 
alkotóeleme. Ez a mélyre hatoló, boncoló igény irányítja az angol reneszánsz tra-
gédiák színpadi megjelenítéseit, ennek kontextusba helyezéséhez ugyanakkor 
elengedhetetlen, hogy áttekintsem a korabeli társadalmat átitató látványosságok 
legfőbb változatait is, a színházi intézmény ugyanis, a nyilvános kivégzésekkel 
és az anatómiai színházakkal együtt, a spektákulumnak ebbe a mindent átitató 
hálózatába illeszkedett. Ezután a társadalmi látványosságok felől közelítek a 
korabeli színházi előadások reprezentációs logikáját meghatározó emblematikus 
gondolkodásmódhoz, hogy bemutassam, milyen szemiotikai attitűd és kódrend-
szer keltheti életre a kifejezetten színpadi előadásra tervezett drámai szövegbe 
kódolt, sokrétű jelentéseket.

Az angol reneszánsz emblematikus színház reprezentációs logikájának 
bemutatását követik majd azok az elemzések, amelyek bevezetőm korábbi 
részének kérdésfelvetésére épülnek: kortársaink-e már Shakespeare kortársai? 
A korábbi kritikai közhelyeket felülvizsgálva amellett érvelek, hogy a kritikai 
gondolkodás testi és képi fordulata után tért hódító interpretációs eljárások, 
valamint a test anatomizálására irányuló általános társadalmi figyelem együtte-
sen képezték meg azt az értelmezési keretet, amelyben kibillenthetővé, árnyal-
hatóvá vált a Shakespeare-kultusz egyeduralma az angol reneszánsz kánonban; 
amely lehetővé tette, hogy újraértékeljünk olyan, korábban éretlennek vagy 
hatásvadásznak tekintett darabokat, mint a Titus Andronicus; és amely lehe-
tővé tette, hogy Shakespeare első tragédiájának az elmúlt negyedszázadban 
tapasztalható hazai reneszánsza mellett olyan darabokat is színpadra állítsanak 
a magyarországi társulatok – mégpedig kifejezetten újfajta, anatómiai fénytö-
résben –, mint a Kár, hogy kurva vagy az Átváltozások. 1984-ben írta Szántó 



62

I. Bevezetés

Judit, hogy „a Jakab-kori tragédia lassan polgárjogot nyer színpadainkon.”114 
Az anatómiai perspektíva segíthet megérteni, hogyan zajlott le a 2010-es 
évekre ez a színháztörténeti folyamat.

1. kép
Gunther von Hagens kiállításának egyik leginkább elhíresült eleme tudatosan egyesíti magában a kora 

modern és a posztmodern jegyeket, hiszen „A kosárlabdás” elnevezésű korpusz Leonardo da Vinci híres 
Vitruvius-tanulmányán foglal helyet, emblematikusan kifejezve a test iránti reneszánsz és posztmodern 

érdeklődés találkozását.
https://www.amazon.co.uk/Body-Worlds-Anatomical-Exhibition-Bodies/dp/B0012K8KMC 

114  Szántó Judit. „Zuhog a rossz. John Webster A fehér ördöge Zalaegerszegen” Színház, 1984/12. 18.

https://www.amazon.co.uk/Body-Worlds-Anatomical-Exhibition-Bodies/dp/B0012K8KMC


63

I. Bevezetés

2. kép
Andreas Vesalius flamand anatómus De 
Humani Corporis Fabrica (1543) című munkája 
forradalmasította az anatómiai tanulmányokat. 
Ahogy a kép is szemlélteti, szinte átöleli a 
felboncolt hullát: Vesalius egészen újfajta 
hozzáállást képviselt a megismerés tárgyát 
képező testhez, „testközeli kapcsolatot” 
létesített vele, és a jobb hozzáférés érdekében a 
korpuszokat felfüggesztette.
https://www.wikiwand.com/hu/Andreas_
Vesalius

3. kép
A különféle nyilvános és hatósági tiltakozások ellenére 2002-ben von Hagens professzor elvégezte első 

nyilvános boncolását Londonban, és ennek során a vizuális látványosságok között ott szerepelt kinagyítva 
Rembrandt híres festménye, Tulp doktor anatómialeckéje, amelyen a polgári berendezkedést emblematizáló 

anatómus már nem létesít olyan közvetlen kapcsolatot a korpusszal, mint Vesalius. Ezzel szemben von Hagens 
ismét a reneszánsz odafordulást és Vesalius módszerét képviseli: a lehető legközelebb kerül a testhez.

https://www.cbsnews.com/news/londons-cadaver-a-reality-show-low/

https://www.wikiwand.com/hu/Andreas_Vesalius
https://www.wikiwand.com/hu/Andreas_Vesalius
https://www.cbsnews.com/news/londons-cadaver-a-reality-show-low/


64

I. Bevezetés

4. kép
Egy példa a mediatizált anatómiai divatból: az egyik legnépszerűbb kórházi szappanopera, amely nevében is 
hordozza az anatómiát, és rájátszik a hasonló hangzású anatómiakönyv (’disssection manual’) címére, amely 

1858 óta máig, immár 42. kiadásában az orvosok és orvostanhallgatók „Bibliája”.
https://www.toynk.com/products/greys-anatomy-collage-1000-piece-jigsaw-puzzle

5. kép
A Body Worlds kiállítások meghökkentő végletekig viszik a szemlélődőt: ez a korpusz a magzattal a méhében 

mutatja be a női testet.
https://www.getreligion.org/getreligion/2007/01/whats-next-for-body-worlds

https://www.toynk.com/products/greys-anatomy-collage-1000-piece-jigsaw-puzzle
https://www.getreligion.org/getreligion/2007/01/whats-next-for-body-worlds


65

I. Bevezetés

6. kép
A középkori és reneszánsz memento mori 
moralizálás egyik jellegzetes ikonográfiai 
megjelenítése a haláltánc, a danse macabre, 
amelyen a halál rangra és vagyonra való tekintet 
nélkül mindenkit elragad.
http://www.dodedans.com/Eholbein13.htm

7. kép
Posztmodern memento mori: az ENSZ szakértői tömegsírt tárnak fel a balkáni háborúk egyik helyszínén.

https://m.mult-kor.hu/ma-is-folyik-a-meszarlas-aldozatainak-felkutatasa-es-azonositasa-srebrenica-
krnyeken-20190711

http://www.dodedans.com/Eholbein13.htm
https://m.mult-kor.hu/ma-is-folyik-a-meszarlas-aldozatainak-felkutatasa-es-azonositasa-srebrenica-krnyeken-20190711
https://m.mult-kor.hu/ma-is-folyik-a-meszarlas-aldozatainak-felkutatasa-es-azonositasa-srebrenica-krnyeken-20190711


66

I. Bevezetés

8. kép
Fejek a „Body Worlds” kiállításon: Gunther von Hagens korpuszainak jellegzetessége a tekintet erőteljes 

megjelenítése.
https://www.discovermagazine.com/technology/body-worlds-makes-anatomy-engrossing-not-gross

https://www.discovermagazine.com/technology/body-worlds-makes-anatomy-engrossing-not-gross


67

II. Anatómia és identitás:  
a kora újkori szubjektivitás 

kialakulásának nyomai

„Meg tudja mondani valaki, hogy ki vagyok?” 115 Lear király felkiáltása Shakes-
peare tragédiájában nemcsak a tragikus hős legkínzóbb kérdését fogalmazza 
meg, hanem az önismerettel kapcsolatban magába sűríti mindazt az izgatott-
ságot, bizonytalanságot, tépelődést, kísérletező kutatást, amely meghatározta 
a kora újkor kultúrájának alakulását. A  reneszánsz kutatásának alapmunkái 
kivétel nélkül hangsúlyozzák az emberi méltóság előtérbe kerülését és az egyén 
felemelkedését. Delumeau reneszánsz-monográfiája külön részt szentel „az új 
embernek”116, de Burckhardt is „az egyén kiteljesedéséről” írt már 1860-ban nagy 
hatású reneszánsz-tanulmányában.117 Hauser Arnold is „a modern ember szüle-
tését” tulajdonítja a kornak, melynek „nagy élménye az egyén szellemi energiája, 
spontaneitása”: „mióta emberi történelem van, azóta léteznek vezetésre termett 
emberek, azaz a szó legeredetibb értelmében vett egyéniségek; olyan személyisé-
gek azonban, akik nemcsak tudatában vannak tulajdon egyéniségüknek, hanem 
azt igenlik is és szándékosan fejlesztik vagy fejleszteni akarják, csak a reneszánsz 
óta léteznek”.118 Valóban, ezeket a képességeket magasztalja Hamlet is híres 
monológjában:

115  William Shakespeare. Lear király. Ford. Nádasdy Ádám. Színház. Drámamelléklet, 2010. 
július, 6. http://szinhaz.net/wp-content/uploads/pdf/drama/2010_07_drama.pdf Angolul: 
„Who is it that can tell me who I am?” 1.4.220. A Shakespeare-idézetek angol eredetijét és sorszá-
mozását mindenhol a következő forrásból adom meg: William Shakespeare. The Riverside Shakes-
peare. Szerk. Blakemore Evans (Boston: Houghton Mifflin Company, 1972). A Hamlet-idézeteket 
szintén Nádasdy Ádám fordításában közlöm: Hamlet dán herceg tragédiája. Színház. Drámamel-
léklet, 1999. október. http://szinhaz.net/wp-content/uploads/pdf/drama/1999_10_drama.pdf 
116  Jean Delumeau. Reneszánsz. Ford. Sujtó László (Budapest: Osiris, 1997 [1977]), 259–392.
117  Jacob Burckhardt. A reneszánsz Itáliában. Ford. Elek Artúr (Budapest: Képzőművészeti Alap 
Kiadóvállalata, 1978 [1860]), 96.
118  Hauser Arnold. A modern művészet és irodalom eredete: A manierizmus fejlődése a reneszánsz 
válsága óta. Ford. Görög Lívia (Budapest: Gondolat, 1980 [1973]), 51.

http://szinhaz.net/wp-content/uploads/pdf/drama/2010_07_drama.pdf
http://szinhaz.net/wp-content/uploads/pdf/drama/1999_10_drama.pdf


68

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

Micsoda remekmű az ember:
milyen kifinomult az elméje; milyen végtelenek a
képességei; az alakja, a mozgása milyen hibátlan és
bámulatos; tettei, mint az angyaloké, fölfogása, mint az
isteneké; a világ csodája, az élőlények mintaképe…

(ford. Nádasdy Ádám)

What a piece of work is a man! how noble in reason!
how infinite in faculty! in form and moving how
express and admirable! in action how like an angel!
in apprehension how like a god! the beauty of the
world! the paragon of animals! (2.2.303–7)

Csakhogy rögtön ezután megkeseredett megjegyzés következik, amely sokkal 
közelebb áll Lear kétségbeesett önkereséséhez, mint a reneszánsz egyéniség him-
nuszához: „– és mégis, mit érdekel engem ez a mindennél finomabb por? Nem 
tudok én már emberben gyönyörködni…” („And yet, to me, what is this quintes-
sence of dust? man delights not me…”) Az ellentmondás, amely az ember felemel-
kedésre, önállóságra, önmegvalósításra való képessége és önmeghatározásának, 
önismeretének bizonytalansága között feszült, nemcsak ezen a tragédián, hanem 
az egész angol reneszánszon végigvonul. Angliában nem beszélhetünk úgy a rene-
szánszról, mint Itáliában vagy Franciaországban. A szigetországba feltorlódva, 
gyorsan egymást követve vagy szinte egyidejűleg érkeztek meg a kontinentális 
eszmei áramlatok, és olyan különleges szellemi környezet alakult ki, melyben a 
reneszánsz, a humanizmus, a reformáció és a korai természettudományos világ-
szemlélet egyszerre éreztette hatását – éppen ezért úgy is fogalmazhatunk, hogy 
a reneszánsz válságához, a manierizmushoz vezető folyamat sokkal gyorsabban és 
intenzívebben ment végbe, mint a kontinensen.

Nincs az angol reneszánsz irodalomnak olyan aspektusa, amely nagyobb értel-
mezői-kritikai érdeklődést és vitát váltott volna ki a 20. század utolsó harmadától 
kezdve, mint a szubjektivitás kérdése. Ennek egyik oka nyilvánvalóan az, hogy 
a kor irodalma kitartóan foglalkozik az identitás mibenlétével, az önazonosság 
filozófiai, vallásos, és nem utolsósorban politikai alkotóelemeivel, az emberi 
minőség és az egyedi emberi élet értelmét és lehetőségét adó körülményekkel. 
A másik ok ugyanakkor az, hogy a szubjektivitás fogalma maga is radikálisan 



69

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

újraértelmeződik annak a folyamatnak az eredményeként, amelyet a kritikai gon-
dolkodás fejlődésében a strukturalizmusból a posztstrukturalizmusba, a társada-
lomtörténetben pedig a modernitásból a posztmodernitásba való átmenetként 
írhatunk le. A posztmodern kor egymásra épülő kritikai elméleteiben közös kiin-
dulási pont, hogy a pszichoanalízis, a szemiotika és az ideológiakritika fényében 
újraértelmezik az egyénnek azt az általánossá és magától értetődővé vált képzetét, 
amely a felvilágosodás örökségének talán legfontosabb elemeként meghatározta 
a modernitás emberfelfogását. A karteziánus cogito ergo sum racionálisan gon-
dolkodó, önmagát uraló és önmagával azonos, szuverén individuum-felfogását 
kikezdik a 20. század nagy traumái, a világháborúk, a holokauszt, a nukleáris 
fenyegetettség, a tudattalan felfedezése, a társadalmi és nemi hatalmi viszonyok 
igazságtalanságainak filozófiái. Ennek következtében az emberi minőséget leg-
belül, mindentől független esszenciaként hordozó egyén kategóriáját leváltja a 
társadalmi, ideológiai, pszichikai és testi kényszereknek kitett ember, azaz a tár-
sadalmi törvényeknek alárendelt szubjektum kategóriája. Az új szubjektumel-
méletek, amelyek a szubjektivitást a társadalmi folyamatoktól függő, a nyelven 
keresztül keletkező működésként értelmezik, az irodalomtörténetben is egyre 
nagyobb erővel éreztették a hatásukat, és az 1980-as évekre az angol reneszánsz 
irodalom történetében is átrajzolták a kora újkori szubjektumról és szubjektivi-
tásról alkotott addig uralkodó képet.

Az önismeret, az önreflexió természetesen nem a reneszánsz találmánya. 
„Ismerd meg önmagad” – a gnóti szeautón görög tanítása, amely a római, majd 
később a középkori latin irodalomban a nosce te ipsum szállóigéjeként él tovább, 
végigvonul az egész nyugati gondolkodás- és irodalomtörténeten. Márpedig a 
reneszánsz gondolkodói és írói mindenekelőtt az ókor nagyjaihoz, Platón és 
Arisztotelész írásaihoz, valamint az ő filozófiájukat a keresztény teológiával 
összhangba hozó Szent Ágostonhoz és a skolasztikus filozófiához fordultak az 
önmeghatározás kérdéseiben. Platón a világban uralkodó rendre vonatkozó, 
kifelé irányuló kontemplációt, a theoria fontosságát hangsúlyozza, míg Arisztote-
lész gondolkodásának középpontjában az embernek a világhoz való egyéni viszo-
nyulása, a gyakorlati bölcsesség, azaz a phronesis áll.119 Charles Taylor szerint a 
két képesség Szent Ágoston befelé irányuló, elmélkedő, önvizsgáló filozófiá-
jában találkozik, itt találhatjuk meg először a proto-cogito működését, amely 

119  Amanda J. Piesse. „Identity”. A Companion to English Renaissance Literature and Culture. 
Szerk. Michael Hattaway (Oxford: Wiley–Blackwell, 2002), 635.



70

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

megelőlegezi a karteziánus ego fogalmára épülő modern szubjektivitás kategóri-
áját.120 Ahogy azonban Aron Gurevics rámutat, a modern értelemben vett szub-
jektivitás kialakulását a szigorú vallásos tanítások gyakorlatilag még lehetetlenné 
tették a középkorban:

Az egyéni öntudatra ébredés olykor lélektani betegségekkel kísért 
folyamata a középkorban feltehetően nagy nehézségekbe ütközött. 
Az alázatra, a bűnbánatra és a vezeklésre intő vallásos irányelvek, 
az individuum egyediségének elítélése, megengedhetetlen gőgként 
való értékelése oda vezetett, hogy az Én elsősorban az önmegtaga-
dás és az alázat paradox formáiban mutatkozott meg, vagy éppen 
az egész világgal azonosította magát.121

Az egyén befelé irányuló figyelme a reneszánsz irodalom meghatározó jelensé-
gévé válik, de kezdetben még nem lehet különválasztani az Istenhez való köze-
lítés igényétől, az üdvözülést, az Abszolútummal való találkozást az ember belső 
világában kereső törekvéstől. A kereszténység univerzális rendre épülő világfel-
fogása olyan szilárd keretet kölcsönzött az emberi identitásnak, amelyet a rene-
szánsz szinte kikezdhetetlennek tűnő örökségként vitt tovább. Ennek megfele-
lően sokáig tartotta magát az irodalomtörténet-írásban az az elképzelés, hogy 
a felvilágosodás racionális, mechanikus világképének térhódítása előtt az angol 
reneszánsz irodalma még utoljára teljes nagyságában jeleníti meg az Isten által 
teremtett világmindenség nagyszerű, mindent átható harmóniájának gondolatát. 
Ez a harmónia természetesen szigorúan kijelöli az ember helyét és jelentését is 
ebben a függőleges, Isten kiáramlásaként elképzelt, összefüggésekre épülő rend-
ben, a „létezés nagy láncolatában.” E. M. W. Tillyard teleologikus folytonosságot 
hangsúlyozó munkája az Erzsébet-kori világképről úgy mutatja be az angol rene-
szánsz irodalom legnagyobb alkotásait, mint amik legfőbb gondolati szervezőe-
lemként továbbvitték a középkori organikus univerzumfelfogást.122 Ez a vallásos 
világszemlélet Isten által hangolt hangszerként, összefüggések harmonikus rend-
szereként (analogia mundi) fogja fel a világot, melynek középpontjában az isten 
hasonlatosságára teremtett ember (homo imago dei) a veleszületett természeti 

120  Charles Taylor. Sources of the Self. The Making of the Modern Identity (Cambridge: Cambridge 
University Press, 1989), 132.
121  Aron Gurevics. Az individuum a középkorban. Ford. Vári Erzsébet (Budapest: Atlantisz, 
2003), 240.
122  E. M. W. Tillyard. The Elizabethan World Picture (London: Macmillan, 1946), 66–79.



71

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

törvénynek köszönhetően különbséget tud tenni jó és rossz, ész és szenvedély, 
valóság és látszat között. Az ember az egész világot, a makrokozmoszt tükröző 
mikrokozmoszként maga is egy kis univerzum, és szerves része, középponti eleme 
az összefüggések nagy hierarchiájának.

A középkorból örökölt világképben elfoglalt központi helyénél még nagyobb 
lehetőségekkel ruházza fel az embert az Itáliában újraéledő és a humanizmus köz-
vetítésével Angliába is elérkező neoplatonista filozófia. A Mediciek firenzei Aka-
démiájából kisugárzó, főként Giovanni Pico della Mirandola és Marsilio Ficino 
nevével fémjelzett gondolatrendszer döntő ponton módosítja a létezés nagy lán-
colatának rendszerét. A középkori egyetemes hierarchiában a keresztény taní-
tás szerint minden létezőnek Isten által elrendelt, kimozdíthatatlan helye van. 
A neoplatonisták azonban abban hittek, hogy az összes többi létezővel szemben 
az ember helyzete mobilis – önfejlesztésen, tanuláson, ismeretszerzésen keresztül 
feljebb kerülhetünk a láncolatban, és elérhetjük, hogy még életünkben megis-
merjük az Abszolútumot.123 Mirandola így fogalmazza meg az ember méltóságá-
ról értekező írásában Isten szózatát az emberhez:

Téged nem fékez semmi kényszer, téged szabad akaratodra bíz-
lak, az fogja természetedet megformálni. A  mindenség közepébe 
helyeztelek, nézz körül, hogy mi a legkedvedre valóbb a világban. 
Nem alkottunk sem éginek, sem földinek, sem halandónak, sem 
halhatatlannak, hogy önmagadat amilyennek csak akarod, dönté-
sed és rangod értelmében magad alakítsd ki, s mint a fazekas, abba 
a formába gyúrd át, amelyik inkább tetszik.124 

A 16. század közepére minden együtt volt tehát az isteni képességekkel felru-
házott egyén önmegvalósításának nagyszabású, reneszánsz programjához. Az 
univerzális rendet tükrözve az ember mint mikrokozmosz tökéletessé fejleszt-
heti magában azokat a lehetőségeket, amelyek méltán teszik a nagy harmónia 
központi alakjává. A tillyardi reneszánszfelfogás, amely egészen a posztstruktura-
lista kritikai irányzatok megjelenéséig uralkodott az angol irodalomtörténetben 
is, idealizált képet fest az Erzsébet-kor gondolkodásáról és irodalmáról, és azt 

123  Vö. Szőnyi György Endre. „The Occult Sciences in Early Modern Hungary in a Central 
European Context”. The Role of Magic in the Past. Szerk. Blanka Szeghyova (Bratislava: Pro His-
toria, 2005), 30.
124  Giovanni Pico della Mirandola. „Az ember méltóságáról”. Ford. Kardos Tiborné. Reneszánsz 
etikai antológia (Budapest: Gondolat, 1984 [1485]), 214.



72

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

sugallja, hogy a kora újkori társadalomban az emberi képességeket, az önmegva-
lósítás földi, világi lehetőségeit még mindenhol a vallásos világkép biztonságot és 
rendet sugárzó keretei között ünnepelték Angliában.

A formalista és a strukturalista irodalomelméleti megközelítések háttérbe 
szorulása és az 1970-es, 80-as években bekövetkező „kulturális fordulat” után a 
történetiséget, a környezeti meghatározottságot, a bújtatott ideológiák hatását 
ismét előtérbe helyező újabb tudományos iskolák reneszánszértelmezése sokkal 
konfliktusosabb társadalom- és emberképen alapul. Számos elméletalkotó kezd el 
érvelni amellett, hogy a modern értelemben vett szubjektivitás mint jellegzetesen 
irodalmi hang és jelenség a kora újkorban alakul ki, mégpedig éppen azoknak a 
konfliktusoknak, ellentmondásoknak a hatására, amelyek fokozatosan aláássák és 
kizökkentik a középkorból örökölt világképet. Stephen Greenblatt, az angol rene-
szánsz irodalom újraértelmezésében és átkanonizálásában talán legjelentősebb 
szerepet játszó újhistorizmus alapító elméletalkotója szerint: amikor a reneszánsz 
kultúrával ismerkedünk, az olyan, mintha saját identitásunk megformálódását 
tanulmányoznánk, miközben egyszerre megerősít és elidegenít bennünket ez a 
tapasztalat.125 Greenblatt vezette be az „én-formálás” (self-fashioning) terminusát 
annak leírására, ahogy a képlékeny, társadalmi antagonizmusokhoz, kényszerek-
hez és lehetőségekhez idomuló identitás működik Thomas More és Shakespeare 
kortársainak világában. Az újhistorizmus a 20. század második felének poszt-
marxista francia filozófiájára, kiváltképpen Michel Foucault hatalomról, szub-
verzióról és a szubjektum szüntelen belső önvizsgálatáról, önhermeneutikájáról 
szóló elméletére alapozott.126 Feltárta, hogyan működik ez az önhermeneutika 
egyben önalakításként, identitásformálásként, és hogyan szolgáltatja ki egyút-
tal ez a folyamat az embert a mindenkori hatalmi technológiák működésének. 
Joel Fineman kifejezetten amellett szállt síkra, hogy a „szubjektivitás-effektus” 
az angol irodalom történetében Shakespeare szonettjeivel kezd el megkép-
ződni. „Szonettjeiben Shakespeare rátalál az egyetlen módra, azaz ’felfedezi’ azt 
a módot, amely által vagy amelyen keresztül a szubjektivitásról – mint sajátos 
irodalmi jelenségről – a nyugati irodalomban összefüggően lehet gondolkodni, 
és azt hatékonyan meg lehet teremteni”.127 Francis Barker érvelése szerint a mono-

125  Stephen Greenblatt. Renaissance Self–fashioning from More to Shakespeare (Chicago and Lon-
don: Chicago University Press, 1980), 175.
126  Az újhistorizmus hazai értelmezése, valamint néhány reprezentatív szöveg magyar fordítása a 
Helikon 1998/1–2. számában olvasható.
127  Joel Fineman. „Shakespeare füle”. Ford. Dudik Éva. Helikon. Irodalomtudományi Szemle 64. 
1–2 (1998), 141.



73

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

lógjaiban szüntelenül önmagát boncoló Hamlet a legbelső önazonosságát kereső 
modern szubjektum előképe, aki személyiségének rétegeit hagymahéjként egyen-
ként lehántva oda jut, hogy önmaga legbelsejében nincs más, mint merő üres-
ség.128 A kritikai kultúrakutatás, az újhistorizmus és a kulturális materializmus 
„szubjektivitás-központúságát” és a kora újkorban kialakuló szubjektivitásról 
mint újfajta társadalmi konstruktumról alkotott elképzelést azóta számos kriti-
kus bírálta és finomította.129 Katherine Belsey nagy hatású könyvében a befelé 
irányuló figyelemmel kapcsolatban Barker érveléséhez hasonlóan kifejtette, 
hogy az angol reneszánsz drámairodalom tragikus karakterei a belső, önazonos-
ságot biztosító identitás keresése közben végül csak ürességet, hiányt találnak 
legbelső emberi mag helyett.130 Lars Engel és Eric Rasmussen ugyanakkor arra 
figyelmeztetnek, hogy a kora újkori szövegekre nem lehet feltétlenül automatiku-
san rávetíteni a huszadik századi nyelvészeti és társadalomkritikai elméleteket.131 
Katharine Eisaman Maus rámutatott, hogy a szubjektivitásnak mint olyannak, 
azaz bármiféle szubjektivitásnak a kialakulását modelláló filozófiai elméletek 
nem mindig bújtathatók automatikusan régebbi korok szubjektivitásfelfogásáról 
szóló historicista érvek köntösébe, és amikor a társadalmi szerepjátszás felszíne-
inek, maszkjainak, teátrális és performatív gyakorlatainak kora újkori irodalmi 
kifejeződései mögé hatolunk, nem biztos, hogy puszta ürességet vagy a legbelső 
önazonosságot elutasító vélekedéseket találunk. Különösen igaz ez, ha az újhis-
torista meglátásokat annak fényében vizsgáljuk, ahogy a kora modern vallásos és 
politikai diszkurzusok folyamatosan „a külső és a belső ember” közötti különb-
ségtételre hagyatkoztak: arra a különbségre a homo interior és a homo exterior 
között, amelyet már Ágoston is megfogalmazott.132 A „külső és a belső ember” 

128  Francis Barker. The Tremulous Private Body. Essays on Subjection (London and New York: 
Methuen, 1984), 26–32.
129  Lásd pl. David Aers. „Reflections on Current Histories of the Subject”. Literature and History 
2. 2 (Fall 1991), 20–34. Aers meglátása szerint a kulturális fordulat kritikusai azért mutathatták be 
a modern értelemben vett szubjektivitás kialakulásának terepeként az angol reneszánsz irodalmat, 
mert egy régi, pozitivista historista középkor-értelemzésre támaszkodtak, egy olyan középkorfelfo-
gásra, amelyre még nem gyakoroltak hatást az újabb, a reneszánszkutatásban már megjelenő kriti-
kai irányzatok, a társadalmi nem elméletei, az ideológiakritika, a dekonstrukció, a pszichoanalízis.
130  Catherine Belsey. The Subject of Tragedy. Identity and Difference in Renaissance Drama (Lon-
don and New York: Methuen, 1985), 13–54.
131  Lars Engle – Eric Rasmussen. Studying Shakespeare’s Contemporaries (Wiley–Blackwell, 
2014), Part. 1: „Inwardness”.
132  Katharine Eisaman Maus. Inwardness and Theater in the English Renaissance (Chicago: Chi-
cago University Press, 1995), 16. Maus feltárja, milyen fontos volt ez a különbségtétel számos hely-
zetben, amikor a szubjektum élete forgott kockán, így például a katolikus papok üldöztetése alatt, 



74

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

ilyesfajta különbségére utal Vindice is Middleton A bosszúálló tragédiája című 
drámájában, amikor öccsének beszámol arról, hogy mivel bízta meg bosszújának 
célpontja, a vén, buja herceg:

Vén hercegünk
Ugy vélvén: külsőmet s szándékomat
Egyből szabták (de a titkát kifecsegő
Kívül hordja tervét), felbérelt baksisért,
Hogy egy hölggyel kedveskedjek neki. (233)133

The old duke,
Thinking my outward shape and inward heart 
Are cut out of one piece (for he that prates
His secrets, his heart stands o’ th’ outside)
Hires me by price to greet him with a lady. (3.5.8–112)

Azt is számításba kell vennünk, hogy a mikrokozmosz és a makrokozmosz össze-
függésrendszerében elhelyezkedő szubjektum határvonalai a két szint kölcsö-
nös átjárhatósága, egymásba olvadása miatt sokkal képlékenyebbek, „porózu-
sabbak” voltak, semhogy a kora modern ént egységes, monádszerű entitásként 

amikor a letartóztatások és vallatások során kétértelmű kijelentésekbe vagy akár hazugságokba 
öltöztethették kijelentéseiket, amelyek mégsem számítottak hazugságnak vagy a hit feladásának, 
hiszen személyiségüknek csak „külső” aspektusa tette ezeket a kijelentéseket, míg a valódi énjüket 
kitevő „belső ember” kitartott saját hitbéli meggyőződése és igazsága mellett. Az ilyesfajta kétér-
telműségek vagy „ekvivokációk” természetére reflektál többek között Shakespeare Macbethje is. Az 
ember külső és belső énjéről alkotott filozófiai-teológiai elképzelések történetiségéhez, valamint a 
reneszánsz önismeretnek (nosce teipsum) mint a két én közötti kapcsolat irányítására való képesség-
nek az elméletéhez lásd Zenón Luis Martínez. „Macbeth and the Passions’ ’Proper Stuff ’”. SEDERI 
20 (2010), 71–101. Richard Hillman is arra figyelmeztet, hogy óvatosnak kell lennünk, amikor a 
reneszánsz irodalmi vagy színházi reprezentációk alapján nagy horderejű következtetéseket vonunk 
le a prekartéziánus énelképzelésekből a posztkartéziánus elméletbe történő átmenet episztemikus 
változásairól. „When Anamorphosis Meets Aphanisis: New Perspectives on (and from) the Case 
of Hamlet”. Selfhood on the Early Modern English Stage. Szerk. Pauline Blanc (Cambridge: Cam-
bridge Scholars Publishing, 2008), 103.
133  Cyril Tourneur [Thomas Middleton]. A bosszúálló tragédiája. Ford. Weöres Sándor. Angol 
reneszánsz drámák II. Szerk. Szenczi Miklós (Budapest: Európa, 1961), 181–282. Az angol idé-
zetek forrása: Tourneur, Cyril [Thomas Middleton]. The Revenger’s Tragedy. The New Mermaids. 
Szerk. Brian Gibbons (London: A & C Black, 1989). Online forrás: https://emed.folger.edu/
sites/default/files/folger_encodings/html/EMED-RT-3.html. A magyarul elérhető drámák idé-
zeteinél a magyar kiadás oldalszámát és az angol kritikai kiadás sorszámozását adom meg.

https://emed.folger.edu/sites/default/files/folger_encodings/html/EMED-RT-3.html
https://emed.folger.edu/sites/default/files/folger_encodings/html/EMED-RT-3.html


75

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

képzelhetnénk el.134 Szubjektum és objektum nem különült el olyan határozottan 
a kora modern episztemológiában, mint ahogy azt a felvilágosodás és a raciona-
lizmus örökségének jegyében ma elgondoljuk.

Visszatérve a fejezet elején idézett sorokhoz: akár van valami Hamlet sze-
mélyiségének hagymarétegein belül, akár nincs, az kétségtelen, hogy az angol 
reneszánsz irodalom, különösen az élő színházi-társadalmi kontextusban vizs-
gált drámairodalom a kora újkori ismeretelméleti és világnézeti válság közepette 
kialakuló identitásminták, önazonossággal és önismerettel kapcsolatos kérdés-
feltevések, én-formálással kapcsolatos technikák általános laboratóriumaként 
értelmezhető. Milyen tényezőknek tulajdoníthatjuk e változást, milyen történé-
sek vezettek a középkori ember egyetemes középponti helyétől az egyén, az „új 
ember” teremtő képességeinek és világi lehetőségeinek reneszánsz újrafelfedezé-
sén át a 17. század elejének tépelődő, bizonytalan, kétkedő szubjektumáig?

Az Újvilág megismerésével, a korai természettudományos felfedezésekkel, az 
ipari forradalmat előkészítő technológiai találmányokkal, a nemzetközi kereske-
delmi hálózatok és a bankrendszer kialakulásával egy sor olyan változás indult el, 
amely kétségeket támasztott a középkori világkép rendszerével szemben. Ezek a 
kétségek ugyan egyik évszázadról a másikra nem rombolták le a vallásos világké-
pet, de elindították azt a folyamatot, amelyben az ember identitásának korábbi, 
isteni garanciái megrendültek, és a felmerülő kérdésekre sokáig nem születtek 
megnyugtató válaszok. A kora újkor az angol irodalomtörténetben a kérdések 
időszaka, olyan átmeneti periódus, amelyben a korábbi függőleges, organikus 
világmodell eresztékei meglazultak, de a kialakuló ismeretelméleti válság bizony-
talanságai, kérdésfeltevései még csak megelőlegezték a később megszilárduló ter-
mészettudományos, mechanikus világmodellt. A reneszánsz számára a világegye-
tem még mindig a Teremtő hangszere, a természet még mindig Isten írott könyve 
(liber mundi; the Book of Nature), melynek fellapozásával a teológiai kódokon 
keresztül mindenre választ kaphatunk, de a válaszok immár kétértelműek, nyug-
talanítók, ellentmondásosak. A kor embere kétségek között találta magát, ami-
kor kiderült, hogy az egyház tanításaival ellentétben a Föld talán mégsem lapos 
korong; hogy a világmindenség középpontjában nem a bolygónk, következés-
képpen nem az ember helyezkedik el; hogy az anatómiáról, az érzékelésről, az 
anyagról alkotott hagyományos elképzelések tévedésekre alapultak. A földrajzi 
és az asztronómiai felfedezésekkel megváltozott a makrokozmoszról kialakított 

134  Russell West. Spatial Representations and the Jacobean Stage from Shakespeare to Webster 
(Houndmills – New York: Palgrave, 2002), 13.



76

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

kép, de a még mindig érvényben lévő mikrokozmosz–makrokozmosz összefüg-
gés filozófiája miatt következésképpen meg kellett változniuk a mikrokozmoszról 
alkotott elképzeléseknek is, hiszen utóbbi nem más, mint az előbbi „tartálya” – az 
ember magában foglalja az egész univerzumot, de ha az univerzumról kiderül, 
hogy más a működési rendje és a szerkezete, akkor ez radikális kihatással van az 
emberre is.

A rövid időn belül lezajló kartográfiai változások nemcsak a világ térképét 
írták át, hanem a szubjektumot is mint a világot tükröző térképet. A kora modern 
korban radikálisan megváltoztak a fogalmak magáról a térről és a térrel kölcsön-
hatásban lévő, abban elhelyezkedő emberi testről. Az ennek következtében fel-
lépő ismeretelméleti és fenomenológiai dilemmák kifejezésére a színház bizo-
nyult a legalkalmasabb médiumnak, ugyanis, ahogy Kristen Poole megállapítja, 
a színház képes egyszerre színpadra állítani metaforát és térbeli testet, absztrakt 
gondolatot és materiális jelenlétet, tudást és tapasztalatot, vagy rövidebben: a 
kozmikus geográfia válságát.135 A 16. század második felétől ezek a változások 
fokozatosan megrendítették, kikezdték a mikrokozmosz–makrokozmosz filo-
zófiát. Érdekes lenne, mondja Poole, úgy gondolni Vesaliusra és Kopernikuszra, 
mint egymás mikrokozmosz–makrokozmosz megfelelőire, hiszen a De humani 
corporis fabrica és a De revolutionibus orbium coelestium ugyanabban az évben, 
1543-ban jelent meg. Ám ennek éppen az ellentétéről volt szó: mind Vesalius, 
mind Kopernikusz eltávolodtak az analógiás gondolkodásmódtól, és a megfigye-
lést, a tapasztalatra épülő adatokat tekintették mérvadónak.136

A középkori világmodell olyan erős jelentésességre ( Jurij Lotman kifejezésé-
vel magas fokú szemioticitásra) épült, amelyben a valóság minden egyes elemé-
nek garantált jelentést kölcsönöz az a tény, hogy a teremtésen keresztül közvetlen 
kapcsolatban van Istennel.137 A jelentésnek ezek a biztosítékai megkérdőjeleződ-
nek a korábbi alapvető igazságok megrendülésével. A bizonytalanságot tovább 
tetézi az igazság letéteményesének tekintett egyház tekintélyének megroppanása. 
A reformáció kitartó támadást intézett a katolikus egyház korrupciója, a búcsú-
cédulák, a hivatalok kiárusítása, a klérus pazarló életvitele ellen, és átfogalmazta 
az egyén és Isten közti kapcsolat minőségét. Amikor a kora újkori szubjektivitás 

135  Kristen Poole. Supernatural Environments in Shakespeare’s England. Spaces of Demonism, 
Divinity, and Drama (Cambridge: Cambridge University Press, 2011), 19.
136  Poole. i. m. 15.
137  Jurij M. Lotman. „Problems in the Typology of Cultures”. Soviet Semiotics. Szerk. D. P. Lucid 
(Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1977), 216.



77

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

kialakulásával foglalkozunk, a reformáció teológiájának hatását nem lehet eléggé 
hangsúlyozni – ezzel a kérdéssel részletesebben foglalkozom az V. fejezet végén.

Ezek a bizonytalanságok rendszeresen tükröződnek az angol reneszánsz iro-
dalomnak abban a jelenségében, hogy a középkorból örökölt, bevett, jól ismert 
hagyományok még mindig rendelkezésre álló reprezentációs eljárásként működ-
nek, de már olyan témákat, kérdéseket, eldönthetetlenségeket jelenítenek meg, 
amelyek a kialakulóban lévő új világmodellt előlegezik meg. Ilyen például az 
ikonográfiai hagyományok alkalmazása és egyidejű kizökkentése, megkérdője-
lezése, elbizonytalanítása a kora újkori színpadon: ezt a jelenséget fogom később 
részletesen tárgyalni a demetaforizáció retorikai-színpadi technikája és a refor-
máció szemiotikája kapcsán.

Ez a kétértelműség, ami a kódolt ikonográfiai vagy emblematikus közhely 
és annak kimozdítása közötti feszültségből fakadt, leginkább a kor tragédiáira 
jellemző, és többek között annak az eredménye, hogy a keresztény ikonográfia 
repertoárja fokozatosan átalakult a protestáns ikonoklazmus hatása alatt. Ahogy 
Huston Diehl a moralitásjátékok tárgyalása során érvel, a protestáns színpadnak 
szembe kellett néznie azzal a kihívással, hogy az ikonográfiai és emblematikus 
közhelyek (jól ismert képekkel megjelenített bibliai jelenetek, didaktikus tanítá-
sok, vallásos képzetek) gazdag örökségét protestáns környezetben kellett felhasz-
nálnia, amely megtiltotta Krisztus és a szentek közvetlen megjelenítését.138 Ezt a 
tilalmat gyakran megkerülték úgy, hogy hangsúlyozták az ábrázolás mesterséges 
vagy földi jellegét (ilyen érv, hogy Krisztus alakja a vanitas ábrázolások között 
csak ember által alkotott ábrázolás, és nem maga Krisztus), vagy hogy Krisztus 
isteni képét és szenvedéseit egy serleg borral jelenítették meg, ami allegoriku-
san Krisztus vére helyett, közvetve pedig az eucharisztia helyett állt. Ily módon 
a képet nem lehetett összetéveszteni az általa jelzett isteni tárggyal, és így nem 
lehetett alapja a bálványimádásnak, és nem válthatott ki protestáns kritikát. 
A keresztény ikonográfia ezen átalakulása során azonban a kép és a jelzett dolog 
szétválasztása egyre nagyobb lett. A reneszánsz tragédiák idejére az ikonográfiai 
közhelyre nagyon gyakran ironikus vagy szatirikus konnotációk telepedtek, és a 
reprezentáció sokkal inkább szemiotikai és teológiai elemzésként, kísérletként 
működött, semmint didaktikus moralizálásként. Mindennek az lett az eredmé-
nye, hogy a szubjektivitással, a halállal, a jelenléttel (így például Krisztus testének 

138  Huston Diehl. „To Put Us in Remembrance: The Protestant Transformation of Images of 
Judgment”. Homo, Memento Finis: The Iconography of Just Judgment in Medieval Art and Drama. 
Szerk. David Bevington (Kalamazoo: Western Michigan University, 1985), 180–81.



78

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

az eucharisztiában megtapasztalható közvetlen jelenvalóságával) kapcsolatos 
nézetek, amelyeket a reprezentációs hagyományok eddig a pontig megkérdőjelez-
hetetlen hittézisként közvetítettek, reprezentációs kérdéssé, egyfajta szemiotikai 
dilemmává váltak egy olyan korban, amelyet „a reprezentációs eljárások válsága 
jellemzett”.139 Adrian Streete is szemiotikai dilemmaként ragadja meg a protest-
antizmus hatását a kora újkori gondolkodásra és színházi kísérletezésre, amikor 
azt állítja, hogy a protestantizmus diszkurzusaiban a jel általában véve pótlékként 
áll a helyett az egység helyett, amely a szubjektum és az objektum között soha 
nem jöhet teljességgel létre. Ebben a vallási, társadalmi környezetben a teoló-
giai megfontolásokból eredeztetett, de alapvetően teológiaellenes szubjektivitás 
különböző formáinak vizsgálatára – csakúgy, mint a fent említett ismeretelméleti 
és fenomenológiai dilemmák kifejezésére – a színház a legalkalmasabb terep.140

A reformáció tézisei szerint Istent nem külső reprezentációkban, hanem a 
felszínek mögött, saját belsőnkben, az imádságon keresztül vele kialakított köz-
vetlen kapcsolat által kell megtalálnunk. Fabiny Tibor párhuzamot von Luther 
tanításai és Hamlet, a „wittenbergi teológus” között, és a larva dei gondolat alap-
ján ad magyarázatot a látszat és a mélyebb valóság közötti ellentétnek a tragédia 
képvilágát szervező jelenlétére.

Luther egyik legeredetibb, egyszerre ijesztő és megnyugtató fel-
ismerése az a „drámai” teológiai gondolat, hogy Isten önmaga el-
lentétének (sub contrario suo) álcája mögé rejtőzik el. Ám nemcsak 
elrejtőzik, hanem el is rejt dolgokat, s azért rejtőzik, mert a nagy 
ellenfél, a sátán s az ő követői és szolgái is ugyanezt teszik. Szerinte 
a világ is a rejtőzések és elrejtettségek nagy és összetett hálózata, s a 
történelem is valójában egy nagy színpad az ember számára.141

Mivel azonban ez a bensőséges közvetlenség nem enged meg semmilyen más 
közvetítést, a reformáció felszámolta a közbenjárás intézményeit, és megtagadta 

139  Jonathan Holmes és Adrian Streete. „Introduction”. Refiguring mimesis: representation in early 
modern literature. Szerk. Jonathan Holmes és Adrian Streete (Hatfield: University of Hertford-
shire Press, 2005), 1.
140  „As the space where discourses of nascent secularity jostle with those still powerful sacred nar-
ratives and ideas, the theatre is a veritable crucible where dominant and emergent forms of subjec-
tivity are tested”. Adrian Streete. Protestantism and Drama in Early Modern England (Cambridge: 
Cambridge University Press, 2009), 26, 29.
141  Fabiny Tibor. „Luther paradox teológiája és Hamlet, a wittenbergi diák”. Credo 23. 3–4 
(2017), 25–46. 30.



79

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

azoknak az eljárásoknak a hagyományait, amelyek korábban egyfajta folytonos-
ságot, kiterjedt összeköttetést biztosítottak Isten és ember között. A jócselekede-
tek beszámíthatóságának, a szentekhez való folyamodásnak, a Purgatóriumban 
szenvedő lelkek gyötrelmét enyhítő imádságnak, a korábbi temetkezési és gyászo-
lási szertartásoknak az eltörlésével megváltozott a halálhoz, a túlvilághoz, és így 
a földi élethez való viszonyulás is – Michael Neill kifejezésével élve a meghalással 
kapcsolatos krízis, kora újkori tanatológiai válság alakult ki.142 Az Istennel való 
belső, közvetlen kapcsolat ráadásul nemcsak lehetőség, de nagy teher, személyes 
feladat is. Ezek a változások nemcsak a megtisztulás és az őszinte hit lehetőségét 
hordozták, hanem a magára hagyottság érzését, az egyedüllét kétségbeesését is 
kialakították a kora újkori szubjektumban.

Jonathan Dollimore állítása szerint az angol reneszánsz dráma radikális tragé-
diáinak hangvételét ez a kétségbeesés határozza meg.143 A kora újkori irodalom, 
különösen a dráma, az új, protestáns szubjektum önmeghatározásának erőfeszí-
téseit visszhangozza, de közben kizökkenti a gondviselésbe és a legbelső, tiszta 
emberi minőségbe vetett korábbi katolikus esszencialista hit alapjait.144 Különös 
feszültség jön így létre a kora újkori Anglia szellemi-vallásos életében a pozi-
tív, optimista emberfelfogásra alapozott, önmegvalósításról szóló reneszánsz 
program és a reformáció által sugallt pesszimistább, lesújtóbb emberfelfogás 
között. A  neoplatonista tanítás szerint az embernek módjában áll Isten által 

142  Michael Neill. Issues of Death. Mortality and Identity in English Renaissance Tragedy (Claren-
don Press, 1997), 9, 15. Ez a reprezentációs krízis a leggyakrabban megmutatkozó jele a kora újkori 
ismeretelméleti válságnak, amelynek gondolatát többek között W. R. Elton vezette be: „For the 
intellectual tensions of his analogical yet transitional age, Shakespeare’s drama provided an approp-
riate conflict structure: a dialectic of ironies and ambivalences, avoiding in its complex movement 
and dialogue the simplifications of direct statement and reductive resolution. […] Renaissance 
epistemological crisis might be evoked through the emphasis on illusion and appearance – ver-
sus – reality of the theatrical setting itself, as well as through ambiguous juxtaposition of scenes, 
particularly in multiple plot structure”. „Shakespeare and the Thought of His Age”. The Cambridge 
Companion to Shakespeare Studies. Szerk. Stanley Wells (Cambridge: Cambridge University Press, 
1986), 33.
143  Jonathan Dollimore. Radical Tragedy. Religion, Ideology and Power in the Drama of Shakes-
peare and His Contemporaries (Chicago: University of Chicago Press, 1984), 104, 112.
144  Arra, hogy a vallásos világképből a mechanikus világképbe, a középkori organikus világkép-
ből a modernitás empirikus világmodelljébe való átmenet mennyire lassú, fokozatos és kevert volt, 
jó példa, hogy Isaac Newton, akit a tudományos változások egyik szimbólumaként könyvelt el a 
nyugati kultúrtörténet, „legalább annyi energiát fektetett teológiai írásaiba is (többek közt éppen 
a Jelenések könyvének jelentéséről szóló sokszoros fejtegetésekbe), mint a mozgással és a gravitáci-
óval foglalkozó munkáiba”. Diarmaid MacCulloch. A reformáció története. Ford. Varga Benjámin 
(Budapest: Európa, 2011), 815.



80

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

adományozott és Istenhez hasonlatos képességeit a folyamatos átváltozásokon 
és önfejlesztésen keresztül tökéletesíteni. Ezzel szemben a protestantizmus az 
ember elbukott, esendő voltára helyezi a hangsúlyt, és több szempontból is két-
ségbe vonja az üdvözülésért való egyéni fáradozás lehetőségét, hiszen az üdvös-
ség kérdésével kapcsolatban ki van zárva minden emberi érdem. A kettős eleve 
elrendelésről és a kiválasztó kegyelemről szóló teológiájában Kálvin már azt a 
kérdést feszegeti, hogy létezik-e az ember legbelső, lelki valójában olyan esszen-
cia, amely még mentes lenne a rosszra való hajlamtól, vagy soha nem volt teljesen 
tiszta, romlatlan esszenciája a lelkünknek, mindig is bennünk volt a bűnre való 
fogékonyság, és ez adja teremtett emberi minőségünk egyik legfontosabb elemét. 
A kérdés központi jelentőséggel bírt a protestantizmus különféle irányzataiban, 
és az egyik leghatásosabb és legtermékenyebb angol prédikátor, a puritán moz-
galomhoz húzó, de Erzsébet kompromisszumos törekvéseit elfogadó William 
Perkins például szükségét érezte az eredendő bűnről értekezve külön kitérni arra, 
hogy a bűn nem az ember legbelső esszenciáját, lényegiségét rontotta meg, csu-
pán csak a képességeit.145 Ezek a teológiai dilemmák jelennek meg az angol rene-
szánsz dráma legerőteljesebb és legnépszerűbb műfajának, a bosszútragédiának 
egyik központi kérdésében: létezik-e olyan mindentől független, belső esszenci-
ális identitás az emberben, ahova a társadalmi én-formálás machinációi, a bosszú 
megvalósításáért folytatott színházias szerepjátszás okozta identitásvesztés után, 
a tudat és az egyéniség teljes dezintegrációja előtt visszatérhet a szubjektum? 
A későbbi fejezetekben, főként A bosszúálló tragédiája kapcsán részletesen elem-
zem a kérdést.

A  kora újkori szubjektum nemcsak Isten keresése közben fordult befelé. 
A belülre irányuló figyelem egyben a dolgok felszíne mögé hatoló új, ismeretel-
méleti igényt is jelentette, amely az irodalom képrendszerének központi eleme-
iben, a felszín és a mélység, a látszat és a valóság, a maszk és a valódi identitás, a 
hagyomány és az újítás ellentétpárjainak állandó visszatérésében is tetten érhető. 
A törekvés, hogy a jelenségek felszíne mögé lássunk, a kora újkori tragédiák jel-
legzetesen anatómiai képvilágában is megmutatkozik: a fizikai erőszak, a testré-
szek csonkolása, az emberi testek belsejébe való behatolás színrevitelét a közszín-
házakban a filozófiai és teológiai kérdésfeltevések mellett a korabeli nyilvános 

145  „By this we see that sin is not a corruption of man’s substance, but only of his faculties. Other-
wise, men’s souls could not be immortal, nor could Christ take upon himself man’s nature”. William 
Perkins. A Golden Chain, or the Description of Theology. Chapter 12. „Of Original Sin”. University 
of Cambridge, 1600 [1592]. https://www.monergism.com/thethreshold/sdg/perkins/A%20Gol-
den%20Chain%20-%20William%20Perkins.pdf Lásd még Dollimore. Radical Tragedy, 168.

https://www.monergism.com/thethreshold/sdg/perkins/A Golden Chain - William Perkins.pdf
https://www.monergism.com/thethreshold/sdg/perkins/A Golden Chain - William Perkins.pdf


81

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

boncolások, az egyre népszerűbbé váló anatómiai színházak is ihlették. Valami-
lyen megbízhatóbb tudás, eltitkolt igazság, egyfajta legbelsőbb emberi esszen-
cia megtalálásának reményében hatolt dolgok és az ember bőre alá a reneszánsz 
tragédia. (A bőr szemiotikáját a kora modern korban részletesebben tárgyalom 
majd a VII. fejezet végén.) Az anatómia pontosan a belülre, mélyre hatoló figye-
lem igénye miatt a kora újkorban jelenthetett részletes, feltáró, elemző értekezést 
is, és az ilyen címmel megjelenő traktátusokban ugyanígy megjelenik a felszín 
és a mélység, a látszat és a szubsztancia között lévő episztemológiai feszültség.146 
Erre a feszültségre mutat rá John More „A halál anatómiája” című értekezésében, 
amely négy évvel a halála után, 1596-ban került nyomtatásba. Az írás az ars mori-
endi hagyomány narratív változata, és a szerző hosszas retorikai felsorolásokban 
ecseteli, hogy amennyiben a test csupán „ideiglenes, hibás, romlékony, illékony 
és rothadt tartály”, úgy a halált olyan szekérnek tekinthetjük, amely az árnyék-
hoz, gőzhöz, füsthöz hasonlatos silány életből Istenhez repíti a lelket, végül pedig 
úgy fogalmaz, hogy „mindig is a szubsztanciát igyekezett az előtérbe állítani az 
árnyékkal szemben”.147

Az ismeretelméleti válság idején kérdésessé vált, hogyan kerülhetjük el, hogy 
érzékszerveink becsapjanak bennünket; hogyan érhetjük el, hogy illúzió helyett 

146  Az egyik legszemléletesebb költői példája ennek az anatomizáló elmélkedésnek John Donne 
„An Anatomy of the World” című hosszú, 474 soros költeménye 1611-ből, amely így jellemzi a kor 
bizonytalanságai közepette új megismerési formákat kereső, de közben elsilányuló, Istentől elfor-
duló embert: „But ‚tis not so; w’are not retir’d, but damp’d; / And as our bodies, so our minds are 
cramp’d; / ‚Tis shrinking, not close weaving, that hath thus / In mind and body both bedwarfed us.” 
151–154. Néhány korabeli cím, ami érzékelteti az anatómia iránti érdeklődést: William Cowper, 
The anatomie of a Christian man VVherein is plainelie shewed out of the VVord of God, what manner 
of man a true Christian is in all his conuersation, both inward, and outward, 1611; Helkiah Crooke, 
Mikrokosmographia a description of the body of man. Together vvith the controuersies thereto belon-
ging, 1615; Edmund Gregory, An historical anatomy of Christian melancholy, sympathetically set 
forth, in a threefold state of the soul, 1646; Alexander Read, The manuall of the anatomy or dissection 
of the body of man containing the enumeration, and description of the parts of the same, which usually 
are shewed in the publike anatomicall exercises, 1683; Thomas Rogers, A philosophicall discourse, 
entituled, The anatomie of the minde, 1576; Steven Blankaart, A physical dictionary in which all the 
terms relating either to anatomy, chirurgery, pharmacy, or chymistry are very accurately explain’d, 
1684. A kor egyik legfontosabb, enciklopédikus, filozófiai, történelmi, orvosi és irodalmi megfon-
tolásokat vegyítő „anatómiája” kétségtelenül Robert Burton 1621-es műve volt: The Anatomy of 
Melancholy, What it is: With all the Kinds, Causes, Symptomes, Prognostickes, and Several Cures of 
it. In Three Maine Partitions with their several Sections, Members, and Subsections. Philosophically, 
Medicinally, Historically, Opened and Cut Up.
147  John More. A liuely anatomie of death wherein you may see from whence it came, what it is by 
nature, and what by Christ. Togeather with the power, strength, and sting thereof: as also a preparatiue 
against the same. Tending to teach men to lyue, and die well to the Lord (London, 1596), 39r.



82

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

a dolgok valódi természetét lássuk; hogyan érthetjük meg azt, ami a „látszik” 
mögött van – amiről Hamlet beszél: „‘Látszik’, felség? … Az is! Nekem nincs 
‘látszik’” (Ford. Nádasdy Ádám; „Seems, madam! nay it is; I know not ‘seems’” 
1.2.76). Ugyanígy kérdőjelek vették körül az ember társadalmi helyzetének, 
megbecsültségének, egyéni jelentésének korábbi garanciáit. A feudális rendben 
a név egyben örökletes rangot és vagyont is jelentett az arisztokrácia tagjainak. 
A társadalmi osztályok rétegződésével és a későbbi középosztály alapjainak kiala-
kulásával ugyanakkor a puszta név egyre kevésbé garantálta az értéket, amit a 
hagyomány, a kollektív hitrendszer addig fenntartott. A név ugyanúgy kiüresed-
het, mint a rang, a pozíció, a hatalom cicomái, mert ezeket nem a valóság, csak 
a társadalmi közmegegyezés, a hiedelem szentesíti. Ezzel kapcsolatban mutat 
rá Franco Moretti arra, hogy a vallásos rendszer metafizikus garanciái nélkül 
az uralkodó pozíciója üres, lehetetlen hellyé válik a reneszánsz tragédiában.148 
Jelelméleti szempontból úgy írható le a középkori, szimbolikus világmodellből 
a modern, szintagmatikus világmodellbe való átmenet, hogy a motivált jelként 
felfogott névből, címből, rangból motiválatlan, pusztán közmegegyezésen ala-
puló jelölő vált, és ez hatással volt az embernek mint jelölőnek az értékére is.149 
Ezért írja Robert Knapp, hogy a kora újkornak az emberre vonatkozó alapvető 
kérdése szemiotikai jellegű: milyen típusú jel az ember?150 Mi történik, ha a neki 
tulajdonított, végső soron mindig Istenre utaló, ikonikus jelölő értékének metafi-
zikus biztosítékai megrendülnek? A kora újkori szubjektum tévedését jelenítik 
meg azok a tragikus hősök, köztük Lear király, akik azt gondolják, hogy a név, a 
származás, a születéssel szerzett jog minden körülménytől függetlenül biztosítja 
társadalmi állásukat. „Én még Amalfi hercegnő vagyok” (ford. Vas István; „I am 
Duchess of Malfi still.” 4.2.136) – jelenti ki személyes sorskatasztrófájának csú-
csán John Webster tragédiájának címszereplő hősnője, mielőtt a bérgyilkosok 
megfojtják, de tragikus tévedésben van: a név, amellyel önmagát jelöli, kiürese-
dett, nem jelent immár semmit, hiszen viselője elvesztette társadalmi pozícióját, 
és az egyént körülvevő hatalmi viszonyok nem töltik már meg a szót a korábbi 

148  Franco Moretti. „The Great Eclipse: Tragic Form as the Deconsecration of Sovereignty”. 
Shakespearean Tragedy. Szerk. John Drakakis (London: Longman, 1992), 66.
149  Alessandro Serpieri és Keir Elam. „A jelek olvasása: Shakespeare drámáinak szemiotikája”. 
Ford. Bernáth András. Színház–szemiográfia. Az angol és olasz reneszánsz dráma és színház 
ikonográfiája és szemiotikája. Ikonológia és műértelmezés 8. Szerk. Demcsák Katalin – Kiss Attila 
Atilla (Szeged: JATEPress, 1999), 246.
150  Robert S. Knapp. Shakespeare – The Theater and the Book (Princeton University Press, 1989), 
104.



83

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

jelentéssel. A világi és pénzügyi hatalmi pozíciók megszilárdulásával a szekulari-
záció lassan áthatotta az egész társadalmat, és megváltoztatta az emberi értékről 
vallott nézeteket. „Nem úgy van, ahogy régen volt” – írta egy családi vitában 
apjának Zerubbabel Haig 1691-ben. „Nem azt kérdezik már az emberek, hogy 
ki vagy, vagy kitől származol, hanem azt, hogy mid van”.151 „Az önmagaság új 
topográfiájában”152 az én megnevezésére új fogalmak jönnek létre, amelyek a szer-
zés, a birtoklás diszkurzusaiból, így például a földmérés, az árucsere, a birtokvi-
szonyok területéről származnak. Ez az új beszédmód már nem a nagy egészben 
elfoglalt helyéhez képest értelmezi az embert, hanem egyre inkább a folyton vál-
tozó és empirikusan mérhető, számokban kifejezhető tulajdonviszonyok tükré-
ben határozza meg a kora modern szubjektumot.

Az angol reneszánsz irodalomban megszólaló hangok ilyen társadalmi, val-
lási, politikai bizonytalanságok közepette keresték az önmeghatározás lehető-
ségeit, és egy olyan identitás kereteit alakították ki, amely nem eleve adott, nem 
spirituális lényegiség, nem vallásos esszencia, mint a lélek, hanem inkább olyasmi, 
ami állandó változásban van, amit folyamatosan működtetni kell, amit az ember 
a környezeti hatások és kihívások függvényében alakít. Ennek a képlékeny identi-
tásnak első módszeres megfogalmazását a francia filozófus, Michel de Montaigne 
szkepticizmusában, a „hullámzó, változó én” koncepciójában találjuk. Monta-
igne esszéinek gyűjteménye 1603-ban jelent meg angolul, és a 17. század elejére 
népszerű filozófussá vált Angliában. Hatása számos korabeli műben felfedez-
hető. Shakespeare minden bizonnyal ismerte, bár Montaigne feltételezett hatá-
sának mértéke Shakespeare műveire évszázadok óta eleven vita tárgyát képezi.153 
A szkeptikus filozófiában „megrendül az Én identitásába vetett hit”. „Az a tény, 
hogy minden a szemlélődő, észlelő, benyomásokat magába fogadó szubjektum 
nézőpontjától függ, önmagában véve nem csorbítaná az Én megbízhatóságát, 
de mert nézőpontjai folytonosan változnak egy és ugyanazon dologra nézve 
is, végül kérdésessé válik e nézőpontok hordozójának létformája és permanen-
ciája is”.154 Montaigne tagadhatatlan érdeme ugyanakkor, hogy korának politi-
kai, vallási, intellektuális forrongásai és bizonytalanságai közepette a külső világ 

151  Sylvia Adamson. „Questions of Identity in Renaissance Drama: New Historicism Meets Old 
Philology”. Shakespeare Quarterly 61. 1 (2010), 56.
152  West. Spatial Representations, 216.
153  William M. Hamlin. „Introduction. Shakespeare and Montaigne: A Critical History”. Shakes-
peare and Montaigne. Szerk. Lars Engle, Patrick Gray, William M. Hamlin (Edinburgh: Edinburgh 
University Press, 2022), 1–28.
154  Hauser. A modern művészet és irodalom eredete, 71.



84

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

felől az én belső világa felé, a szubjektív tapasztalat irányába terelte a filozófiai 
gondolkodás figyelmét, és „mélységes bizalmatlanságot fejlesztett ki az általáno-
sítások és absztrakciók iránt”.155

Olyan szubjektivitásfogalom bontakozott ki tehát, amely már a „karteziánus 
kétségbeesést” vetítette előre,156 és amely nagyon hasonlít a modernitás válságá-
val párhuzamosan kialakuló szubjektumelméletekhez. Ezen posztmodern-poszt-
strukturalista elméletek érvelése szerint minden identitás alapja az önreflexió, 
amely ugyanakkor csak a társadalmi környezet által meghatározott nyelven 
keresztül, a hatalmi viszonyok függvényében, az ember testi és pszichikai folya-
matainak együttes eredményeként jöhet létre.157 A nyelv, a kulturális reprezentá-
ciók összessége viszont felajánlja azokat az identitástípusokat, nemi szerepeket, 
függőségi viszonyokat, amelyekbe beleszületve előre meg vannak szabva a lehe-
tőségeink az identitásformálásra. A kora újkorban formálódott meg a nyugati, 
modern, önrendelkező szubjektum alapja, és mivel napjainkban annak a moder-
nitásnak a válságát éljük meg, amely erre a szubjektumfelfogásra épült, érthető 
affinitással és fokozott érdeklődéssel fordulunk a „szubjektivitás-effektust” kiala-
kító reneszánsz kultúra és irodalom felé.

A hatalmi-ideológiai viszonyok, a társadalmi szerepjátszás, az „én-formálás” 
szabályai meghatározzák a szubjektivitás kialakulásának lehetséges módjait, és 
a kora újkor angol irodalma folyamatosan, egyre nagyobb tudatossággal reflek-
tált ezekre a kényszerekre, ugyanakkor az ilyesfajta szabályrendszerek aláásásá-
nak, szubverziójának is rendszerint a kísérletező irodalom a legfőbb terepe. Ilyen 
színtérként tanulmányozható az angol reneszánsz irodalom is, még akkor is, ha 
az ellenszegülés, a hatalom kritikája sokszor nagyon bújtatott, és csak látszólag 
fakad az új, reneszánsz szubjektum önálló akaratából. A későbbiekben a színházi 
jelenséggel, a drámairodalommal kapcsolatban többször visszatérek ezekhez a 
megfontolásokhoz, hiszen az újfajta identitással, az önismerettel és az én-formá-
lás technikáival kapcsolatos kétségeknek legfőbb társadalmi megjelenítési módja 
a drámákat népes közönség előtt színpadra állító színház lesz. Itt bontakozik ki a 
kora újkori szubjektum irodalmi-filozófiai megjelenítésének legfontosabb tech-
nikája, az embert mint az érdeklődés középpontjában álló jelenséget felmutató 
színpadi nagymonológ. Ha azonban az irodalomtörténet szűkebb keretein túlra, 

155  Raymond Martin – John Barresi. The Rise and Fall of Soul and Self: an Intellectual History of 
Personal Identity (New York – Chichester: Columbia University Press, 2006), 121.
156  Kállay Géza. „’To be or not to be’ and ’Cogito ergo sum’: Shakespeare’s Hamlet against a Car-
tesian Background”. The AnaChronisT 2 (1996), 101.
157  Kiss. Protomodern–posztmodern, 131–2.



85

II. Anatómia és identitás: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai

az anyagi kultúra és a mindennapi élet gyakorlataira tekintünk, akkor az én-for-
málás egyik legáltalánosabb és legfontosabb területeként a társadalmi látványos-
ságok hálózatát kell megvizsgálnunk.





87

III. Látványosságok  
a társadalom interaktív  

mezsgyéin

Amikor az angol kora újkori drámairodalom műfajait és társadalmi, kulturá-
lis szerepét tárgyaljuk, helyesebb, ha nem kifejezetten műfaji kötöttségekről és 
osztályozásról beszélünk, hanem inkább a kora újkori dráma változatos típusait 
különböztetjük meg. A vallásos (középkori liturgikus féldramatikus és dramati-
kus játékok), populáris (népi rítusok, mulatságok, mutatványok) és klasszikus 
(ókori görög és főként latin szerzők) hagyományok gazdag talaján kifejlődő 
reneszánsz dráma a társadalmi látványosságoknak összetett hálózatába és nap-
tári menetrendjébe illeszkedett, ezért kialakulásának minden szakasza szorosan 
összefonódott a rendkívül sokrétű közönség dinamikájával. Nincs az angol rene-
szánsz drámának olyan típusa, amely ne viselné magán a kor folyton újratárgyalt 
és ingatag politikai, kereskedelmi, vallásos erőviszonyainak hatásait. Az ellentétes 
energiák gyakran kifejezetten a dráma életterének fő helyszínén, a nyilvános és 
a privát színházak intézményében csaptak össze,158 sokszor azonban olyan tár-
sadalmi gyakorlatokban öltöttek testet, amelyek csak áttételesen kapcsolódtak 
a drámához mint irodalmi műfajhoz. Ebben a korban az irodalmiságnak sem 
általában, sem a dráma szűkebb területén nem alakultak még ki azok a vetü-
letei, amelyek számunkra már hagyományosan a szerző nevéhez, társadalmi 
helyzetéhez és tekintélyéhez, az irodalom esztétikai, művelődési küldetéséhez 
kapcsolják a dráma fogalmát. Természetesen a 16. században létezett klasszikus 
műfaji előírásoknak megfelelő dráma, amely művelt, egyetemet végzett, gyakran 
vezető iskolai vagy egyetemi tisztségeket betöltő szerzők tollából született. Ezek 
a humanista drámaírók főként a római komédiát, Terentius és Plautus műveit, 

158  Greenblatt. „A társadalmi energia áramlása”, 360.



88

III. Látványosságok a társadalom interaktív mezsgyéin

illetve a Seneca által képviselt latin tragédiát tekintették példának.159 A szó szoros 
értelmében, műfaji tekintetben e szövegeket – a klasszikus darabok reneszánsz 
utánzatait – tekinthetjük drámáknak. Ez a kánon azonban a 16. század második 
feléig jószerivel csak latin nyelven létezett.160 Ez a művelt, „akadémikus” dráma 
csak szűkebb közönséghez (az udvari báltermekbe, az arisztokratikus előkelő-
ségek házainak csarnokaiba, az iskolák, egyetemek nagytermeibe) jutott el, 
ugyanakkor megteremtette a nem kifejezetten liturgikus vagy vallásos színjátszás 
rendszerességének alapjait. Ennél sokkal nagyobb tömegekre hatottak ugyan-
akkor azok a társadalmi gyakorlatok, amelyek drámai, színjátszási, díszletezési 
elemeket tartalmaztak, amelyek színházias jelleggel rendelkeztek tehát, mégsem 
sorolhatók klasszikus értelemben a dráma mint irodalmi műfaj körébe. Techni-
káik, szimbolikus kifejezéseik, emblematikus eszközeik azonban beszivárogtak az 
érett reneszánsz dráma fő életterébe, az 1580-as évekre kialakuló nagy nyilvános 
színházakba.

A legújabb szakirodalom szerint a könyvnyomtatás és a hozzá kötődő üzleti 
vállalkozások elterjedése nyomán kialakuló drámakiadások nagyobb súllyal vol-
tak jelen a kor művelődéstörténetében, mint azt korábban gondoltuk. A 16. szá-
zad második felére megszaporodtak a művelt, akár latinul is olvasni tudó közön-
séget megcélzó könyvkiadások, így a nyomtatott drámák is, és kialakult a nem 
előadásra, hanem csak olvasásra szánt daraboknak, az ún. könyvdrámáknak (closet 
drama) a hagyománya is. A drámai szövegek azonban mindenekelőtt előadásra 
szánt szövegeket jelentettek az Erzsébet-korban és később is, szerzőik és „működ-
tetőik”, azaz a hozzájuk kapcsolódó üzleti vállalkozók számára nem szövegük, 
hanem megvalósulásuk helye, a színház volt a fontos. Kezdetben a nagyközönség 
számára szánt darabokra (plays) a „dráma” kifejezés nem is nagyon volt haszná-
latos, csak 1660 után terjedt el. A drámák szerzőit sem tekintették irodalmi ala-
koknak vagy szerzői személyiségeknek (a dramatist szó nem létezett), hanem a 
városi szórakoztatóipar szereplőinek, olyan szövegek gyártóinak (play-makers, 
makers of interludes), amelyek kifejezetten a színházi intézmény megrendelésére 
készültek. Vegyük sorra azokat a társadalmi és irodalmi jelenségeket, amelyeknek 

159  Tíz, Senecának tulajdonított tragédia angol fordítása 1581-ben jelent meg gyűjteményes 
kiadásban, egy vagy két évvel azelőtt, hogy Thomas Kyd megírta a legsikeresebb angol reneszánsz 
drámai műfaj, a bosszútragédia hagyományát megalapozó Spanyol tragédiát. A tíz közül hetet egye-
sével már kiadtak korábban, az 1560-es, 70-es években. Seneca his tenne tragedies, translated into 
Englysh. Ford. Jasper Heywood, Alexander Neville, John Studley, Thomas Nuce, Thomas Newton 
(London, 1581).
160  Peter Womack. English Renaissance Drama (Oxford: Blackwell Publishing, 2006), 58.



89

III. Látványosságok a társadalom interaktív mezsgyéin

párhuzamos fejlődése végül a rendszeres, hivatásos és üzleti megfontolásokra 
épülő színjátszásban, azon belül is a kora újkori Anglia legnagyobb tömegeket 
megmozgató jelenségében, a populáris színházban csúcsosodott ki.

A színháziasság nemcsak az én-formálás (self-fashioning), hanem a konkrét 
színjátszás gyakorlatain keresztül is átitatta a kora újkori angol kultúra szemé-
lyes és nyilvános rétegeit. Az uralkodó udvaraiban, a főarisztokraták palotáiban, 
a nemesi udvartartások csarnokaiban rendszeresen rendeztek színielőadásokat. 
Az egyre jelentősebbé váló patrónusi rendszerben az arisztokrácia támogatását 
élvező színészek és szövegírók kiszámíthatóan tudták űzni mesterségüket, és a 
privát, udvartartási előadások jelentőségét a nagy publikus színházak előretörése 
sem tudta később teljesen elhomályosítani. A privát színpad színjátszói esemé-
nyei mellé egy sor nem kifejezetten drámai, de határozottan színházias esemény 
is társult az udvartartások lefektetett éves eljárásrendjében – bajvívói, lovagi 
tornák, álarcosbálok, felvonulások, színpompás ceremóniák, felolvasások és 
bemutatások, diplomáciai rituálék. Ezek mind kölcsönhatásban voltak a konkrét 
drámaszövegre támaszkodó színielőadások gyakorlatával, hiszen ugyanúgy építé-
szetet, díszletezést, jelmezeket, meghatározott dramaturgiát, szigorú és szimboli-
kus forgatókönyvet követeltek meg.161 A királyi és főnemesi udvarok fennmaradt 
rendtartásai arról árulkodnak, hogy az egyházi naptár bizonyos ünnepein min-
den évben a misztériumciklusok megfelelő részeihez illeszkedő darabokat mutat-
tak be. Ezek egyik forrása a középkori liturgikus drámák jelenetei közé ékelődő, 
gyakran profánabb, szórakoztató jellegű interludium volt, amely a Tudor-korra 
heterogén elemeket ötvöző, külön műfajjá nőtte ki magát. A vallásos színpadi 
események mellé ugyanakkor az év során a legkülönbözőbb előadások társul-
tak, melyek gyakran diplomáciai tárgyalások szünetében, díszlakomák fogásai 
között, fogadások szertartásos eseményei közé ékelődve kerültek színre (egyes 
kutatók szerint ez is lehetett az interlude kifejezés egyik jelentése), képzett zené-
szeket, táncosokat, mutatványosokat, bábosokat, vagy akár párbajmestereket 
felvonultatva. A színielőadásokat a vallásos aggályok miatt a hatóságok egyre szi-
gorúbban ellenőrizték, de VIII. Henrik 1543-as rendelete az igaz vallás terjesz-
téséről (Act for the Advancement of True Religion) lehetővé tette a morális, didak-
tikus darabok előadását, sőt, az 1540-es évek végétől egyre nagyobb számban 

161  Suzanne Westfall. „’What Revels are in Hand?’ Performances in the Great Households”. 
A Companion to Renaissance Drama. Szerk. Arthur F. Kinney (Oxford: Blackwell, 2002), 267.



90

III. Látványosságok a társadalom interaktív mezsgyéin

nyomtatták is őket.162 A nagy nyilvános színházak előretörése előtt, a 16. század 
második feléig az arisztokrata mecénások megrendelésére a nagy nemesi udva-
rokban mutatták be a színielőadások, interludiumok, didaktikus darabok java 
részét. A patrónusi rendszer miatt a megrendelt darabok a (gyakran a legfelső 
körökből kikerülő) mecénás ideológiai meggyőződését képviselték, így az udvari, 
privát előadói gyakorlat a politikai erőviszonyok tárgyalóterévé is vált. A főne-
mesek (Leicester, Sussex, Oxford, Derby grófja) igyekeztek maguk köré vonni a 
kor legkiválóbb színészeit, akikből a királynő pártfogása alatt működő társulat 
alakult. „A királynő emberei” elnevezésű társulat folyamatosan látogatta a nagy 
udvarokat, gondoskodva arról, hogy az uralkodói körhöz tartozó mecénások 
nézetei, ideológiai elköteleződései terjedjenek az előadások során.

A leglátványosabbak az uralkodói udvarban (vagy inkább udvarokban) bemu-
tatott előadások voltak, amelyek a színpadi megjelenítés technikáinak gyakran 
káprázatos tárházát vonultatták fel, a színpadi szerepjátékot egyesítve a balettel, a 
tánccal, a maszkajátékkal (masque), és a 17. század elejétől kezdve az operával is. 
A rendszerint allegorikus előadásokban bonyolult színpadi szerkezeteket, emelő-
ket, festett hátteret, mesterséges megvilágítást és látványos jelmezeket alkalmaz-
tak. Jobbára a klasszikus mitológia elemeire támaszkodtak, és ezeken keresztül az 
uralkodót, vagy az éppen aktuális mecénást dicsőítették, aki nemegyszer bekap-
csolódott a játékba, vagy akár szerepet is kapott az előadásban. Akár bekapcso-
lódott, akár nem, a főszerep az udvari előadásokban politikai értelemben mindig 
az uralkodóé volt, aki a színpaddal szemben felállított emelvényen, gyakorlatilag 
egy másik színpadon helyezkedett el, és a látványosságnak legalább olyan fontos 
részét képezte, mint az előadás. Ugyanígy párhuzamos előadással ért fel az udva-
roncok, arisztokrata meghívottak, diplomáciai képviselők, látogató méltóságok 
bevonulása és jelenléte – a hatalommal rendelkező személy középpontba állítása 
fontos ideológiai elemét adta a perspektívarendszernek, ami a reneszánsz művészi 
ábrázolásban alakult ki.

A látványosságok nemcsak az udvar és a nemesi paloták termeit, hanem a 
mindennapi élet köztereit is megtöltötték, és, ahogy ezt a kritikai kultúrakutatás-
hoz köthető fordulat óta az újabb kutatási irányzatok feltárták, nemcsak a közép-
kori vallásos felvonulások, liturgikus drámák, emblematikus megjelenítések rep-
rezentációs hagyományainak továbbélését biztosították, hanem meghatározott 

162  Peter Happé. „Printers of Interludes”. A Companion to Tudor Literature. Szerk. Kent Cart-
wright (Wiley–Blackwell, 2010), 195.



91

III. Látványosságok a társadalom interaktív mezsgyéin

ideológiai, politikai funkcióval is rendelkeztek.163 Számtalan hivatalosan kodifi-
kált esemény szolgáltatott alkalmat arra, hogy a hatalom, az uralkodói udvar, 
a város elöljárói közszemlére tegyék magukat, és ezáltal a tömegeket arra kész-
tessék, hogy a hatalom mindenhonnan sugárzó jelenlétét internalizálják. Erre 
az Erzsébet-kor politikai vezetésének nagy szüksége volt, hiszen sem bármikor 
hadra fogható, nagy létszámú katonaság, sem kiépített rendőrapparátus nem állt 
rendelkezésére az alattvalók féken tartásához. A koronázási menetek, a katonai 
parádék, győzelmi és diplomáciai bevonulások, beiktatási ünnepségek, a parla-
ment üléseinek megnyitása, a királynő nyári „kivonulása”, majd visszatérése Lon-
donba, az uralkodó vidéki látogatásai és vendégeskedései színházias elemekkel és 
szimbolikus, allegorikus megjelenítésekkel teli, izgalmas látványosságot kínáltak 
a városi tömegeknek, melyek ugyanolyan kíváncsiak voltak ezekre az „előadá-
sokra”, mint a nyilvános kivégzésekre és ítéletvégrehajtásokra. Az udvar zártabb 
belső világában zajló drámai jellegű előadásokat is viszonylag nagy tömegek 
élvezhették, hiszen az udvarhoz csatlakozó, ünnepségek megrendezésére szolgáló 
csarnokok több száz embert is vendégül láthattak.164

Az újhistorista kutatások feltárták, hogy a rendkívül képlékeny társadalmi 
közegben a teátrális társadalmi gyakorlatoknak, a látványosságoknak az ideológia 
termelésében volt szerepük. A később megszilárduló polgári berendezkedéssel 
ellentétben, ahol a hatalom főként az egyre elterjedtebb nyomtatott könyvek és 
sajtókiadások médiumán keresztül hozta létre az engedelmes alattvalókat, a rene-
szánsz a látványosságokat használta fel az ideológia terjesztésére és a társadalmi 
felügyelet megteremtésére. A látványosságok széles palettáján ugyanakkor fon-
tos, hogy különbséget tegyünk a különféle formák között: a hatalom által gyako-
rolt erőszak felmutatása a nyilvános kivégzésen vagy a hatalmi pompa felvonulta-
tása az uralkodói látványosságokon más, mint a színházi látványosság bemutatása 
a közszínházakban, hiszen a színház azért vált a „társadalmi izgatottság” egyik 
legintenzívebb terepévé, mert folyamatos viták dúltak a természetéről és arról, 
hogy lehetséges-e irányítást gyakorolni felette. A látványosságok társadalmi szö-
vetén belül a közszínház egyszerre lehetett az ideológiai bekebelezés (contain-
ment) és az ellenszegülés (subversion) terepe, olyan társadalmi gyakorlat, amely 
megszólaltathatta a társadalmi nyilvánosság egyéb fórumain elhallgattatott vagy 

163  Stephen Orgel. „A nagyszerűség megszelídítése”. Ford. Bocsor Péter. Helikon. Irodalomtudo-
mányi Szemle 64. 1–2. (1998), 138.
164  Malcolm R. Smuts. „Progresses and Court Entertainments”. A Companion to Renaissance 
Drama. Szerk. Arthur F. Kinney (Oxford: Blackwell, 2002), 284.



92

III. Látványosságok a társadalom interaktív mezsgyéin

elfojtott hangokat is (így például a reformáció okozta traumákat, amelyekre a 
későbbi fejezetekben részletesen kitérek). Egyúttal olyan ellentmondásos jelen-
ségként is működött, amelynek ellenzői, a színházellenes diszkurzus165 terjesztői 
egy idő után már nemcsak a színházat magát bírálták a színházellenes röpiratok-
ban, prédikációkban és traktátusokban, hanem színháznak vagy színháziasnak, 
képmutatónak és szerepet játszónak kiáltottak ki mindenkit, aki ellentétes volt 
az általuk képviselni vélt közjóval és hatalommal, ideértve a vallási kisebbségeket, 
a politikai ellenszegülőket vagy a nemzeti kívülállókat ugyanúgy, mint a bűnöző-
ket vagy az eretnekeket.166

A társadalmi teatralitásnak számos olyan visszatérő eseménye is volt, ahol 
nemcsak az uralkodó és az arisztokrácia, hanem a feltörekvő, új gazdasági és 
politikai hatalom birtokába jutó városi polgárság is főszerepet kapott. A városi, 
polgári dráma helyszínéül egyszerre szolgált az utca és a hivatásos színház, a köz-
tér, a mozgószekérre szerelt allegória (pageant) és a populáris színház színpada. 
A  leggrandiózusabb esemény természetesen a koronázási ünnepség volt, erre 
azonban a dolog természetéből fakadóan ritkán került sor. Kisebb léptékű, de 
ehhez hasonlatos volt a londoni polgárság egyik legfontosabb, évről évre vissza-
térő utcai látványossága, az új polgármester beiktatási ünnepsége (Lord Mayor’s 
Inaugural Show). A királyi és koronázási bevonulásokhoz hasonlatos felvonulás 
az Úrnapja (Corpus Christi Day) alkalmából tartott menetek mintájára, megha-
tározott útvonalat követve haladt végig a városon, miközben a különféle céhek 
látványos élőképekben jelenítették meg a jó városvezetés eszméjének allegóriáit. 
Ezek a polgári teátrális események egyre nagyobb szerepet kaptak a reformáció 
elterjedésével, az anglikán egyház kialakulásával, a protestáns egyházi és politikai 
berendezkedés megszilárdulásával. A hagyományos úrnapi misztériumjátékok 
az 1570-es évekre fokozatosan megszűntek, és átadták helyüket a világi, városi 

165  A reformáció, majd a puritán mozgalom hatására megerősödő színházellenes diszkurzus a 
puritánpárti nonkomformista John Northbrooke. A Treatise wherein Dicing, Dauncing, Vaine 
Playes or Enterlud are reproved című, 1577-es traktátusától egészen William Prynne 1632-es 
Histrio-Mastix. The Players Scourge or Actors Tragedie című gigantikus, több mint ezer oldalas mun-
kájáig terjed. A színházellenességhez lásd Jonas Barish. The Antitheatrical Prejudice (University of 
California Press, 1985).
166  „Clearly, the theater became the focus for discharging anxieties about many sorts of social 
changes or threats to established power. This does not mean that the theater was not disturbing 
in and of itself, simply that antitheatrical discourse eventually emerged as an all-purpose language 
of stigmatization and delegitimation, and through it more than the theater or professional actors 
could be branded as outsiders, criminals, pretenders”. J. E. Howard. The Stage and Social Struggle in 
Early Modern England (London; New York: Routledge, 1994), 6.



93

III. Látványosságok a társadalom interaktív mezsgyéin

látványosságoknak, amelyek egyre határozottabban az uralkodói, főnemesi hata-
lom és a városi polgárság, az új gazdasági elit együttműködését ünnepelték.167 
A 16–17. század fordulójának legjelentősebb drámaírói közül sokan egyszerre 
írtak szövegeket privát színpadok számára, a populáris színházak színpadára és a 
polgári látványosságok élőképeihez. A polgármesteri parádé hatalmas, bonyolult 
élőképei nemcsak az új városi elöljáró beiktatását ünnepelték évente, hanem a 
város megújulását, a közösség túlélési képességét, a fejlődés folyamatosságát, és 
nem utolsósorban a város és az uralkodói hatalom közötti együttműködés meg-
erősítését is. A barbár pogányság és a civilizált város kontrasztját, a természeti 
és az urbánus lét ellentétét, London erényeit jelenítették meg a céhek szekerei, 
melyekhez nemegyszer a legismertebb drámaírók szolgáltatták a látványtervet és 
a szöveget. Thomas Middleton híresen látványos és költséges morális allegóriája, 
a The Triumphs of Truth (‘Az Igazság diadalai’, 1613) például a szatócsok céhe 
számára készült. Ebben a Kelet-Indiai Társaság és egy mór király jelenetei után a 
Szorgalmatosság alakja vezeti a polgármestert London Győzelmi Magaslatához, 
ahol a Vallásosság színe elé járul, majd ezután a Vétek gonosz társaságának fenye-
gető ködöt okádó szekerét a Szorgalmatosság lángokkal emészti el.168

A középkori drámai és színházi örökség fokozatos szekularizálódása, a városi 
polgárság önreprezentációs hagyományainak megerősödése és a patrónusrend-
szer kialakulása mellett a városi színjátszás és a városi dráma felemelkedésében 
fontos szerepet játszott a fiatal iskolásfiúkból álló társulatok, majd a privát szín-
házak tevékenysége. Az első Tudor uralkodók idején vette kezdetét az a szokás, 
hogy a londoni elitiskolák (grammar schools) fiútanulói és az egyházi kórusok 
fiúénekesei darabokat adtak elő az udvar nagytermeiben, különösen a téli ünnepi 
mulatságok alatt.169 Egyes iskolák alapító okirataiban is lefektették, hogy a tanu-
lók a nyelv és a kellő stílus jobb elsajátításának érdekében latin darabokat adjanak 
elő. A jelentős kórusok fiúénekeseinek felügyelői és vezetői ugyanígy gyakran 
rendeztek előadásokat (felnőtt színészekkel együttműködésben) az uralkodó és a 
főnemesi mecénások számára – így alakult ki a Szent Pál-székesegyház fiúkóris-
táiból az 1540-es évek végére a „Children of Paul’s” társulat. A Királyi Kápolna, a 
Windsor Kápolna és egyéb templomok kóristái pedig egy volt dominikánus szer-
zetesházban, a Blackfriars (feketeruhás barátok) épületében kezdtek el játszani. 

167  Lawrence Manley. „Civic Drama”. A Companion to Renaissance Drama. Szerk. Arthur F. Kin-
ney (Oxford: Blackwell, 2002), 305.
168  Manley. i. m. 309.
169  Michael Shapiro. „Boy Companies and Private Theaters”. A Companion to Renaissance Drama. 
Szerk. Arthur F. Kinney (Oxford: Blackwell, 2002), 314.



94

III. Látványosságok a társadalom interaktív mezsgyéin

Itt jött létre 1576-tól a másik jelentős privát színházi helyszín. A privát helyszí-
nekre írt darabok szerzői (például Lyly, Beaumont, Chapman, Marston) tudatá-
ban voltak annak, hogy közönségük tagjai elit társaságnak tartják magukat, és ez 
érezhető is a szövegeiken.

Ebben a nyilvános és kevésbé nyilvános, dramatikus és félig dramatikus látvá-
nyoságokkal átitatott kora újkori Londonban alakultak ki az 1570-es évek köze-
pétől azok a nyilvános, populáris színházak, amelyek aztán immár megfontolt 
üzleti vállalkozásként a legszélesebb közönség változatos igényeit is kielégítették. 
Ezek a korabeli London úgynevezett interaktív mezsgyéjén, társadalmi határ-
vonalán helyezkedtek el. A privát színházakkal ellentétben a városfalon kívül 
épültek fel, így a vallásos és politikai aggodalmakkal teli városatyák közvetlen 
jogi fennhatósága nem terjedt ki rájuk, viszont a város belső részeiből kiáramló 
heterogén nézősereg minden rétege izgalmas cselekményt, elgondolkodtató esz-
meiséget, aktuálpolitikai felhangokat, de mindenekelőtt szórakozást találhatott 
falaik között. A dráma eddigre kifejlődő típusai: a moralitások, az interludium, 
a maszkajáték, a latin komédia és tragédia után ezek a nagy befogadóképességű 
színházak már a városi élet és a politikai, vallási antagonizmusok aktualitásait 
vitték színre, akkor is, ha ezeket a korabeli témákat klasszikus vagy moralizáló 
köntösbe öltöztették. A manírokat, feltörekvő mesterembereket, embertípuso-
kat pellengérre állító városi komédia, a nemzeti történelem tanulságait felmutató 
történelmi dráma, a kor bűneseteit, családi drámáit, egyéni sorstragédiáit tema-
tizáló tragédia, a műfajparódia eszközeit is már bőven alkalmazó tragikomédia 
változatos kínálatot nyújtott az 1590-es évek rendszeres színházlátogató közön-
ségének. Erről szólnak Hamlet vándorszínészeket magasztaló sorai: „A világ leg-
jobb színészei, a műfaj nem számít: tragédia, komédia, történelmi dráma, pász-
torjáték, komikus pásztorjáték, történelmi pásztordráma, történelmi tragédia, 
tragikus történelmi pásztorkomédia, egységesen összetett szcenikával és monoli-
tikusan sokrétű poézissel.”170 Igaz ugyan, hogy a legújabb kultúratörténeti kuta-
tások a korábbinál nagyobb szerepet tulajdonítanak az olvasásnak és a könyvki-
adásnak, de továbbra is fontos hangsúlyoznunk, hogy ez a rendkívül változatos, 
a társadalom valamennyi rétegét megszólítani képes drámakínálat a kora modern 
angol színpadokon nyerte el tényleges működési képességét. Ezeknek a 

170  Ford. Nádasdy Ádám. „The best actors in the world, either for tragedy, comedy, history, pas-
toral, pastoral-comical, historical-pastoral, tragical-historical, tragical-comical-historical-pastoral, 
scene individable, or poem unlimited” (2.2.396–400).



95

III. Látványosságok a társadalom interaktív mezsgyéin

drámáknak az élő előadás során teljesedhettek ki a színházi térbe, a színpad – 
közönség interakciót fenntartó, élő színházi eseménybe illeszkedő jelentésréte-
gei. Ezért a következő fejezetben ennek a színpadnak a reprezentációs logikáját 
vizsgálom meg, az emblematikus színház működése ugyanis számos tekintetben 
nehézségek elé állítja a befogadót, ha a modern, polgári, fotografikus színház által 
meghonosított elváráshorizont alapján viszonyul hozzá.





97

IV. Az emblematikus  
gondolkodásmód  

és az emblematikus színház

A  kora újkori drámák leghatásosabb jeleneteitől a mai befogadó nemegyszer 
idegenkedik, rosszabb esetben túlzásnak, szenzációhajhásznak tartja őket, vagy 
egyszerűen értetlenül áll előttük. Az angol reneszánsz drámák között számos 
olyan akad, amelynek olvasásakor vagy színházi befogadásakor jelentős értelme-
zési nehézségeink adódhatnak. Ha nem vagyunk birtokában az értelmezéshez 
szükséges korabeli szimbolikus kódoknak, nehezen tudunk mit kezdeni olyan 
jelenetekkel, mint amikor a főhős kiharapja saját nyelvét (Kyd: Spanyol tragédia), 
a római hadvezér az ellenfelének gyerekeiből készít húspástétomot (Shakespeare: 
Titus Andronicus), a bosszúálló saját szerelmének kivágott szívét tűzi tőre hegyére 
(Ford: Kár, hogy kurva), vagy annak kifőzött koponyájával jelenik meg a színpa-
don (Middleton: A bosszúálló tragédiája). Ugyanígy bajban lehetünk kevésbé 
látványos, de szintén szimbolikusan kódolt jelenetekkel, és talán nem is vesszük 
észre, milyen jelentőséggel bír, ha egy szereplő a csapóajtón keresztül jelenik meg 
vagy tűnik el (Shakespeare: Macbeth), ha az idős király őszülő fejére lép valaki 
(Shakespeare: Lear király), vagy ha a tragédia főhőse egy koponyával a kezében 
elmélkedik a test romlandóságáról (Shakespeare: Hamlet).

A befogadás nehézségét az okozza, hogy ezeket a darabokat kifejezetten abba 
a színházi–előadói térbe szánták, amelynek felépítése és működési szabályrend-
szere sokban eltér az általunk megszokott modern színházmodelltől. Ahogy 
P. Müller Péter rámutat: „A  Shakespeare-drámákban benne foglalt színpadi 
struktúra és a 19-20. századi színreviteleket meghatározó dobozszínpad közötti 
markáns különbség számos rendező számára kihívást jelentett, hogy meg tud-
jon birkózni a feltételül kapott színház térbeli adottsága és a színre vinni kívánt 



98

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

Shakespeare-mű között feszülő ellentmondással”.171 A kora modern és a későbbi 
polgári, fotografikus színház közötti különbségek a térkezelés mellett a színpadi 
reprezentáció természetéről alkotott legalapvetőbb elképzelésekben is megmu-
tatkoztak. Ezért nemcsak a modern rendezők, hanem az olvasók számára is kihí-
vást jelentenek ezek a szövegek. Shakespeare és kortársainak drámái a kora újkori 
színpad megjelenítési stratégiáira épültek, és gazdag jelentésrétegek maradnak 
elzárva előlünk, ha a drámaszöveg teremtett világát nem a színház szemiotikai, 
jelentésképző terében képzeljük magunk elé. A kor drámáinak látványát tehát 
egyszerre kell a középkori és klasszikus hagyományok tükrében, a korabeli tár-
sadalmi látványosságok keretei között és a kifejlődő reneszánsz színház sajátos 
színpadi hatásokat keltő reprezentációs logikája alapján értelmeznünk.

Az Erzsébet-kori színház medialitásának jellegzetességei körül ma is viták 
folynak, de a kép és a szó együttes hatásának mediális lehetőségeire már a 60-as, 
70-es évek fordulóján rámutatott többek között Dieter Mehl, aki a következőt 
hangsúlyozta:

Az a tudat, hogy a színház páratlan lehetőségeket biztosít a szó és 
a kép kölcsönös értelmezhetőségének, már kezdettől fogva erősen 
befolyásolta az angol dráma stílusát és színpadi technikáját, s való-
színűleg ez adott leginkább emblematikus elemeknek jelentős sze-
repet az Erzsébet-kori drámában. 172

Mivel a kora modern színház nem alkalmazott bonyolult színpadi építményeket, 
berendezéseket, kellékeket, azt gondolhatnánk, hogy a kor előadásaiban a szim-
bolikus verbális kód dominált a csaknem üres színpadon, így például a Globe 
inkább verbális, mint vizuális színház volt. Csakhogy a szinte üres színpad elle-
nére is tudatában kell lennünk a térelemek és a jelmezek, a kis számban megje-
lenő, de rendkívül szimbolikus kellékek jelentéssűrűségének, általában a látvány 
fontosságának. M. H. Fleischer az 1966-os Shakespeare-enciklopédiában a drámák 

171  P. Müller Péter. „Kitörés a dobozszínpadi keretből. Magyar Shakespeare-előadások sajátos 
térhasználata”. Uő Színház önmagán kívül (Pécs: Kronosz Kiadó, 2021), 183.
172  Dieter Mehl. „Emblémák az angol reneszánsz drámában”. Ford. Gróf Szilvia. A reneszánsz 
szimbolizmus. Ikonográfia, emblematika, Shakespeare. Ikonológia és műértelmezés 2. Szerk. Fabiny 
Tibor – Pál József – Szőnyi György Endre (Szeged: JATEPress, 1998 [1987]), 124. Angolul: 
„Emblems in English Renaissance Drama”. Renaissance Drama, New Series, Vol. 2 (1969), 39–57. 
Szó és kép viszonyának ikonográfiai és mediális megközelítéseihez lásd Szó és kép. A művészi kife-
jezés szemiotikája és ikonográfiája. Ikonológia és műértelmezés 9. Szerk. Kiss Attila Atilla – Szőnyi 
György Endre. Szeged: JATEPress, 2003.



99

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

erősen szimbolikus, azaz emblematikus természetét hangsúlyozza: „Shakespeare 
valamennyi darabjának teljes lényegi színpadi cselekménye nem csupán jelen-
tőségteljes, hanem egészében és részeiben is emblematikus. Ez azt jelenti, hogy 
mindegyik szín emblematikus, minden színpadi kellék emblematikus… minden 
egyes gesztus… bármelyik tabló vagy mozgás lehet emblematikus, […] mivel az 
emblematikus gondolkozási hajlam mindenhol megmutatkozik.”173 A modern 
vagy posztmodern kori befogadó számára azonban az „emblematikus” jelző keve-
set árul el ezeknek a színházi előadásoknak a jellegéről. Kísérletet kell tehát ten-
nünk arra, hogy megismerjük azokat a szimbolikus hagyományokat, amelyek 
alapján a korabeli nézők a színházban létrejövő előadásszövegekhez viszonyultak. 
A jelelmélet által ihletett és az 1970-es évek óta erősödő színháztörténeti, dráma- 
és színházszemiotikai, előadásközpontú megközelítések sokat tettek azért, hogy 
minden részletében megérthessük a reneszánsz drámák bonyolult, színpadra 
szánt szövetét. Alan Dessen szerint a darabok megértéséhez helyre kell állítanunk 
azok eredeti „színpadi logikáját”174, azokat a színházi konvenciókat, amelyeknek 
a társulat és a nézők egyaránt tudatában voltak, és amelyek alapján az előadás 
létrejöhetett. Emellett érvel Andrew Gurr is a színháztörténeti alapmunkájának 
újabb kiadása elé írt előszóban, amikor hangsúlyozza, milyen fontos, hogy tisz-
tában legyünk azokkal a korabeli szokásokkal, társadalmi viselkedési kódokkal, 
szimbolikus jelekkel, amelyek megjelentek a korabeli színpadon, és amelyekre a 
drámaszövegek alapján sokszor csak áttételesen tudunk következtetni. Ha azon-
ban nem tudjuk, hogyan néztek ki az arisztokraták kalapjai, és melyek voltak 
a kalaphasználatnak a hatalmi viszonyok alapján szigorúan kódolt szabályai az 
Erzsébet-korban, akkor egyáltalán nem fogjuk megérteni, miért élcelődik Ham-
let Osric fedetlen fejével az ötödik felvonás második jelenetében, és hogyan csi-
nál belőle bolondot Horatio előtt, arra utalva, milyen illetlenség nem visszatenni 
a kalapot a fejünkre, miután üdvözöltük az elöljárónkat.175 A  londoni Globe 
Színház helyreállításáról írt munkájában is azt hangsúlyozza Gurr, hogy 
Shakespeare (és következésképpen a kortársak) darabjainak értékes részeit nem 

173  M. H. Fleischer. „Stage Imagery”. A  Reader’s Encyclopedia of Shakespeare. Szerk. Edward 
Quinn és Oscar James Campbell (New York, 1966), 819.
174  A. C. Dessen. Elizabethan Stage Conventions and Modern Interpreters (Cambridge: Camb-
ridge University Press, 1984), 28.
175  Andrew Gurr. The Shakespearean Stage 1574 – 1642. 4. kiadás (Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 2009), 3. A Dessen és Gurr által képviselt kutatási irány legújabb eredményeihez lásd 
Mariko Ichikawa: The Shakespearean Stage Space (Cambridge: Cambridge University Press, 2013).

https://www.google.com/search?rlz=1C1CHBF_enHU845HU845&sxsrf=ACYBGNSZ5zUysEnAxhRrZN7EQiEJ9UDUZQ:1574704673778&q=the+reader%27s+encyclopedia+of+shakespeare+edward+quinn&stick=H4sIAAAAAAAAAA3JMQ7CMAwAwAkJJMTACywYkFgMLWXoZ5BJDIma2sUJiuhzeCncesvNdo1PPDd3a7umzrsVjni6tPNVjvtQe3SaErsSVbBaLIXlVtWG3LOPRe276EpgMCbPdsjA4j4u6fRfAn1ADjRwnpiMgX0l8_B6R5EfeoPHNXgAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjRmtOF-IXmAhUfAhAIHfYLAPcQmxMoATAZegQIDRAK
https://www.google.com/search?rlz=1C1CHBF_enHU845HU845&sxsrf=ACYBGNSZ5zUysEnAxhRrZN7EQiEJ9UDUZQ:1574704673778&q=the+reader%27s+encyclopedia+of+shakespeare+edward+quinn&stick=H4sIAAAAAAAAAA3JMQ7CMAwAwAkJJMTACywYkFgMLWXoZ5BJDIma2sUJiuhzeCncesvNdo1PPDd3a7umzrsVjni6tPNVjvtQe3SaErsSVbBaLIXlVtWG3LOPRe276EpgMCbPdsjA4j4u6fRfAn1ADjRwnpiMgX0l8_B6R5EfeoPHNXgAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjRmtOF-IXmAhUfAhAIHfYLAPcQmxMoATAZegQIDRAK
https://www.google.com/search?rlz=1C1CHBF_enHU845HU845&sxsrf=ACYBGNSZ5zUysEnAxhRrZN7EQiEJ9UDUZQ:1574704673778&q=the+reader%27s+encyclopedia+of+shakespeare+oscar+james+campbell&stick=H4sIAAAAAAAAAA3JQQoCMQwAwJMgIh58QdCD4KW6iwgLvkXSbLR126amharP8aU615mv1ktzN8fOan_q2mezMNEc7POVz3m_dW0wJCEwVS_JNPW1cro20akMPPoq-p1dqmNQxpF1V4ATvSlI_i-C3KA4nLhkRmWQQqjwwMgFCGO2HMIPOEeKRIEAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjRmtOF-IXmAhUfAhAIHfYLAPcQmxMoAjAZegQIDRAL


100

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

sikerülhet megértenünk, ha nem vagyunk tisztában „a színház, a színpad és a 
nézőtér pontos alakjával, és a megvilágítás adottságaival”.176

A kora újkori színpad reprezentációs logikája jelentősen eltérhet mai színházi 
szokásainktól, és amikor kísérletet teszünk a rekonstruálására, sokkal kevesebb 
„bizonyítékra” támaszkodhatunk, mint a filológiai vagy ikonográfiai kutatások-
ban. Eredményeink valamennyire mindig hipotetikusak maradnak, mutat rá 
Dessen, mégis lehetséges felfedeznünk azt a speciálisan színpadi terminológiát és 
logikát, amely lehetővé teszi a kora újkori színpadi működések teljesebb megér-
tését, különösen olyan esetekben, amikor mai elváráshorizontunk alapján értet-
lenül állunk a drámaszöveg rejtélyes, meghökkentő vagy éppen bizarr jelenetei 
előtt.177 Dessen egyik példája erre a Titus Andronicusnak az az elképesztő jelenete, 
amelyben a brutálisan és végletesen megcsonkított Lavinia a fogai közé szorítva, 
a szájában viszi le a színről apja levágott kézfejét – a darab reprezentációs logiká-
ját és a jelenetet később részletesen elemzem az „Élet és halál között” című feje-
zetben. A korabeli színházi körülmények és színpadi technikák helyreállítására 
tett kísérletek új lendületet kaptak az 1990-es évek végére, részben a kulturális 
gyakorlatok és a történelmi, materiális beágyazottság kapcsolatát hangsúlyozó 
újhistorizmus hatására, részben pedig azért, mert 1997-ben megnyílt London-
ban a Globe Színház rekonstrukciója. A Globe köré többek között olyan színházi 
kísérletek és tudományos kutatások szerveződtek, amelyek arra törekedtek, hogy 
a kora újkori, Shakespeare-korabeli színházi adottságok, technikák és színjátszási 
módszerek alapján állítsák színpadra az angol reneszánsz darabokat. Ahogy a 
Globe-jelenséget, úgy ezt a törekvést, az original practices irányultságot is számos 
kritika érte.178 Elkerülhetetlen volt a Globe-nak mint vállalkozásnak fokozódó 
elüzletiesedése és a brit kulturális hegemónia képviseletébe, terjesztésébe való 
bekapcsolódása, az original practices megközelítést pedig egyre többször érte az a 
vád, hogy a korabeli színházi élmény objektívnek tekinthető rekonstrukciójára, 
az igazi, egyedül autentikusnak tekinthető előadások és darab-értelemzések lét-
rehozására törekszik. A mai Globe Színházról természetesen senki nem jelentheti 
ki azt, hogy Shakespeare színházának hű másolata lenne, és az akkori színházi 

176  Andrew Gurr és John Orrell. Rebuilding Shakespeare’s Globe (Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1989), 18–19.
177  Dessen. Recovering Shakespeare’s Theatrical Vocabulary, 17.
178  Az original practices irányultság történetéhez, kritikájához és eredményeihez lásd Jeremy 
Lopez. „A Partial Theory of Original Practice”. Shakespeare Survey 61 (2008), 302–17; Don Wein-
gust. „Original Practices”. The Cambridge Guide to the Worlds of Shakespeare. Szerk. Bruce R. Smith 
és Katherine Rowe (Cambridge: Cambridge University Press, 2016), 1474–82.



101

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

eljárásokat sem állíthatja helyre az „original practices” megközelítés, hiszen a 
színházi események a korabeli kulturális szokások, anyagi, gazdasági meghatáro-
zottságok olyan összetett hálózatába illeszkedtek, amelyek rekonstrukciója min-
dig csak hipotetikus lehet.179 A performanciakutatás ugyanakkor mára már elég 
erősen érezteti hatását a Shakespeare-kutatásban180 ahhoz, hogy az original prac-
tices szemlélet és a Shakespeare-korabeli színházi performanszszöveg helyreállí-
tására irányuló próbálkozások ne essenek a múlt objektív megismerhetőségébe 
vetett hit hibájába. A több vonatkozásban is jogosnak tekinthető kritikák elle-
nére leszögezhetjük, hogy az új Globe körül kialakuló törekvések, és az előadások 
létrehozása során együttesen alkalmazott gyakorlati és kutatási módszerek (prac-
tice as research in performance) nagymértékben hozzájárultak a kora újkori szín-
házi jelenség megértéséhez és a reneszánsz drámák népszerűsítéséhez. Közelebb 
kerültünk ahhoz, hogy megértsük, „a Globe Színházban a képzelőerő átalakító, 
formáló képességébe vetett bizalom abszolút elvárás volt”, és „a színpadon létre-
hozott energiák nyers közvetlenséggel hatottak a nézőkre”, akik ugyanabban a 
teljes természetes fényben álló térben helyezkedtek el, mint a színészek.181 A mes-
terséges megvilágítást nélkülöző, teljes nappali fényben működő reneszánsz szín-
pad különleges optikai erőteret alakított ki a színház egészét tekintve: nemcsak 
arról van szó, hogy a közönség mindent látott a színpadon, ami nem volt éppen 
takarásban, hanem arról is, hogy egymást is látták a nézők, és ez az optikai és testi 
közelség fokozta a színházi itt-és-most tapasztalatának, a tanúság élményének 
intenzitását.182 Ahogy Lauren Robertson is kifejti, az angol reneszánsz közszín-

179  Ennek a viszonyrendszernek és a színházi esemény folyamatszerűségének az értelmezéséhez 
lásd Imre Zoltán meghatározását, 4. jegyzet.
180  Ezt a Shakespeare Performance Studies fantázianevű „mutációt”, a Performance Studies és 
a Shakespeare-tudomány egymásba klónozását indítványozta Márkus Zoltán, amikor egy olyan 
perspektíva alkalmazását tartotta kívánatosnak, amely „[…] nagy valószínűséggel megőrizné a 
Performance Studies gyanakvását es előítéleteit az üzleti alapokon működő színházakkal kapcso-
latban, miközben a színházat társadalmi és politikai drámák és rituálék helyszínének fogná fel”. 
„Shakespeare Performance Studies”. „úgyse hiába” – Emlékezések és tanulmányok a műhelyalapító 
Géher István tiszteletére. Szerk. Szlukovényi Katalin – Gyuris Kata – Kállay G. Katalin – Sánt-
háné Gedeon Mária (Budapest: ELTE Eötvös József Collegium, 2013), 266. A performanciaku-
tatáshoz lásd az Apertúra 2010. nyári számát (V.4), szerk. Matuska Ágnes. https://www.apertura.
hu/2010-nyar-tartalom/ 
181  Pauline Kiernan. Staging Shakespeare at the New Globe (Basingstoke – New York: Macmillan 
– St. Martin’s Press, 1999), 40.
182  Fontosnak tartom, hogy a színház örök kérdését (milyen erővel tud megjelenni a test egy 
kitüntetett, figyelemmel keretezett térben?) nemcsak a színész, hanem a néző testére is kiterjes�-
szük. A kora újkori közszínházban a közösségi élmény erejét jelentős részben a közös látás adhatta: 
nemcsak a játszókat, egymást is folyamatosan látták a nézők. Ennek megragadásához nagyon 

https://www.apertura.hu/2010-nyar-tartalom/
https://www.apertura.hu/2010-nyar-tartalom/


102

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

ház nemcsak abban az értelemben volt a közösségi nyilvánosság tere, ahogy ezt a 
Jürgen Habermas által elméletbe foglalt társadalmi nyilvánosság racionális–kri-
tikus működése alapján elgondolhatjuk, hanem azért is, mert a közszínházban 
„mindenki közszemlére tette magát”: a színházi térbe belépve azt vállalták, hogy 
egy olyan közösség részévé válnak, ahol mindenki lát mindenkit.183

Az angol reneszánsz színház intézményében, különösen annak kialakulása-
kor, az Erzsébet-kori emblematikus színházban nem a dráma írójától kapott, leírt 
drámaszöveg volt a legfontosabb. Magát a darabot olyan alkotásnak tartották, 
amely vizuális színpadi tablót és verbális dialógust ötvözött, a szöveg írója pedig 
a korabeli felfogás szerint nem a mai értelemben vett szerző, hanem a szórakoz-
tatóiparban dolgozó mesterember volt. A szöveg inkább váz, egyfajta fogódzó 
volt, ezt a társulatnak kellett kitöltenie a színjátszás többnyire konvencionális 
elemeivel, melyekre a szöveg esetleg csak a legrövidebb utalásokat tette. A szöveg-
író szorosan együttműködött a színészekkel, de nem volt a társulat kiemelkedően 
fontos tagja (hacsak nem volt résztulajdonos, mint később Shakespeare). A szín-
játszás és a színpadi berendezés bevett szabályai lehetővé tették, hogy az előadók 
a nézők együttműködésére is alapozhassanak, akik utalásszerű jelekből egész sor 
szimbolikus jelentést tudtak létrehozni. Ahogy az V. Henrik Prológusa is mondja, 
„Minket is a nagy számadásban így / Növeljen a ti képzelőerőtök” (ford. Vas Ist-
ván), ami az angol eredetiben még kifejezőbb, hiszen a színészek a nézők képzele-
tére akarnak hatni, illetve arra kívánnak hagyatkozni: „let us, ciphers to this great 
accompt, / On your imaginary forces work” (17–8).

Ezt a befogadói közeget másképp kell elképzelnünk, mint ami ma a polgári 
színház hagyományai szerint általában a tudatunkban él. A közönség a játéktól 
még nem „idegenedett” el: a nézők nem sötétben ülve figyeltek egy kivilágított 
színpadot, mint a legtöbbször mi manapság. A nappali fényben a játszó a nézőt, 

alkalmasnak találom Nancynak a szingularitással kapcsolatban kifejtett comparution gondolatát, a 
szubjektum létének mint a másikkal-együttlétnek a megragadását, és ehhez fűződően a jelenlétnek 
mint a testek térbeli egymásmellettiségének az elgondolását. Nancy szerint a nem-anyagiatlanként 
elképzelt szubjektum mindig teátrális, mivel más testek mellett létező testként reprezentálódik, 
reprezentációért kiált. Jean-Luc Nancy. Expectation (New York: Fordham University Press, 2018), 
155–56.
183  Lauren Robertson. Entertaining Uncertainty in the Early Modern Theater: Stage, Spectacle and 
Audience Response (Cambridge: Cambridge University Press, 2023), 149. Robertson hivatkozik 
Paul Yachninra, aki kitágítja a habermasi „nyilvános okoskodás” kereteit, hogy beleférjen a játék, a 
szenvedély, és így a színházi játék is. Lásd Paul Yachnin. „Performing Publicity.” Shakespeare Bulle-
tin, 28, No. 2 (Summer 2010), 201–219; Jürgen Habermas. A társadalmi nyilvánosság szerkezetvál-
tozása. Ford. Endreffy Zoltán (Budapest: Századvég – Gondolat, 1993), 81.



103

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

a néző a másik nézőt egyaránt láthatta. A színen az éjszakát egy fáklya megjele-
nése jelképezte, amelyet esetleg meg sem gyújtottak, csak akkor, ha „vaksötétet” 
akartak kelteni abban a pillanatban, amikor a fáklyát kioltották. A színpadon 
kevés díszletet alkalmaztak, ezeknek azonban szinte mindegyike emblematikus 
volt, és egész jelentés- és valóságmezőket sűrített magába. Rendkívül fontosak 
és díszesek voltak viszont a jelmezek, amiből arra következtethetünk, hogy az 
előadásban a karakterekre, a jellemekre igyekeztek koncentrálni. A színpadon a 
legfőbb látványosságot a pazar ruhák alkották, melyekért a társulatok gyakran 
egész vagyonokat is készek voltak fizetni.

A színház emblematikus hagyománya magának az eseménynek, a fesztivál-
nak, a látványnak a tradíciójára tekint vissza. Ez a hagyomány a középkori vallá-
sos színpadból nőtt ki, és túlélte a reformáció képromboló mozgalmát. Elevenen 
élt az Erzsébet-kori színházban, valamint a kor többi látványosságában, amelye-
ket az előző fejezetben tekintettem át: a szekerekre állított élőképes pageant-for-
mákban, az uralkodói bevonulásokban (Royal Entries), a polgármesteri parádés 
menetekben (Lord Mayor’s Shows), fesztiválokban, bajvívások ceremóniáiban, 
udvari allegorikus maszkajátékokban (masques), jelmezes játékokban, piaci és 
kastélyi szórakoztató darabokban ugyanúgy, mint a nyilvános kivégzések ritua-
lizált ceremóniáiban. Ezek a látványosságok mind együtt képezték a társadalom 
színháziasságát. Ez a mindent átható teatralitás fontos politikai-hatalmi szerep-
pel bírt, hiszen külsőleg is folyamatosan megjelenítette, „kirakatba helyezte” az 
udvar, a Tudor-dinasztia hatalmát, pompáját.184 Erre a reprezentációra az udvar-
nak különösen nagy szüksége volt egy olyan helyzetben, amelyben „Isten akara-
tából” nő állt az ország élén.

Erzsébet kialakította saját udvari mitológiáját, a szüzességét országának meg-
tartó „anyakirálynő” mítoszát. Az udvari szerepjáték, az én-formálás (self-fashio-
ning), a színpadiasság a társadalom egészét átitatta. A látványosságok állandó-
sították a lakosság tudatában a hatalom, az erő jelenlétét és az engedelmesség 
kényszerét: a színháziasság nemcsak tömegszórakoztatás, hanem hatalmi tech-
nológia is volt, a fegyelmezés eszköze, melyen keresztül a hatalom saját jeleit, a 
társadalom valóságát formáló diszkurzusokat áramoltatta. A perspektívák, a sze-
repek ezekben az előadásokban felcserélődhettek. A nézőből megfigyelt lett, és a 
látványosság középpontja nem az előadás vagy a menet volt, hanem az eseményt 
és az alattvalóit szemlélő uralkodó. Magának a kora újkori színházi perspektívá-
nak a fejlődése is kapcsolatba hozható azzal, ahogy például a privát színházak 

184  Vö. Orgel. „A nagyszerűség megszelídítése”.



104

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

zártabb terében az előadások megrendezésének legfőbb szempontja az volt, hogy 
az uralkodó minden részét jól lássa a színpadi eseményeknek. Ennél is fonto-
sabb volt azonban, hogy őt magát is mindenhonnan jól láthassák az alattvalók. 
A színházak, főként a közszínházak azonban nem kizárólag hatalmi-ideológiai 
érdekeket szolgáltak: a szubverzió, a felforgatás színhelyei is lehettek. Ezek a szín-
házak a társadalomnak egy olyan interaktív határterületén helyezkedtek el, ahol a 
legkülönfélébb társadalmi rétegek találták meg szórakozásukat, és látták viszont 
társadalmi valóságukat.

A  színházi látványt az emblematikus hagyomány szervezte, amely szerves 
része volt a közönség kulturális kódrendszerének. Ennek feltétele az analogikus, 
emblematikus gondolkodásmód185, amely a középkorból örökölt szimbolikus, 
organikus világmodellre épült: ebben az Isten által teremtett valóság minden 
egyes eleme jelentéses – ahogy korábban már hivatkoztam rá, ezt nevezte Jurij 
Lotman magas fokú szemioticitásnak.186 A középkori jelelmélet szerint a kon
templatív elme számára az egész valóság több szinten is jelentésessé válik, szemi-
otizálódik. Az exegetikai jelentés órigenészi hármas felosztása: a szó szerinti, a 
morális és a misztikus-allegorikus jelentésszint megkülönböztetése megterem-
tette a középkorban széles körben elterjedt bibliamagyarázatok hagyományának 
alapjait. Ez az elgondolás később a Dante által is szemléltetett négyes felosztássá 
alakul (szó szerinti, allegorikus-tipologikus, morális-tropologikus és anagogikus), 
melyet már nem csupán a Szentírás értelmezésére, hanem a világ minden jelen-
ségére alkalmaztak. Ez a valósággal szemben tanúsított pánmetaforikus attitűd a 
reneszánszban sem veszített erejéből: az erős szinkretizmus magába olvasztotta a 
fenti hagyományokat, melyeket különösen felerősített a humanisták érdeklődése 
az univerzálék és a jelek, a nyelv természete iránt. Az analogia entis, az Isten által 
teremtett egész világot átható hasonlatosság elmélete egyetemes kódot nyújtott 
a valóság minden elemének magyarázatához, és értelmezési hátteret biztosított 
a színházban előadott darabokhoz. „Ha igaz, hogy az egymásra hasonlító dol-
gok száma végtelen, akkor meg lehet-e adni legalább azokat a formákat, amelyek 
alapján egymáshoz való hasonlóságuk lehetséges?” – teszi fel a kérdést Michel 
Foucault, és az univerzumot átszövő hasonlóságoknak ebből a hálózatából négy 

185  Az emblematikus gondolkodásmódhoz lásd Szőnyi György Endre. „Az emblematikus gon-
dolkodás- és látásmód filozófiája és szemiotikája”. Pictura & Scriptura. Hagyományalapú kulturális 
reprezentációk 20. századi elméletei. Ikonológia és műértelmezés 10. (Szeged: JATEPress, 2004), 
138–143; „The ‘Emblematic’ as a Way of Thinking and Seeing in Renaissance Culture”. e-Col-
loquia, 1.1 (2003).
186  Lotman. „Problems in the Typology of Cultures”.



105

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

fő alakzatot emel ki, amikor a hasonlóságra épülő tudásnak a kora újkori rendsze-
rét taglalja: ezek a megfelelés (convenientia), a vetélkedés (aemulatio), az analógia 
és a szimpátia.187

A drámák a mikrokozmoszként felfogott színházban az egész makrokozmosz 
leképezéseként és vizsgálataként egy függőleges rendszer logikája alapján működ-
tek. A színpad a földi lét porondját jelentette, az erkélyek és a színpad feletti fes-
tett ponyva szintje a természetfeletti, isteni szférát jelképezte, míg a csapóajtón 
keresztül megközelíthető, színpad alatti rész az alvilág, a Sátán, a pokol biro-
dalma volt. Ezért bír fontos jelentéssel, ha ebben a vertikalitásban egy szereplő 
vagy tárgy a csapóajtón keresztül bukkan fel, vagy ha a színpad feletti szinteken 
foglal helyet.188 A függőleges berendezkedésű tér azért is nagy jelentőséggel bírt a 
reneszánsz emblematikus színházban, mivel a kor gondolkodásmódja szinte min-
dent a térben, a térhez kapcsolódóan, a tért megjelenítő metaforákkal fejezett ki, 
így a kozmikus teret megtestesítő színházban a színpadon megjelenő színészek 
nemcsak az univerzum vertikális összefüggésrendszerébe és a társadalmi rétegek 
térbeli, hierarchikus elrendeződésének rendjébe léptek be, hanem a térként és 
helyként felfogott nyelvbe, a térképzetek alapján működő korabeli diszkurzu-
sokba és retorikai szabályokba is.189

A  kora újkorban még uralkodó magas szemioticitású középkori világkép 
következtében a valósághoz való viszonyulás alapja a jelentések feltételezése és 
keresése volt, azaz egy olyan szemiotikai elváráshorizont (vagy Lotman kifeje-
zésével: egy olyan általános kulturális szemiotikai diszpozíció), amely nem-
csak a valóság elemeinek, hanem a színpadi megjelenítéseknek is képes volt 

187  Michel Foucault. A szavak és a dolgok. A társadalomtudományok archeológiája. Ford. Török 
Gábor (Budapest: Osiris, 2000), 35–44.
188  A csapóajtó szerepéhez a kora újkori közszínházban lásd Tiffany Stern. Making Shakespeare: 
the Pressures of Stage to Page (London – New York, Routledge, 2004), 25–27. A csapóajtó használa-
tát befolyásoló klasszikus, senecai hagyományokhoz lásd Andrew J. Power. „What the Hell Is under 
the Stage? Trapdoor Use in the English Senecan Tradition.” English, 60 (2011/231), 276–296.
189  West, Russell. Spatial Representations and the Jacobean Stage, 20. Ezekre az összefüggésekre 
mutat rá a „térbeli fordulat” (spatial turn) meglátásait az angol reneszánsz színházra vonatkoztató 
újabb szakirodalom, lásd pl. Shakespeare and Space. Theatrical Explorations of the Spatial Para-
digm. Szerk. Ina Habermann – Michelle Witen (Palgrave Macmillan, 2016). Habermann és Witen 
meghatározásában a kora modern predramatikus színház mint interfész olyan topológiai csomó-
pontként működött, amely különféle térbeli és időbeli dimenziókat kötött össze (2–3). A térbeli 
fordulat alapműve, Gaston Bachelard 1957-es munkája ugyan csak 2011-ben jelent meg magyarul 
(A tér poétikája, ford. Bereczki Péter. Budapest: Kijárat), a 2010-es években megtörtént a fordulat 
magyar recepciója, lásd pl. Térpoétika. Helikon. Irodalomtudományi Szemle 2010/1–2; Térérzékelé-
sek, térértelmezések. Szerk. Ádám Anikó – Radvánszky Anikó (Budapest: Kijárat, 2015).



106

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

jelentéshálózatokat tulajdonítani. A meglehetősen kis számban felvonultatott 
színpadi kellékek így nem csupán praktikus eszközök voltak a könnyen berendez-
hető színpadon, hanem a szimbolikájukkal egy összetett, emblematikus színházi 
jelentés kommunikációjának alapjait képezték. Glynn Wickham a legfontosabb 
emblematikus alapkellékek között a lugast, a hegyet, a fát, a szökőkutat, a barlan-
got, a sátrat, a trónt, a kastélyt, a várost, a hajót, a vízigályát és a halakat tárgyalja, 
melyek közül a nagyobbak persze csak a felvonulások mozgószekerein jelentek 
meg.190 A színpadi dialógus, a térbeli mozgás, az egész játék is rögzült elemekkel 
rendelkezett, amelyek nem fosztották meg az előadást az eredetiség lehetősége-
itől, viszont igen erős szemiotikai funkcióval rendelkeztek. Egy színpadi hegy 
nemcsak a cselekmény helyét jelölhette, hanem például a jó és a rossz létállapotot, 
a virágzó és a hanyatló államot vagy az istenek lakhelyét. Ugyanígy szimbolizál-
hatta egy barlang a városon kívüli helyszín mellett a pokol kapuját vagy általában 
a gonosz erők lakhelyét is; egy kard pengéje nemcsak a fegyver, hanem az eré-
nyesség, a királyi hatalom, az igazság és az önvizsgálatra késztető tükör jelentéseit 
hordozhatta. A színházi embléma legfőbb tulajdonsága tehát közismertsége és 
konnotatív, asszociációkat keltő jellege.

Ez a színházi emblematikus kifejezésmód nem azonos a kor népszerű műfajá-
val, az irodalmi emblémával, de működésük alapja azonos. A vizuális-allegorikus 
hagyomány, amely a középkor vallásos drámájából az interludiumok megszemé-
lyesítésein keresztül vezetett a shakespeare-i színházba, a színpadi és az irodalmi 
embléma alapjait is képezi. Akárcsak a színházi előadásszöveg, a reneszánszban 
rendkívül népszerű emblémáskönyvek emblémái is jelcsatornák együttesét alkal-
mazzák egy komplex üzenet közvetítésére. A klasszikus embléma három részből 
áll. A verses szöveg, az epigramma (subscriptio) egy képi megjelenítést (pictura) 
kommentál, a kettő lényegét a legfelül elhelyezkedő mottó (inscriptio) tömöríti 
magába, és a három egysége alkotja a meditatív szemlélődés tárgyát, amely az 
elsődleges, denotatív jelentéshez újabb konnotációkat rendel, ezzel egyre köze-
lebb emelve az elmét a valóság mélyebb, végső jelentéséhez, melyet a hétköznapi 
nyelv vagy ábrázolás nem tud közvetíteni.

A kora újkori ismeretelméleti válság tükrében az embléma önálló műfajként 
értelmezhető mint jelölési, szemiotikai kísérlet, mint egy gondolkodásmód 

190  Glynne Wickham. Early English Stages 1300–1660. 3. kötet (London: Routledge and Kegan 
Paul, 1959–1981), 213. Lásd még uő „Angol színpadok a korai időkben (részletek)”. Ford. Farkas 
Zita. Színház–szemiográfia. Az angol és olasz reneszánsz dráma és színház ikonográfiája és szemioti-
kája. Ikonológia és műértelmezés 8. Szerk. Demcsák Katalin – Kiss Attila Atilla. (Szeged: JATEP-
ress, 1999), 291–298.



107

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

megjelenési formája. A vizuális és verbális csatornán egyszerre kifejezett (egymás-
sal gyakran első látásra össze sem függő) tartalmak között feszültség jön létre: ezt 
a befogadónak értelmezési eljárással kell feloldania. Az embléma azért hoz létre 
több jelcsatornát is kipróbálva információs többletet, hogy jobban leképezze a 
valóságot, közelebb kerüljön annak rejtett, az automatikus befogadás számára 
hozzáférhetetlen természetéhez. Az embléma mélystruktúrájában tehát egy jel-
legzetesen kora modern, kísérletező szemiotikai vágyat fedezhetünk fel191 – a 
késztetést egy olyan jel, illetve jelegyüttes kikísérletezésére, amely annyira több-
jelentésű, hogy meghaladja a megszokott episztemológiánkat, és ismeretelméleti 
kísérletként közvetlen kapcsolatot teremthet a valósággal, annak valódi, mélyebb, 
a kétségek között vívódó kora újkori szubjektum elől egyébként elzárt jelentésé-
vel. A középkorból örökölt valóságértelmezési hagyományok szintéziseként az 
embléma egyfajta totális, spirituális világértelmezésre tett kísérletként is értel-
mezhető,192 és ennek alapján Fabiny Tibor úgy érvel, hogy „az emblémában a 
reneszánsz és a manierizmus hermeneutikájának a megnyilvánulását látjuk”.193

191  Így értelmezi a reneszánsz emblémát a Thomas Sebeok által szerkesztett szemiotikai enciklo-
pédia „Emblem” címszava is, lásd Encyclopedic Dictionary of Semiotics, Vol. I. Szerk. T. A. Sebeok 
(Berlin: de Gruyter, 1986), 1028–33. Szemiotikai kísérletként közelíti meg az emblémát Michael 
Bath is, aki szerint az emblémák azt az alapvető filozófiai–ismeretelméleti problémát tematizálják, 
ami Platón Cratylusa óta foglalkoztatja a gondolkodókat, és ami egészen a Saussure utáni posztsze-
miotikáig kitartóan jelen van: vajon csak az elme teremt kapcsolatot jelölő és jelölt között, vagy 
ezek a kapcsolatok belülről fakadó jelentések, amelyeket Isten alakított ki. Az embléma a jelentést 
a kép, a mottó, és a kettő rejtélyes kapcsolatát bevett ikonográfiai hagyományok alapján feloldó 
epigramma összjátékában bontja ki. Michael Bath. Speaking Pictures: English Emblem Books and 
Renaissance Culture (London & New York: Longman, 1994), 74.
192  „The emblem is the last attempt to grasp spiritually the world in its totality in an exegetical 
manner.” Dietrich Walter Jöns. Das „Sinnen-Bild”. Studien zur allegorischen Bildlichkeit bei Andreas 
Gryphius (Stuttgart, 1966), 51. Idézi Peter M. Daly. Emblem Theory. Recent German Contributions 
to the Characterization of the Emblem Genre (Nendeln / Lichtenstein: KTO Press; Wolfenbüttel: 
Herzog August Bibliothek, 1979), 77. Ahogy Daly megjegyzi, a megállapítás kétségtelenül szelek-
tív, hiszen figyelmen kívül hagyja a különféle szekuláris, kevéssé spirituális igényű emblémakönyve-
ket, mégis úgy vélem, Jöns tézise jól kifejezi az emblémaszemiotika erőfeszítését. Az embléma mint 
műfaj hazai elméleti feldolgozásának kezdetéhez lásd Shakespeare and the Emblem. Studies in Rena-
issance Iconography and Iconology. Szerk. Fabiny Tibor (Szeged: Attila József University, 1984); 
A reneszánsz szimbolizmus. Ikonográfia, emblematika, Shakespeare (Ikonográfia és műértelmezés 
2). Szerk. Fabiny Tibor – Pál József – Szőnyi György Endre (Szeged: JATEPress, 1998 [1987]).
193  Fabiny Tibor. „Megjegyzések az embléma elméletéhez”. Az angol irodalom története 2. Szerk. 
Kiss Attila Atilla – Szőnyi György Endre (Budapest: Kijárat, 2020), 107.



108

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

Szintén ebből a hagyományból táplálkozik „az emblematikus színház kvin-
tesszenciájának” tekinthető pageantry,194 a látványos, allegorikus megjelenítés, 
amit eredetileg álló vagy mozgó szekerek segítségével a középkori vallásos drá-
mák, misztérium-ciklusok előadásához használtak. Az Erzsébet-kori befogadó 
tudatában a szimbolikus kódok nagy része készen állt, hiszen a társadalomban 
annyi szimbolikus ábrázolás és diszkurzus áramlott (emblémakönyvek, didak-
tikus moralizálások, allegorikus ábrázolások, a memento mori, az ars moriendi, 
a danse macabre hagyomány ikonográfiai megjelenítései, Biblia pauperumok, 
vallásos tanítások, illusztrációk, exegetikai munkák, diagramok, okkult jelek, 
medálok, címerek, hieroglifák, fabulák), hogy a néző eleve szimbolikus elvárás-
horizonttal követhetett egy előadást. A kaloda például egyike volt a rögzült szín-
házi eszközöknek, és nemcsak a megszégyenítés, a büntetés, az igazságszolgálta-
tás gondolatát idézte meg, hanem szimbolikus konnotációként automatikusan 
felidézte a láncra vert vagy kalodába zárt Igazság képét. Ezt a látványt számta-
lan ábrázolásból és előadásból ismerhette a néző, így például a Hickscorner című 
interludiumban Hickscorner (Hitgyalázó), Imagination (Képzelgés) és Freewill 
(Szabadosság) megvádolják a Pity (Könyörületesség) nevű allegorikus szereplőt, 
hogy 40 fontot lopott, és kalodába zárják.

Az emblematikus megjelenítés tehát szimbolikus többletjelentések kontextu-
sát tudja hozzárendelni a kifejezéshez, így a befogadót a jelentés kitágítására kész-
teti. Az előadásszövegben fontosak az irodalmi értelemben vett, konkrét emb-
lémaként felismert elemek, amelyek az embléma tágabb asszociációit felkeltve 
kommentálják az előadást, több jelentést produkálva.195 Az előadásnak azonban 
nem kellett emblémákat alkalmaznia ahhoz, hogy szimbolikus jelentések soro-
zatát indítsa el, hiszen az emblematikus gondolkodásmód, a valósággal szemben 
képviselt analógiás attitűd eleve konnotációkat keresett. A reneszánsz továbbra 
is szemiotizálódott valóságát a színház még inkább szemiotizálta. A színházi 
kommunikáció e különleges formájában az előadók a befogadó kódjaira és ima-
ginatív együttműködésére egyaránt számíthattak. Ez tette lehetővé, hogy ne 
csupán a díszleteket, de a cselekmény részeit is utalásszerű elemekkel helyette-
sítsék. Az emblematikus színház tehát nem arra törekedett, hogy felkeltse egy 

194  David M. Bergeron. English Civic Pageantry, 1558–1642. Revised Edition. (Tempe, AZ: 
Medieval and Renaissance Texts and Studies, 2003), 2.
195  Lásd Szőnyi György Endre. „Speaking pictures. Ways of seeing and reading in English renais-
sance culture”. Studia Anglica Posnaniensia 53 (2018), 145–176; Uő „Kortársaink-e a románcok?” 
Szcenárium 2. 6 (2014. szeptember), 27–40.



109

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

nem jelenlévő valóság illúzióját, megteremtve annak hű másolatát196 – ez csak a 
később kialakuló fotografikus, polgári illúzió-színház törekvése lesz, ahol a szín-
pad világától a „negyedik fal” által elrekesztett nézők a valószerűség, a valóságnak 
való megfelelés logikája alapján ítélik meg a színpadi reprezentációt.197 Amikor az 
emblematikus reprezentációs logika alapján működő színpadra szánt szövegeket 
a fotografikus reprezentációs logikára épülő, modern polgári elváráshorizontunk 
alapján igyekszünk megérteni, akkor értetlenül és megbotránkozva állunk olyan 
jelenetek előtt, mint például Lavinia megtalálása Shakespeare Titus Androni
cusában, ahol Marcus nem rohan segítségért, és nem kapja azonnal ölbe brutá-
lisan megcsonkított unokahúgát, hogy elsősegélyben részesítse, hanem hosszas, 
ekphrasztikus monológban ecseteli a borzasztó látványt. (A jelenet részletesebb 
értelmezésére az V. fejezetben vállalkozom.)

A nézők együttműködését más hagyományok is segítették. A kora újkori 
színház néhány jellegzetes alakon keresztül (a bolond, a Gonosz, a tréfacsináló) 
megőrizte a középkorban és az interludiumokban, valamint a populáris hagyo-
mányban igen fontos interaktív színpad – közönség viszonyt is, tehát nem csu-
pán a nézők képzelőerejére, de fizikai közelségére is számított, és előadás közben 
kapcsolatot tartott fenn velük. A bevonásnak ezen a hagyományán keresztül, a 
közönséggel közvetlenül kapcsolatot fenntartó figurák és technikák által a rene-
szánsz színjátszás részben megőrizte a bennefoglaltatottság, a részvétel közös 
rituális érzetét: így jött létre az, amit a rekonstruált Globe-ban színpadra állí-
tott „Zulu Macbeth”, az Umabatha rendezője, Welcome Msomi a „színész és a 
közönség összekapcsoltságának” nevezett.198 A fesztiválokban, népi játékokban 
kialakult színpadi alakok nem azonosultak teljesen a szereppel, megőrizték saját 
önkifejező, extradramatikus tudatosságukat. Ezzel folyton a játék környeze-
tére, a közönség valóságára utaltak, egybemosva a színpadi illúziót és a realitást, 

196  Erre mutat rá Melvin Seiden is, különös tekintettel a bosszútragédiákra: „It is, therefore, a 
mistake to look for verisimilitude or any other device of this order for an understanding of Jaco-
bean drama”. Melvin Seiden. The Revenge Motif in Websterian Tragedy (Salzburg: Universität Sal-
zburg, 1973), 9.
197  Michael Hattaway. „Playhouses, Performances, and the Role of Drama”. A New Companion 
to English Renaissance Literature and Culture. Vol. 2. Szerk. Michael Hattaway (Oxford: Blackwell 
Publishing, 2010), 42–59: „Nothing in a Renaissance playhouse was ever designed to persuade a 
spectator to ‘believe in’ a place or a character; everything on stage proclaimed its status as a sign. 
Plays were enacted in distinctive fictive worlds that were created within the frames of specifically 
theatrical architecture. These frames were always visible, essential signs of those conventions for 
game and revelry that govern the action. Although they traded in spectacle, Renaissance playhouses 
had no mechanism for illusion”.
198  Idézi Kiernan. Staging Shakespeare at the New Globe, 37.



110

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

bevonva a játékba a nézőket. Ilyen alak a Bolond, az Ördög, a Tréfás Gonosz.199 
Ők kiszólásaikkal és „kijárásaikkal”, kommentárjaikkal félig játszók, félig nézők 
voltak. A kapcsolattartó technikák közül a platea és a locus, azaz a közönséghez 
közelebb lévő játéktér és a megkülönböztetett, szimbolikus ábrázolásra szolgáló 
magasabb színpadrész együttes alkalmazása volt a legfontosabb.200 Az előbb emlí-
tett alakok, a népi játékok és a misztériumok, moralitások rögzült, tradicionális 
játékosai, „az inverzió és a feje tetejére állított világ figurái” az előadásban főként 
a plateát foglalták el, és fokozatosan áthagyományozódtak a későbbi színházak 
platformszínpados előadásaiba.201 A kifejlődő jellemábrázolás, a pszichológiai 
realizmus alakította őket, de drámai alakként is megőrizték a közönséget bevonó, 
a darabot a közönség valóságára vetítő szerepüket. Ennek a hagyománynak pla-
tea-irányultságú alakja Shakespeare-nél Puck a Szentivánéji álomban, a Bolond 
a Lear királyban, de a Macbeth várkapusa és maga III. Richárd is, sőt, még az 
Othello cselszövője, Jago is ebből a hagyományból táplálkozik.202 Színpadi tevé-
kenységükbe belefért az improvizáció is: az adott színházi esemény körülménye-
ire, a testi közelségben lévő nézőkre vagy éppen az időjárásra reflektáltak, amivel 
nem törték meg a színházi előadás által keltett drámai illúziót, hiszen az emble-
matikus színpadon nem létezett ilyesfajta illúzió.203

A kor drámáinak egyik különlegessége az allegorikus hagyományokat fel-
idéző, de valóságossá váló, pszichológiai realitással bíró jellemek több szinten 
való értelmezhetősége. A drámai alakokat – az előadásszövegben hálózatszerűen 
hozzájuk kapcsolódó jelentések alapján – a nézők maguk láthatták el emblema-
tikus értékkel, az egész darab jelentését kitágítva. Lear a vakság, a bolondság, 
az őrület és a megpróbáltatás hozzá kapcsolódó képrendszerei alapján válik az 
emberi tévedhetőség és szenvedés emblémájává, amit az előadás címe mottóként, 

199  Angolul a Vice, vö. Matuska Ágnes. The Vice Device. Iago and Lear’s Fool as Agents of Repre-
sentational Crisis (Szeged: JATEPress, 2011). A bevonás hagyományának továbbéléséhez a filmben 
lásd Matuska Ágnes. „A shakespeare-i közönségbevonás filmes vetületei”. Apertúra, 2007. nyár.
200  Vö. Matuska Ágnes. „Locus, platea, mundus: a társadalmi valóság eljátszásának módozatai”. 
Apertúra 12: 4 (2017); Kiss Attila Atilla. „A tanúság szemiotikája az emblematikus színházban”. 
Színház-szemiográfia. Az angol és olasz reneszánsz dráma és színház ikonográfiája és szemiotikája. 
Ikonológia és műértelmezés 8. Szerk. Demcsák Katalin – Kiss Attila (Szeged: JATEPress, 1999), 
267–68.
201  Robert Weimann. Shakespeare and the Popular Tradition in the Theater (Baltimore and Lon-
don: The Johns Hopkins University Press, 1978), 33.
202  Vö. Matuska Ágnes. „Ontológiai határsértés: Iago mint puszta reprezentáció”. Az értelmezés 
rejtett terei: Shakespeare-tanulmányok. Szerk. Géher István – Kiss Attila Atilla (Budapest: Kijárat 
Kiadó, 2003), 77–92.
203  Hattaway. „Playhouses, Performances, and the Role of Drama”, 50.



111

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

maga az előadás pedig szövegként kommentál,204 és így az egész színházi előadást 
felfoghatjuk egy felnagyított, időben lejátszódó, multimediális emblémaként. 
Ez a színházi kommunikáció színház- és kultúrtörténetileg kétféle világmodell, 
és a világmodellekre épülő kétféle színházmodell ütközésének és lassú kicseré-
lődésének tanúja. A művészethez való kétféle alapállás közül az első dominál, 
melyben a valóság jelentésének emblematikus, „kivonatolt”, jelképek és összefüg-
gések rendszerére épülő megragadása uralkodik. Ezt váltja fel a 17–18. század 
fordulójára a későbbi, fotografikus irányultság, amely a valóság teljes illúziójának, 
empirikus másolatának megteremtésére törekszik, és a polgári színház vezérelve 
lesz. Glynn Wickham megfogalmazásában a „figuratív reprezentációra” épülő 
emblematikus színház és a valóság illúzióját keltő képekre épülő „realista színház” 
közti különbségről van szó.205 Az illuzionista színház a fotografikus megjelenítés 
eszközeivel próbálja a nem jelenlévő valóság jelenlétének látszatát megteremteni, 
létrehozva azt a polgári színházra jellemző elidegenedett, passzív, fogyasztói szín-
pad – közönség kapcsolatot, amely ellen később az első nagy módszeres táma-
dást Brecht epikus színháza intézte. Ahogy a 18. század végére az új társadalmi 
osztálynak, a középosztálynak az uralkodó műfaja a regény lesz, mert ez tudja 
a legjobban kielégíteni a közönség újfajta érdeklődését, ugyanúgy ennek az új 
társadalmi osztálynak a közönsége igényli a valóság fotografikusan mimetikus, 
illúziószerű színpadi megjelenítését is, és állításom szerint ezek mögött a változá-
sok mögött általános ideológiai206 átrendeződések voltak, olyan változások, ame-

204  Peter M. Daly. Literature in the Light of the Emblem. Structural Parallels between the Emblem 
and Literature in the Sixteenth and Seventeenth Centuries (Toronto: University of Toronto Press, 
1998 [1978]), 168–187.
205  „Egy olyan konfliktus problémájával állunk szemben, amely az emblematikus színház (a drá-
mai illúziót figuratív-jelképes reprezentációkon keresztül bemutató színház) és az illuzionista-rea-
lisztikus színház (a valóság vizuális képi ábrázolására törekvő színház) között feszül. … A régi emb-
lematikus színházat felváltó új színház építész-festők által létrehozott, bonyolult, rafinált, elméleti 
színház volt. …A régi színház helyébe egy olyan színház lépett, amely a referencialitás korlátozó 
keretein belül, divatos párbeszédes fordulatok és festett hátterek alkalmazásával a valóságot pró-
bálta utánozni.” Wickham. „Angol színpadok”, 293.; Uő Early English Stages, 155. Hans-Thies 
Lehmann és a rá támaszkodó magyar szakirodalom is a „polgári illúziószínház” kifejezést használja, 
lásd Kiss Gabriella. (Ön)kritikus állapot, 22.
206  Ezek a változások annyiban mindenképpen kapcsolatban vannak az uralkodó ideológiákkal, 
hogy minden hatalmi-ideológiai berendezkedés legfőbb célja, hogy elhitesse a szubjektumokkal: a 
valóságot meg lehet ragadni, uralni lehet a nyelven keresztül, mégpedig azon a nyelven keresztül, 
amelyet a társadalmi szimbolikus rend a rendelkezésünkre bocsát. Ezt a működést testesíti meg a 
„klasszikus realista szöveg.” Lásd Catherine Belsey. „A szubjektum megszólítása.” Helikon. Iroda-
lomtudományi Szemle, 1995/1–2. 24–25.



112

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

lyek átírták a valóság megragadásának, megismerhetőségének, a reprezentáción 
keresztül történő birtokba vételének lehetőségéről vallott korábbi elképzeléseket.

A középkoriból a felvilágosodás típusú világmodellbe való átmenet idején, a 
reneszánsz ismeretelméleti válságában az emblematikus színház megörökölte a 
magas fokú szemioticitásra épülő többjelentésű ábrázolásmódot, de a jelentések 
garanciáit már folyton megkérdőjelezte az új, mechanikus világmodell problémá-
inak horizontjából. Jonathan Dollimore kifejezésével élve a reneszánsz darabok-
ban kétféle mimézis működik egyszerre és vetélkedik egymással: a régi, idealista 
és az új, realista valóságábrázolás.207 A régi és az új világkép egymásnak feszülése, 
a hagyomány bizonyosságának és az új gondolkodásmód kétségeinek együttélése, 
az emblematikus hagyomány mint reprezentációs technika és az empirikus, raci-
onális, kétkedő gondolkodás mint kérdéshorizont egymásmellettisége adja a kora 
újkori angol drámák jelentésének kimeríthetetlenségét. Ez a jelentés-elbizonytala-
nítás vagy jelentéslebegtetés az emblematikus színházban számos reprezentációs 
technikán keresztül nyerte el teljes működési potenciálját. A néző rendelkezésére 
álló hagyományos szimbolikus kódok alapján a színpadi jelenet igen gyakran 
emblematikus látvánnyá, állóképpé, az ikonográfiai jelentésszintek által megha-
tározott, rögzült jelentésű, kimerevített emblematikus megjelenítéssé állhatott 
össze, ezt a jelentésrögzülést ugyanakkor folyton kibillentette, elbizonytalaní-
totta a performanszszöveg. A színpadi látvány a test jelenlétének, bennefoglal-
tatottságának felfokozott érzetén keresztül igyekezett hatást elérni. Az abjekció, 
a megcsonkolt testek, az anatómia látványa, a kultúra kereteit biztosító ellentét-
párok összemosása (így például az élet és a halál között lévő határvonal átjárása) 
a korabeli néző belső pszichoszomatikus modalitásának, a szubjektumban lévő, 
testi megalapozottságú szemiotikus chorának a jelenlétét erősítette fel. Egymás-
nak feszült az emblematikus kód által biztosított jelentés és a jelentésrögzülés 
ellen ható korporális élmény, mintha a színpadi esemény már nem elégedne meg a 
hagyománnyal, mintha ki akarna bújni a régi ikonográfia és retorika hatalma alól. 
Ennek a törekvésnek jellegzetes példája a demetaforizáció, amikor a hagyományo-
san rögzült retorikai alakzatok kibillentésével próbálja lerázni magáról a színpadi 
látvány az emblematikus hagyomány kötöttségét: a halott metafora megelevene-
dik, és a segítségként kinyújtott kéz a testtől elválva önálló életre kel, az emblema-
tikus hálóba rögzült, didaktikus memento mori koponya pedig egyik pillanatról a 
másikra valódi csontként, a hús mögül kikandikáló, mélyebb valóságként jelenik 
meg. (A demetaforizáció technikáját az V. fejezet végén fogom részletesebben 

207  Dollimore. Radical Tragedy, 70–82.



113

IV. Az emblematikus gondolkodásmód és az emblematikus színház

tárgyalni.) A „kétféle mimézis”, a régi és az új összecsapása a vizuális és verbá-
lis reprezentációs technikák területén újra és újra megjelenik a kora újkori tra-
gédiákban. Ennek a jelentés-elbizonytalanításnak a megértéséhez ugyanakkor 
a korabeli kulturális szemantika tágabb kontextusában, a korábban ismertetett 
társadalmi látványosságok és az újabb ismeretelméleti eljárások, feltáró és elemző 
társadalmi gyakorlatok tükrében kell igyekeznünk megérteni, hogyan működ-
hettek ezek a darabok a korabeli színházban. Az új gondolkodási és megismerési 
módszerek között kitüntetett szerepe volt az anatómiai irányultságnak, amely 
nemcsak a konkrét orvosi kísérletek és az anatómiai színházak testeket feltáró 
boncolásait, hanem az új, általános ismeretelméleti igényt, a dolgok felszíne 
mögé hatoló kora modern anatómiai tekintetet is jelentette. Ennek az anatómiai 
igénynek a kulturális hátterét és az emblematikus színházban való megjelenését, 
valamint a posztmodern színházi kísérletekben megfigyelhető „reneszánszát” 
fogom tárgyalni a következő fejezetekben.





115

V. Élet és halál között  
a kora modern tragédiákban

V.1. AZ ANATÓMIA SZÍNHÁZA, A SZÍNHÁZ 
ANATÓMIÁJA: KORA MODERN ÉS 

POSZTMODERN BONCSZÍNHÁZAK

Mit tegyünk? Kiknek nyelve megmaradt,
Törjük fejünk új szörnyüségeken,

Hogy csodálkozzék rajtunk a jövő?208

(Titus)

A fenti mottó Titus Andronicus szájából hangzik el egy olyan világban, amely-
ben a beszéd és a jelölés hagyományos eljárásai és garanciái megkérdőjeleződ-
nek, elértéktelenednek, és a korábban használatos jelrendszereket újak cserélik 
le. A természetes nyelv helyére kitépett nyelvek kerülnek, a testbeszéd eszközei-
nek helyére levágott, szörnyűségükben is beszédes testrészek költöznek. A dráma 
színpada hasonlatos lesz a boncszínházhoz, és így válik emblémájává, szimboli-
kus megjelenítésévé saját korának, a kora modern korszak anatomizáló, ismere-
telméleti kísérletezésének és bizonytalanságainak. Az angol reneszánsz színpad 
egyik legtematizáltabb motívuma a test és a tudat együttes anatomizáló feltá-
rása, a kritika ugyanakkor hosszú ideig nem méltatta kellő figyelemre ezeket az 
emblematikus jelentéshálókat, a Titus Andronicus pedig kifejezetten a reneszánsz 
kánon legvégére szorult. A test köré szerveződő posztstrukturalista diszkurzusok 

208  William Shakespeare. Titus Andronicus. Ford. Vajda Endre. Shakespeare összes drámái III. 
Tragédiák (Budapest: Európa, 1988), 1–99. 50. (A továbbiakban a magyar idézeteknél ennek a 
szövegnek az oldalszámát adom meg, a pontos sorszámozást pedig a kritikai kiadás alapján.) Angol 
eredetiben: „What shall we do? let us, that have our tongues, / Plot some deuce of further misery, / 
To make us wonder’d at in time to come”. 3.1.134–36.



116

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

és a posztmodern kulturális jelenségek emelték ismét a figyelem és a gyakorlat 
középpontjába a testet, és kezdték újabb értelmezéseknek alávetni az anatómiát 
tematizáló kora modern irodalmat.

Ahogy a jelen értekezés bevezetőjében kifejtettem, a test megjelenítésével, 
feltárásával, kiterjesztésével kapcsolatos eljárások területén olyan eseményeknek 
vagyunk tanúi az 1980-as évek közepe óta, amelyek nem csupán az elméletben és 
az alkotói tevékenységben, hanem a mindennapi életben is a figyelem középpont-
jába helyezték az ember anyagiságának, materiális felépítettségének kérdéseit. 
Ezek a reprezentációs, ismeretelméleti kérdésfeltevések természetesen már jóval 
korábban bevonultak a kritikai gondolkodás és az alternatív művészeti műhelyek 
megfontolásai közé, és jelentős hatást gyakoroltak a hazai színházi műhelyekre 
és trendekre is. Az utóbbi évtizedekben ugyanakkor lezajlott egy heterológiai 
fordulat,209 amelynek során a test és a szubjektum anatomizálása a mindennapok 
jelenségeit is átitatta.

A szubjektum materialitásával foglalkozó posztstrukturalista elméletekben 
számos helyen találkozunk azzal a vélekedéssel, hogy a test a posztmodern kor-
ban ismét apokaliptikussá válik. Bryan S. Turner a következőképpen fogalmaz:

[…] létezik egy bizonyos nézet a test 1980-as évekbeli újrafölfede-
zéséről és arról, amit talán az aggodalom politikájának nevezhet-
nénk. A  test újra apokaliptikussá vált, gondoljunk csak az olyan 
fenyegetésekre, mint a kémiai hadviselés, a természetes élőhely el-
pusztítása, a HIV- és AIDS járvány […] Ezeket a politikai aggodal-
makat, mint az várható volt, a szociológiában a testinváziók apoka-
liptikus elméletei reprodukálták.210

209  A heterológia kifejezést Michel de Certeau és Georges Bataille terminusai és munkái alapján 
használom, és a mindennapi életnek azokra a gyakorlataira utalok vele, amelyek (legalábbis egy 
ideig) ellenállnak az egységesítő nagy narratíváknak, a beolvasztásnak, az ideológiai asszimiláci-
ónak. Vö. Michel de Certeau. The Practice of Everyday Life. Ford. Steven Rendall (University of 
California Press, 2002); Michel de Certeau. Heterologies. Discourse on the Other (University of 
Minnesota Press, 1986); Georges Bataille. Visions of Excess: Selected Writings. Szerk. Allan Stoekl 
(University of Minnesota Press, 1985).
210  Bryan S. Turner „Recent Developments in the Theory of the Body”. M. Featherstone, M. 
Hepworth, B. Turner. The Body: Social Process and Cultural Theory (Sage Publications, 1991), 
1–36. Magyarul: „A test elméletének újabb fejlődése”. A test. Társadalmi fejlődés, kulturális teória 
(Budapest: Jószöveg Műhely Kiadó, 1997), 7–52. 37.



117

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Felmerül a kérdés: mikor volt ugyancsak apokaliptikus ez a test? Milyen gyöke-
rekből táplálkozik, és hogyan válhat végletesen fenyegetővé? Ennek a testnek az 
elfojtása és démonizálása árán hozták létre a modernizmus ideológiai eljárásai a 
polgári kartéziánus szubjektumot, és ez az elfojtás alatt tartott test kerül ismét a 
felszínre a posztmodernben mint a veszély és a küszöbön álló válság területe, a 
civilizációra leselkedő bajok forrása. Amióta Foucault a posztstrukturalista ideo-
lógiakritika egyik kulcsterminusává tette az önhermeneutika fogalmát, ennek 
az esendőnek tekintett, apokaliptikus testnek a gondozását rendre úgy írja le az 
elmélet, mint a nyugati, gyónásra épülő társadalom központi gyakorlatát, ame-
lyen keresztül az interpelláció elér, kinyúl a szubjektumhoz.211 Az előregyártott 
identitás- és testsémák végeláthatatlan áramoltatása folyik a posztindusztriális 
társadalomban. A posztmodern kezdeti szakaszában ugyanakkor a kirekesztett, 
marginalizált jelölő gyakorlatok (performanszok, installációk, alternatív szín-
házak, filmek, irodalmi szövegek stb.) a szubverzió lehetséges terepeként is fel-
használták a testet, olyan területet látva a szubjektum materialitásában, ahol a 
tapasztalat közvetlensége az ideológiai meghatározottságon túlra juttathatna 
bennünket. Később, és eleinte jobbára csak az elméletben, érik be az a meglátás, 
hogy a reprezentáció soha nem válthatja be a jelenlét, a prezencia ígéretét, és a test 
tapasztalata is mindig közvetített: szimbolikusan, azaz ideológiailag kódolt, tehát 
nem lehet a teljesen szuverén tapasztalat forrása. A reprezentáció bezáródásáról, 
a prezencia felkeltéséről alkotott elképzelések kritikáját Jacques Derrida fejtette 
ki Artaud színházával kapcsolatos írásában a 60-as évek végén, elindítva ezzel 
a jelenlét-kritikának egészen a közelmúltig tartó vonulatát. Derrida írása azóta 
alapvető számvetéssé vált abban a posztstrukturalista diszkurzusban, amely elveti 
a színpadi jelenlét közvetlen élményének gondolatára épülő, úgynevezett „onto-
lógiai én-színházak” programját.212

Ahogy a bevezetőben láttuk, ha meg kellene neveznünk azokat a fogalmakat, 
társadalmi gyakorlatokat vagy a mindennapi életnek azokat a tárgyait, amelyek 
a legkitartóbban foglalták el a posztstrukturalista kritikai gondolkodás érdeklő-
désének középpontját az 1970-es évek végétől kezdve, akkor a testet és a testtel 
kapcsolatos jelölő gyakorlatokat kétségtelenül az elsők között kellene szerepel-
tetnünk. A posztmodern igyekszik feltárni az ember felépítésének anyagi alap-
jait, és általában véve elutasít és problematizál minden totalitást és totalizáló 

211  Vö. Foucault. „Szexualitás és egyedüllét”.
212  Vö. Jacques Derrida. „A kegyetlenség színháza és a reprezentáció bezáródása”. Ford. Farkas 
Anikó és Ivacs Ágnes. Gondolat-jel. 1994/1–2, 3–18., valamint Fuchs. The Death of Character, 48.



118

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

fogalomrendszert, legyen az a szubjektum homogenitásáról, a test uralhatóságá-
ról vagy a jelentés áttetszőségéről alkotott társadalmi ideológia. A test a jelentésal-
kotás folyamatának megkerülhetetlen és kiindulópontot képező energiaforrása, 
a beszélő szubjektum rendszerének materiális alapja. Ez az alap különösen akkor 
válik a jelentésképző megismerő folyamatok tárgyává, amikor elbizonytalanodik, 
megkérdőjeleződik a társadalomnak a jelhez, a jelölés lehetőségeihez és garanciái-
hoz való viszonya. A test tehát, a szubjektum „leginkább kéznél lévő”, de általában 
véve a leginkább tudattalanná tett alapja problematikus jelenlétté válik, valahány-
szor a társadalmi tudásformák rezsimje olyan ismeretelméleti válságba kerül, ami-
kor a megismerés határai a testben, a testtel kapcsolatosan jelölődnek ki. Ebben a 
tekintetben, ahogy David Hillman és Carla Mazzio megjegyzik, a posztmodern 
ugyanolyan csillapíthatatlan érdeklődéssel fordul a test felé, mint a kora modern, 
azaz a korai újkor, amikor az ismeretelméleti átalakulások és bizonytalanságok 
egyik fő vonatkoztatási területe szintén a test volt.213 A kora modern szubjektum 
korábban ismeretlen intenzitással tapasztalja meg a test határainak, felbontásá-
nak, szétszedésének és összerakásának izgalmát, a posztmodern kezdeti szubjek-
tum-elgondolásai pedig nemegyszer az ideológiai alávetettség megkerülésének 
útját, a szubverzió lehetséges terepét látják a testben, a test feletti rendelkezés vis�-
szavételében. Ha ezeket a reprezentációkat a kultúra szemiotikai tipológiájában 
vizsgáljuk, akkor hasonlóságok mutatkoznak azokban az eljárásokban, amelyek-
kel a kora modern és a posztmodern kor a testet az ismeretelméleti kísérletezések 
kitüntetett terepévé teszi. Jurij Lotman kultúraszemiotikájában a felvilágosodás 
típusú világmodellbe való átmenet eredményét a valóság deszemiotizálódásaként 
írja le214, amikor az új világmodell lassú felbukkanásával a valóságelemek elvesztik 
eleve garantált, az isteni eredetből adódó jelentésüket. Az ikonikus természetű 
középkori valóság deszemiotizálódik, és ezzel együtt a jelölés is homogenizáló-
dik: az allegória, az embléma, a többjelentésűség gyanússá, haszontalanná válik. 
Az átalakulás, az átmenet idején ugyanakkor felfokozott szemiotikai intenzitás-
sal keresi a társadalom az újabb ismeretelméleti eszközöket, a valóság újfajta meg-
ismerési lehetőségeit, és ez a tevékenység különösen erősen jelentkezik a testtel 

213  David Hillman és Carla Mazzio. „Introduction: Individual Parts”. The Body in Parts. Fantasies 
of Corporeality in Early Modern Europe. Szerk. David Hillman és Carla Mazzio (London and New 
York: Routledge, 1997), xii.
214  Lotman. „Problems in the Typology of Cultures”.



119

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

kapcsolatban.215 Meglátásom szerint ugyanilyen ismeretelméleti kísérletezésnek 
vagyunk tanúi a posztmodern korban is.

A test összetettsége ellenáll a rendszerbe foglalásnak, a szimbolikus rögzített-
ségnek, ezért a társadalmi-ideológiai parancs szerint meg kell feledkezni róla, 
ki kell iktatni a társadalmi beszédmódokból és a szubjektum önazonosságának 
érzetét megteremtő absztrakcióból, amely nem más, mint a cogito működése, 
és amelynek filozófiai uralma a korai újkor után, a kartéziánus humanizmussal 
veszi kezdetét. Az absztrahált individuum, a szuverén szubjektum képzetének 
kialakulásáért az új episztemében tulajdonképpen „Descartes tévedése” felelős.216 
A test és a tudat radikális szétválasztásának eredményeképpen a modern nyugati 
filozófia a 17. század után hús és vér valósága nélküli, testtelen absztrakciókban 
horgonyozta le a jelentés és a megismerés metafizikus elméleteit.217

A testről szóló posztmodern apokaliptikus beszéd helyénvaló lehet, de csak 
részben. Ha a testet társadalmi szemiotikai képződményként fogjuk fel, lehetővé 
válik, hogy a test állapotával kapcsolatos aggodalom és törődés mögött felfedez-
zük azt a kísérletező és ismeretelméleti vállalkozást, amely párhuzamot mutat a 
kora modern és a posztmodern korban.218 A testről vallott különféle elgondoláso-
kat el kell helyeznünk a kulturális-történelmi periódusok összehasonlító szemio-
tikai tipológiájában, és így megvilágíthatjuk a testre irányuló figyelem és a kultúra 
általános szemiotikai diszpozíciója között lévő kapcsolatot. A színház reprezen-
tációs logikája mindig ebben az egész társadalmat átható hozzáállásban gyöke-
rezik, és természeténél fogva mindig tematizálja, megszólítja a reprezentáció, a 
jelölés alapkérdéseit, és így a kor ismeretelméleti kérdéseinek szócsövévé válik.219 

Meglátásom szerint a test posztmodern vizsgálata és feltárása hasonlóságot mutat 

215  Lásd Jurij M. Lotman – Boris A. Uspensky „On the Semiotic Mechanism of Culture”. Criti-
cal Theory since 1965. Szerk. Hazard Adams – Leroy Searle (Tallahassee: Florida State University 
Press., 1986), 410–22.
216  Damasio. Descartes’ Error: Emotion, Reason, and the Human Brain, 249. Lásd még Michael 
C. Schoenfeldt. Bodies and Selves in Early Modern England. Physiology and Inwardness in Spenser, 
Shakespeare, Herbert and Milton (Cambridge: Cambridge University Press, 1999), 10–11.
217  Kristeva. Revolution in Poetic Language, 15.
218  A testet kiterjedt vallásos-ideológiai olvasattal és ikonográfiával ellátó kora modern ars mori-
endi hagyomány újjáéledését fedezhetjük fel a mai korunkban egyre elterjedtebbé váló hospice 
szolgálatok gyakorlatában. A meglátásért Matuska Ágnesnek tartozom köszönettel.
219  Ebből adódóan a színház mint társadalmi gyakorlat reagál talán a legérzékenyebben az isme-
retelméleti válságokra és a nagy társadalmi átrendeződésekre, hagyományosan az aktivizmus, a 
politikai, etikai gondolkodás, a társadalmi felelősségvállalás terepe, és ennek következtében „a leg-
több forradalmi vállalkozással összeköthető volt.” Alain Badiou. „A színház dicsérete.” Ford. Porogi 
Dorka. Theatron 16. 3 (2022), 23.



120

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

az emberi test belső szerkezete felé forduló kora modern anatómiai fordulattal, és 
mind a két anatomizáló hajlamnak a színházban, illetve a teatralitásban találjuk 
legerősebb kifejeződéseit.220 A posztmodern anatómia olyan ismeretelméleti vál-
ságra adott reakció, amely összevethető a kora újkor átmeneti és bizonytalansá-
gokkal teli időszakával, amikor a középkori „természetes rend” magas fokú szemi-
oticitása megrendült, és a jelentés metafizikus garanciái kizökkentek a helyükről. 
Természetesen minden kor magában hordozza az átmenetiség és a válság jegyeit, 
de meggyőződésem szerint a kora modern és a posztmodern episztemológiai 
bizonytalanságai jelentős mértékben összecsengenek. Elég arra emlékeznünk, 
Montaigne hogyan vezeti be az emberi tudás természetéről folyó kora modern 
diszkurzusba a szkepticizmust és a relativizmust, és álláspontjával milyen nagy 
hasonlóságot mutatnak Lyotard meglátásai a nagy nyugati elbeszélések válságá-
ról és delegitimációjáról, és nem áll tőle távol Feyerabendnek a módszer ellen 
felállított érvrendszere sem. Kultúraszemiotikai tipológia alapján nem meglepő, 
hogy Montaigne emberről és önazonosságról alkotott felfogására hasonlítanak a 
decentrált posztmodern szubjektum elméletei. Hangsúlyozza, hogy nincs ben-
nünk semmi állandó, és tudásunk minden formája szubjektív, relatív, a legkevésbé 
sem állandó. Nem véletlen, hogy Hauser Arnold a manierizmus én-felfogását 
szemléltető könyvfejezetéhez Montaigne-től kölcsönzi a címet.221

A  protomodernként felfogott kora modern és a posztmodern között fel-
tárható párhuzamokra már az újhistorizmus is felfigyelt. Igaz ugyan, hogy az 
ismeretelméleti alapokon nyugvó analógiákat még nem állította érdeklődésé-
nek középpontjába, de már Stephen Greenblatt is úgy érvelt az irányzat „alapító 
szövegében”, hogy a posztmodern olyan civilizációs korszak végének tekinthető, 
amely a reneszánszban, a kora modern korban vette kezdetét, és a feszültségek, 
kulturális szorongások a két időszakban párhuzamba állíthatóak. Meglátása sze-
rint a reneszánsz kultúra tanulmányozása során saját, posztmodern identitásunk 
kialakulásának történetébe nyerünk bepillantást.222

220  „[…] early moderns, no less than postmoderns, were deeply interested in the corporeal ’topic’”. 
David Hillman és Carla Mazzio. The Body in Parts, xii.
221  Vö. Hauser. A modern művészet és irodalom eredete, 69–72: „A hullámzó-változó Én”.
222  „Above all, perhaps, we sense that the culture to which we are so profoundly attached as our 
face is to our skull is nonetheless a construct, a thing made, as temporary, time-conditioned, and 
contingent as those vast European empires from whose power Freud drew his image of repression. 
We sense too that we are situated at the close of the cultural movement initiated in the Renais-
sance and that the places in which our social and psychological world seems to be cracking apart 
are those structural joints visible when it was first constructed. In the midst of the anxieties and 
contradictions attendant upon the threatened collapse of this phase of our civilization, we respond 



121

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Bryan S. Turner fentebb hivatkozott cikkében azt állítja, hogy az instrumen-
tális racionalitás posztmodern válsága, amely a nagy nyugati kulcsnarratívák 
megkérdőjelezését eredményezi, párhuzamba állítható a kora modern kultúra 
manierista közegének hangulatával. Más kritikusok arra világítanak rá, hogy a 
barokk kezdete valójában válasz arra a kulturális és személyes válságra, amelyet 
a reformáció okozott Európában.223 A kora modern–posztmodern párhuzamot 
tehát a két kor ismeretelméleti válságának hasonló jegyei alapján fogalmazhatjuk 
meg, és mindkét átmeneti, kérdésekkel teli korban a test válik az ismeretelméleti 
kíváncsiság egyik fő területévé.

Vizsgálódásomhoz a szubjektumnak a pszichoanalízis és a posztstrukturalista 
szemiotika alapjaira épített elméletét, a posztszemiotikát alkalmazom. A poszt-
szemiotika egyik legfontosabb elméleti előrelépése az, hogy számot vet a szubjek-
tum összetettségének, heterogenitásának materiális alapjával, a testtel, és a test-
nek mint jelentés előttinek a jelölés folyamatában betöltött szerepével. A 60-as, 
70-es évek nyelvi és pragmatikai fordulata összekapcsolódott a szubjektumelmé-
letek „freudi forradalmával”, és az újabb elméletek a jelentést a nyelvi struktúrák 
korábban egységesnek vélt elemein és a fenomenológia transzcendentális egóján 
túl, a jelentésképzés keletkezési folyamatában igyekeznek megérteni, abban a 
folyamatban, amelynek egésze fölött nem gyakorol fennhatóságot a szubjektum 
tudatos, racionális modalitása.224

A szubjektum megképződése során a tudatos modalitás, az egópozíció kiala-
kulásával a testnek ez a heterogenitása kerül elfojtás alá. A beszélő szubjektum 
posztszemiotikája következésképpen azt vizsgálja, hogyan áramoltatják az ideo-
lógia működései azokat a jelölő gyakorlatokat a társadalomban, amelyek meg-
képezik a modern társadalom kialakulásával megszülető szubjektumban azt a 
téves felismerést, hogy önmagával azonos, transzparens, szuverén entitás. Ez a 

with passionate curiosity and poignancy to the anxieties and contradictions attendant upon its rise. 
To experience Renaissance culture is to feel what it was like to form our own identity, and we are at 
once more rooted and more estranged by the experience”. Greenblatt. Renaissance Self-fashioning, 
174-175.
223  Christine Buci-Glucksmann. Baroque Reason: The Aesthetics of Modernity (Sage Publications, 
1994); Nigel Llewellyn. The Art of Death (London: Reaktion Books, 1992).
224  „A szubjektumot szimbolikusan rögzítő nyelvi állítás, a jelölés a Kristeva által szemiotikusnak 
nevezett, heterogén, nem tudatos modalitásból táplálkozik: energiáját, késztetettségét azoknak a 
pszichoszomatikus (ösztön)energiáknak a strukturálatlan áramlásából nyeri, amelyek eredetileg a 
vágy és az azonosulás elsődleges tárgyaira irányultak. Ezért vizsgálja Kristeva azokat a ’marginális 
diszkurzusokat’, amelyek ’visszacsatolják’ a szubjektumot a szimbolikus előtti, szemiotikus áram-
lásba, a heterogén test érzetébe”. Kiss Attila Atilla. „Ki olvas? Posztszemiotika”. Helikon. Irodalomtu-
dományi Szemle. Posztszemiotika. 1995/1–2. 11.



122

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

nyugati episztemé átalakulását kiváltó történelmi folyamat eredménye, amely a 
17–18. század fordulójára megteremti a polgári individuum kategóriáját. A fel-
világosodás típusú vízszintes világmodell húzza az emberre azt a bőrt, amely a 
cogito óta arról hivatott gondoskodni, hogy a beszélő szubjektum saját identitá-
sát, önazonosságát egyfajta absztrakcióként, mélység nélkül, csak a felületek által 
megképzett, kezelhető egységként képzelje el. A jelölő ettől fogva ezen a bőrön 
utazik, amely elhatárolja az „én” internalizált absztrakcióját a külvilágtól. Elfojtás 
alá kerül a test jelenléte, az általánosan áramoltatott diszkurzusokból fokozato-
san száműzik azt a heterogenitást, amely a beszéd mögött a folyamat forrásaként 
dolgozik.225

Az európai reneszánszra, még pontosabban a vizsgálataim tárgyát képező 
angol kora újkorra a leginkább jellemző fogalom a keveredés. Keveredés úgy is, 
mint összetettebbé, heterogénné válás, és úgy is, mint felhígulás, az esszenciák, 
a biztosnak és csalhatatlannak vélt aromák feloldódása, új összetevők bekeve-
redése. Így vélekedik Jean Delumeau is a reneszánszról szóló munkájának ele-
jén: „A reneszánsz ennélfogva úgy jelenik meg előttünk, mint ellentmondások 
óceánja, szerteágazó törekvések olykor csikorgó koncertje […] ahol egyszerű 
és bonyolult, tisztaság és érzékiség, irgalom és gyűlölet keveredik egymással.226 
A kora újkori kultúra felhíguló, pontosabban rétegződő rendszerfogalmaira a 
likviditás dinamikája jellemzőbb, mint a szilárd elemek stabilitása. A korábbi, 
középkori „nagy narratíva” megingásának kezdetével, a kulturális kizökkentség, 
az általános ismeretelméleti bizonytalanság közepette az önismeret, az önmegis-
merés problematikája a középpontba kerül. Ennek ugyanakkor nem pusztán az a 
magyarázata, hogy általában nagyobb hangsúly helyeződik a polgári szubjektum 
prototípusaként kialakuló reneszánsz egyénre (amely még nem a modern érte-
lemben vett individuum), hanem az is, hogy ez a proto-individuum igyekszik a 
felszín és a mélység, a látszat és a valóság minden gondolati képződményt átható 
ellentétrendszerében a dolgok mögé, a testek mélyére látni. Igyekszik felfedezni 
a jelenségek fedőbőre alatt az áramlások rendszerét, a vér útjait. Anatomizál, és 
az anatómia az önmegismerés eszközévé válik. A 16. században ez az anatomizáló 
érdeklődés teremti meg az empirikus és racionalizáló kísérletezés alapjait, és úgy 
gondolom, hogy test és vér kölcsönviszonyának felfedezése az egész korai újkor 
metaforájaként alkalmazható.

225  „Valami kiesik, megmarad. Áthelyezés, amit valami homályosságnak érzékelünk”. Julia Kris-
teva. „A beszélő szubjektum”. Ford. Bocsor Péter. Pompeji. 1994/1–2. 192.
226  Delumeau. Reneszánsz, 10.



123

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Néhány évvel az Értekezés a módszerről megírása előtt, 1631 és 1632 fordu-
lóján Descartes a hentesboltokat járta sorra Amszterdamban, hogy beszerezze a 
boncolási vizsgálataihoz szükséges állattetemeket. Ugyanebben az időben Remb-
randt szintén Amszterdamban dolgozott addigi legfontosabb megbízatásán, a 
Tulp doktor anatómialeckéje című festményen. Bár tudomásunk nincs róla, elmé-
letileg semmi nem zárja ki, hogy alkalmasint össze is találkoztak az egyik hen-
tesüzletben, nyilvános anatómialeckén vagy a városi akasztófa közelében, a test 
társadalmilag szabályozott felmutatásának valamelyik helyszínén.227 Az azonban 
semmiképpen sem véletlen egybeesés, hogy a polgári berendezkedés filozófiájá-
nak kimunkálója testeket boncolt, és az anatómiát tanulmányozta, miközben a 
meggazdagodás felé jó úton járó festő az anatómiai színház anatómiáját, a test 
felett őrködő orvosok polgári rendjét igyekezett vászonra vinni. A test megjele-
nítésének, felnyitásának, tanulmányozásának ideológiai irányítottság alá vonása 
egybeesik a kartéziánus filozófia szubjektumfelfogásának kialakulásával. Hos�-
szú folyamat vezet ugyanakkor ehhez a kultúrtörténeti váltáshoz. A „tokba zárt 
ember” megjelenését megelőzi a korai újkor anatomizáló tekintetének kialaku-
lása, az anatómiai színház és a színházi anatómia elterjedése, illetve más szavak-
kal: a véráram felfedezése az orvoslásban, és a vér képrendszerének térhódítása az 
irodalmi, főként a drámai-színházi kifejezésmódokban.

A testbe való be- és lehatolás története a 14. századtól a 17. századig jól szem-
lélteti, hogyan alakul át a társadalom általános jelelméleti irányultsága és az 
ember jelölő természetéről alkotott elképzelések rendszere. A test nyilvános fag-
gatásának és szerepeltetésének három nagy intézményesített formáját ismerjük 
a középkor óta. A kivégzések228 és a színházi előadások mellett csaknem azonos 
fontossággal bír a harmadik ilyen típusú látványosság, az anatómiai színház.

227  Sawday. The Body Emblazoned, 148.
228  A kora újkori kivégzések, nyilvános kínzások és kínvallatások témájának és óriási szakirodal-
mának részletes vizsgálata nem fér vizsgálódásaim keretei közé, de a későbbiekben az élveboncolás 
kérdését tárgyalni fogom az V.5. fejezetben. Kétségtelen, hogy nem véletlenül hívták az 1540–
1640 közötti időszakot „a tortúra évszázadának” Angliában. A kínvallatás és a tömegek elretten-
téséül szolgáló ún. „minősített halálbüntetés” csak az 1628-as jogkérvény, a „Petition of Right” 
után vonult ki fokozatosan az angliai általános gyakorlatból, ami pedig a magyar történelmet illeti, 
Mária Terézia csak 1776-ban törölte el a kínvallatás intézményét. Lásd J. H. Langbein. Torture and 
the Law of Proof: Europe and England in the Ancien Régime (Chicago: University of Chicago Press, 
1977), 71–140. Christopher J. Einolf. „The Fall and Rise of Torture: A Comparative and Historical 
Analysis.” Sociological Theory 25:2 (2007. június), 101–121.



124

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

A  test és különösen a hulla, a kadáver számos ikonográfiai-emblematikai 
hagyománynak a toposza. A memento mori, az ars moriendi, az exemplum horren-
dum, a contemptus mundi, a danse macabre mind használtak olyan ábrázolásokat, 
amelyek központi kelléke a mulandóság és a halál metaforájaként álló test volt. 
Ezek az emblematikus megjelenítések a kora újkori kultúrában azért is ruházzák 
fel a testet fokozott jelentéstartalommal, mert a test és a lélek problematikussá 
vált kapcsolatában elképzelt ember mint mikrokozmosz az egész univerzumnak 
mint makrokozmosznak szintén egyre kétségesebbé váló rendjét jelképezi.229 Az 
embernek a teremtésben, a kozmoszban és az önmagához való viszonyában elfog-
lalt helyével és szerepével kapcsolatban kialakuló kételyek a korábban egyetemes-
nek tekintett rend megingását visszhangozzák. A reformáció, a protestantizmus, 
nem utolsósorban pedig a járványok terjedése átírta a halálról és a haldoklásról 
alkotott vallásos meggyőződéseket.

Általában véve is fontos szem előtt tartanunk a kora modern reprezentációs 
eljárások vizsgálatánál, hogy a 16. század végétől kezdve egyfajta „tanatológiai 
válság” uralkodik el Európában: kérdésessé válik, hogyan viszonyuljunk a halál 
gondolatához, hiszen a szubjektivitás újfajta elgondolásainak felbukkanásával a 
halál is átértékelődik, és valami egyedinek, egészen hozzánk tartozónak, vagyis 
saját egyediségünknek a végét kezdi jelenteni. A purgatórium protestáns teoló-
giai elutasítása felszámolja a közvetlen kapcsolatot a halottakkal, lehetetlenné 
teszi a „közbenjárás” gyakorlatát, és az ekképpen keletkezett, mindinkább trau-
matizálódó „hiányt” a meghalás és a haldokló vizuális megjelenítéseinek, a „jó 
halál” narratíváinak újabb divatjai töltik ki. Ahogy Nigel Llewellyn rámutat, a 
purgatórium eltörlése súlyos pszichológiai traumát okozott, és ennek kompen-
zálására a protestáns teológia és vallásos gyakorlat a memóriának egy sajátos vál-
tozatát dolgozta ki, amely az erényes életet élők életére és halálára való emlékezés 
fontosságát hangsúlyozta.230 Erre feltétlenül szükség is volt, hiszen, Jan Assmann 
szavaival, „ha az emlékezés kultúrája elsősorban a múlthoz fűződő viszonyt 
jelenti, és ha a múlt ott támad, ahol Tegnap és Ma különbsége tudatosul, akkor a 
halál e különbség ősi tapasztalata, a megholtakra való emlékezés pedig a kulturális 

229  „[…] it is no longer possible to assert the underlying unity of all things once the central prin-
ciple of the cosmos, the human subject, has been so radically dissected”. Sawday. The Body Emb-
lazoned, 146.
230  Llewellyn. The Art of Death, 27–8.



125

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

emlékezés ősformája”, és a régi rítusok helyett újakat kell állítani, különben a tár-
sadalom kollektív traumája feldolgozhatatlanná válik.231

Az ikonográfiai ábrázolások hagyományainak legösszetettebb alkalmazását 
a reneszánsz emblematikus színházban találjuk.232 A test tematizálása, a hullák 
kitermelése a reneszánsz színházban olyan megjelenítési eszköz, amely az isme-
retelméleti válságra adott reakcióként is értelmezhető. Nem elégszik meg a köz-
hellyé vált memento mori koponyájával, hanem metaszínházi tudatossággal kísér-
letezik a test felbontásával, a halál pillanatának elnyújtásával, az undor színpadra 
állításával, hogy ezen keresztül olyan totális hatást gyakoroljon a befogadóra, 
amely a tapasztalat és a jelentés közvetlenségét látszik eredményezni.233 A színház 
a jelölés kísérleti laboratóriumává válik. A test és a vér, a vad erőszak, a perverz 
szexualitás, a brutális csonkítás képrendszere később eltűnik az egységes szubjek-
tum képzetére épülő polgári színházból.

 

A színházi anatómia jelenléte választja el 
többek között a reneszánsz emblematikus színházat a későbbi polgári fotografi-
kus-realista színháztól. A test jelenlétének elfojtása az, ami megteremti a moder-
nitás üres, absztrakt szubjektivitását.234 A két színház, a reneszánsz és a polgári 
realista színpad reprezentációs logikája között lévő különbség megfeleltethető 
a Lotman rendszerében leírt magas szemioticitású középkori, illetve az alacsony 
szemioticitású felvilágosodás típusú világmodell között lévő különbségnek.

A test jelenlétét leginkább a valódi anatómiai színházban tapasztalhatták 
meg a nézők, melynek története az első nyilvános boncolásokig, a 14. századig 
megy vissza. A nyilvános anatómialecke a reneszánszban olyan intézményesített 
társadalmi látványossággá vált, amelynek népszerűsége Londonban a nyilvános 

231  Jan Assman. A kulturális emlékezet. Írás, emlékezés és politikai identitás a korai magaskultúrák-
ban. Ford. Hidas Zoltán (Budapest: Atlantisz, 1999), 61. A kollektív kulturális trauma elméletéhez 
lásd Cultural Trauma and Collective Identity. Szerk. Jeffrey C. Alexander – Neil Smelser (Univers-
ity of California Press, 2004).
232  „Az Erzsébet-kori színház tehát a szoros színpad-közönség kapcsolatra, a közönség által bir-
tokolt emblematikus kódokra, a nézők együttműködésére és szemiotikai diszpozíciójára épült. […] 
Az emblematikus színházat úgy határozhatjuk meg, mint a színházi kommunikáció olyan speciális 
módját, melyben az előadás-szöveg erősen konnotatív jelek által alkotott részszövegekből áll”. Kiss 
Attila Atilla. „A tanúság posztszemiotikája az emblematikus színházban”. Betűrés. Posztszemiotikai írá-
sok. (Szeged: Ictus – JATE Irodalomelmélet Csoport, 1999), 64.
233  „It is thus not lack of cleanliness or health that causes abjection but what disturbs identity, 
system and order. What does not respect borders, positions, rules. The in-between, the ambiguous, 
the composite”. Kristeva. Powers of Horror, 4. Az erőszak és az abjekt test szemiotikájához az emb-
lematikus színházban lásd Kiss. i. m. 71–86.
234  Francis Barker kifejezésével: „the deadly subjectivity of modernity”. The Tremulous Private 
Body, 114.



126

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

színházéval vetekedett. Az anatómiai színház helyszíne természetesen a későbbi 
időszakokban az egyetem volt, a nagy egyetemek létrejötte előtt azonban gyak-
ran használták a templomot erre a célra. Az egyik leghíresebbé váló, állandó ana-
tómiai színházat az 1580-as években alakították ki Leidenben, egy templom bel-
sejében. A helyszín már csak azért sem lehet meglepő, mivel a felboncolt testet a 
maga összetett harmóniájában az isteni teremtést szemléltető szent templomnak 
tekintették, amelyet csak alaposan megfontolt indokkal, rituális keretek között, 
egyfajta megbánás közepette lehet felnyitni.235 Az anatómiai színház ugyanakkor 
hamarosan olyan népszerűségre tett szert, hogy a nyilvános boncolások mellett 
ugyanekkora érdeklődésre tartott számot a kiállított gyűjtemény, amely nemcsak 
egzotikus állatok preparátumaival volt tele, hanem emberek korpuszaival is, főleg 
olyan emberek preparált tetemeivel, akik különleges körülmények között hal-
tak meg. Egy 1687-es részletes katalógus szerint a látogatók közvetlenül a bejá-
rat mellett többek között két elefántfejet és egy orrszarvút láthattak, valamint 
egy lantot, amelyet a könnyű fegyverzetű kozákok használnak, egy pár sílécet, 
amellyel „a finnek, a norvégok és a lappok havas lejtőkön ereszkednek le szinte 
hihetetlen sebességgel”, és „egy fiatal bálna csontvázát, amelyet egy idősebb bálna 
hasából vágtak ki”. A kör alakú anatómiai teremben körös-körül újabb állatprepa-
rátumok mellett többek között az alábbi „ritkaságokat” láthatták az érdeklődők: 
„egy szamár csontváza, melyen egy nő ül, aki megölte a lányát”, „egy ökrön ülő 
férfi, akit marhatolvajlás miatt végeztek ki”, „egy férfi, aki felakasztotta magát”, és 
„egy végelgyengülésben meghalt öregember felettébb különleges csontváza”.236 
Az anatómiai színházak tehát azon kívül, hogy (helyenként csak egy ideig) ott-
hont adtak a nyilvános boncolásoknak, szenzációszámba menő kiállítóhelyként, 
egyfajta múzeumként működtek, hasonlóképpen a 16. században kialakuló 
Kunstkammer, Wunderkammer vagy Cabinet of Curiosities típusú gyűjtemények-
hez, amelyek tulajdonképpen a modern természettudományos múzeumok előfu-
tárai és megalapozói voltak.237

235  Vö. Sawday. The Body Emblazoned, 75.
236  Frans Schuyl. A catalogue of all the cheifest rarities in the publick theater and Anatomie-Hall of 
the University of Leyden which are so set in order that all may easily bee found in their places (Leiden: 
J. Voorn, 1687), 3–4.
237  Lásd pl. The Origins of Museums: The Cabinet of Curiosities in Sixteenth- and Seventeenth-Cen-
tury Europe. Szerk. Oliver Impey – Arthur Macgregor (Oxford: The Ashmolean Museum, Univers-
ity of Oxford, 2018).



127

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

A leideni anatómiai színház szerkezete, 1610 körül

Az első dokumentált és orvostörténetileg jelentős boncolást Mondino de Luzzi 
hajtotta végre 1315-ben, Bolognában. Ekkor még csak orvostanhallgatók és 
bennfentesek szemlélték az eseményt, a 16. század első felére azonban a nyilvános 
boncolás intézményesült előadássá alakult, és az 1530-as években Páduában és 
Bolognában már több száz ember töltötte meg az állandó anatómiai színháza-
kat. Az anatómia bemutatta, hogy a test ugyanolyan Isten által írott könyv, liber 
corporum, mint a Természet Könyve. Ezzel ugyanakkor megtörtént az alapvető 
episztemológiai áttörés: megismerszik a test, a belsőség, amely eddig az ismeretek 
küszöbét jelentette, hiszen a test belsejére csak erőszakon keresztül (baleset, harci 
seb, kivégzés, kínzás) lehetett pillantást vetni.



128

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Mondino de Luzzi, Anathomia corporis humani, 
1493. A professzor a korai nyilvános anatómiákon 
még nem érinti meg a testet, a boncolást a sebész 
végzi – a professzor a tudás letéteményesét, a 
könyvet szemlélteti.

Az anatómiai színház igazi célja nem 
is a test feltárása és darabokra sze-
dése, hanem pontosan az, ami ez után 
következik. Az anatómia maga itt a 
disszekciót követő folyamat, amely-
ben a testet az írásnak, a szabályzatnak 
megfelelően a magyarázaton keresz-
tül újra összerakják, így szemléltetve 
az írás és az általános tanítás igazsá-
gát. A  folyamat erősen ritualizált.238 
A pápa ugyan már Mondino anatómi-
áját is szentesítette, az esemény mégis 
alapvetően rendellenes, erőszakot tesz 
Isten teremtményén, magyarázatra, 
jóvátételre szorul. Az anatómiai lecke 
tehát valójában egy olyan ritualizált 

drámai előadás, olyan „szent anatómia”, amely a test megnyitásának jóvátételéről 
szól: ismeretelméleti kíváncsiság, melyet nyilvános megbánás követ.239

238  Vö. Luke Wilson. „William Harvey’s Prelectiones: The Performance of the Body in the Rena-
issance Theater of Anatomy”. Representations 17 (Winter 1987), 62–95.
239  „…we can also begin to understand the ritualistic drama which surrounded the Renaissance 
anatomy demonstration: the careful allocation of seats according to social rank, the playing of 
music (as at Leiden and Padua) during the dissection, the procession which heralded the entrance 
of the anatomists”. Sawday. The Body Emblazoned, 75.



129

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Boncolás megjelenítése a Fasciculo de Medicina 
című orvosi kompendiumból (Velence, 1495)

A reneszánszra átalakult az anató-
miai színház vertikalitása és tér-
beli elrendeződése, és ez az átala-
kulás párhuzamos a tudásformák 
átalakulásával. Ellentétben a korai 
anatómiai bemutatókkal, a 16. 
században a boncolást már maga 
a professzor végzi, szoros fizikai 
közelségbe kerülve a tetemmel, 
és a test, a hulla a tudás forrásává 
válik. Andreas Vesalius, az 1530-
as évek leghíresebb anatómusa fel-
függeszti a hullát a boncoláshoz. 
Így könnyebb hozzáférni, de azt 
is látjuk a korabeli ábrázolásokon, 
hogy a tetem és a tetemet feltáró 
anatómus ugyanabba a vertikali-
tásba helyezkedik. Az ismereteket 

előre rögzítő szöveg, az antikvitásból megörökölt galénoszi anatómia könyve 
veszít középponti szerepéből, a szöveg és a test, valamint a test és a boncoló 
közötti különbség egyre csökken, szinte elmosódik.240 Az anatómia így a 16. szá-
zad második felére egyszerre lesz a régi ismeretek ellenőrzésének, igazolásának 
terepe és új felfedezések színtere.241

240  Sawday. i. m. 65.
241  Encyclopedia of Early Modern Philosophy and the Sciences. Szerk. Dana Jalobeanu – Charles T. 
Wolfe. (Springer, 2022), 468.



130

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Andreas Vesalius, De Humani Corporis 
Fabrica, 1543

Az anatómiai színház előadása így 
valódi dráma, amelyben a test, az 
anatómus és a néző egyaránt sze-
replővé válik, hiszen potenciálisan 
mindannyian ilyen felboncolható 
szerkezetek vagyunk, megszer-
kesztettségünkben ugyanakkor az 
egész világ rendjét visszhangoz-
zuk. Nem véletlen, hogy az „iro-
dalmi” értelemben vett drámákat 
alkalmazó színház is rendszeresen 
tematizálta a testet, az anatómiai 
színházat színházi anatómiává vál-
toztatva. Az anatómiai színház és a 
közszínházak színházi anatómiája 
között kezdettől fogva szoros kap-
csolat volt, Hillary M. Nunn meg-

fogalmazásában: az emberi boncolás iránt és a közszínházak drámai előadásai 
iránt szinte egyidejűleg fejlődött ki az érdeklődés a kora újkori Londonban.242 
Az első igazi anatómiai színház megépítésére Inigo Jones, a híres színházi épí-
tész kapott megbízatást 1636-ban. Az építmény az addigra már világhíres páduai 
anatómiai színház kialakítását vette mintául (itt tanult többek között az angol 
William Harvey, aki a vérkeringés első pontos leírójaként vált híressé), de számos 
tekintetben nagyon hasonlított az 1616-tól működő Cockpit színház szerke-
zetére is, amit szintén Jones tervezett. Jones építményét 1784-ben lebontották, 
és Angliában nem maradt fenn a nagy kontinentális anatómiai színházakhoz 
hasonló építmény, de az 1630-es évekre már számos fórumon és társadalmi disz-
kurzuson keresztül vált egyre népszerűbbé a nyilvános boncolás gyakorlata és az 

242  Nunn. Staging Anatomies, 4–9. A londoni nyilvános boncolások történetéhez főként Nunn 
áttekintésére és Sawday vonatkozó meglátásira támaszkodom. Vö. Sawday. i. m. 42–43, 76–78. 
A kora modern színpadi erőszak, az anatómia és a korabeli vallásos-intellektuális háttér kapcsola-
tához lásd még Koltai M. Gábor. „A reneszánsz színpadi horror világképe”. Theatron 14. 2 (2020), 
56–69.



131

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

anatómia gondolata. Ha belegondolunk, pontosan a nyilvános boncolásokhoz 
hasonló anatómiai előadásnak vagyunk tanúi az angol kora újkori színházi előa-
dásokban is, amelyek az anatómia és az anatomizáló (ön)megismerés képrendsze-
rére épülő drámákat állították színpadra. A reneszánsz színház mint társadalmi 
gyakorlat filozófiai, ismeretelméleti szempontból egyfajta anatómiai színházként 
működött, amelyben a katarzis problematikájával pontosan akkor tudunk szá-
mot vetni, ha olyan élményként közelítjük meg, amely a szubjektum kérdésessé 
vált önazonosságának és mibenlétének darabokra szedése és újra összerakása 
során alakul ki.

A  nyilvános boncolások megtekintésére az egyéni kíváncsiság hajtotta az 
embereket, ebben a kíváncsiságban azonban benne sűrűsödött az átmeneti kora 
újkor minden feszültsége és ellentmondásossága: az anatómia során tudásformák, 
hatalmi pozíciók, hitbéli meggyőződések ütköztek. Egymásnak feszült a vallásos 
konzervativizmus és a tudományos, újító kísérletezés, a hiedelmekre épülő babo-
nás félelem és az ismeretekre éhes korai tapasztalati tudomány, és mindehhez 
hozzá kell még vennünk az egész eseményt átható jogi, politikai vonatkozásokat 
is: a felboncolt hulla mindig egy elítélt és kivégzett bűnöző teteme volt, és a bon-
colást a büntetés részének tekintették, ezzel is megszilárdítva és közszemlére téve 
az igazságszolgáltatás intézményesült jelenlétét a társadalomban.

Mi vezetett ahhoz a ponthoz, hogy a londoni borbély-sebészek céhe 1636-
ban éppen a kor leghíresebb építészét és színpadtervezőjét bízta meg egy állandó 
anatómiai színház megtervezésével? A 16. század közepétől kezdve Londonban 
két hivatásos és egymással szakmailag is versengő társaságnak volt jogosultsága 
arra, hogy boncolásokat végezzen: az egyik a városi Borbély-Sebészek Társasága 
(Barber-Surgeons’ Company) volt, a másik pedig az egyetemi végzettséggel ren-
delkező orvosokat tömörítő londoni Orvosi Kollégium (a Restauráció, azaz a 
királyság visszaállítása utáni időktől: Royal College of Physicians). Az előbbinek 
VIII. Henrik adott 1540-ben pátenst arról, hogy évente négy kivégzett bűnöző 
hulláját megkaphassák nyilvános anatómialeckék bemutatására. A rivális társasá-
got is VIII. Henrik alapította 1518-ban azzal a céllal, hogy intézményes felügye-
let alá helyezze az orvosok képzését, és nekik I. Erzsébet rendelete biztosított 
1565-ben évente négy hullát, ugyanilyen célokra. A  fennmaradt feljegyzések 
szerint a borbély-sebészek, mivel nem rendelkeztek még állandó anatómiai épü-
lettel, a társaság székházának konyhájában rendezték meg az anatómiai bemuta-
tókat, amelyeket aztán a nagyteremben karneváli hangulatú mulatozás követett. 



132

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

A nyilvános boncolások növekvő népszerűsége vezetett oda, hogy a céh megbízta 
Inigo Jonest egy állandó anatómiai színház megtervezésével.

Az anatómia népszerűségének és a látogatók számának folyamatos növeke-
dése a rivális Orvosi Kollégiumot már 1583-ban arra késztette, hogy saját, a szék-
házukban lévő előadóteremnél tágasabb anatómiai színházat építtessen, amit 
aztán egészen 1641-ig használtak. Az itt tartott nyilvános boncolásokat főként 
nemesek, átutazóban vagy követségben lévő előkelőségek és tehetősebb polgárok 
látogatták. A korabeli politikus, Sir Simonds D’Ewes beszámol arról, mennyire 
lenyűgözte az orvosok új anatómiai színházában William Harvey három napon 
át tartó anatómiai bemutatója, amit nagy érdeklődéssel és élvezettel nézett végig, 
leszámítva persze a bűzt.243 Szélesebb tömegeket vonzottak a Borbély-Sebészek 
Társaságának anatómiai előadásai. A Társaság igazgatótanácsának feljegyzései 
arról tanúskodnak, hogy az 1630-as évekre a megjelenésre kötelezett sebészek 
helyett már sokkal inkább a laikus érdeklődők tolongtak a székház boncolási 
helyszínként szolgáló konyhájában. Egy idő után már olyan sok kíváncsiskodó 
préselődött össze az épület körül, hogy az ablakokon bekukucskálva megfigyel-
hessék a boncolás eseményeit, és oly mértékben zavarták a járókelőket és a kör-
nyékbélieket, hogy a Társaság megvásárolta a székházat körülvevő területet, így 
biztosítva, hogy a hatóságok ne avatkozzanak bele a „rendezvénybe”.244 Vesalius 
ábrázolásaiból és a korabeli lakosság lelkes érdeklődéséből egyaránt azt látjuk, 
hogy a kora modern szubjektum igyekezett olyan közel kerülni a felnyitott 
emberi testhez, amennyire csak lehetett.

Ha a boncszínházak történetét tekintjük, a vizsgálódó szubjektumnak és a holt-
testnek, a testiségnek a kora újkorban tapasztalható növekvő közvetlensége, egysége 
eltűnik a 17. század második felére a hulla és az anatómia ábrázolásain. Ekkorra a test 
immár mint a radikálisan Másik nyer meghatározást, olyan abjektálódott objektum-
ként, amelyről csak mint szükséges rosszról veszünk tudomást, és csak annyi időre, 
amíg bemutatjuk, hogy teljes egészében uralmunk alatt áll. A lenti két kép jól érzé-
kelteti a változó hozzáállást: Vesalius szinte átkarolja a felfüggesztett hulla karját az 
1543-as anatómiakönyvének belső címlapján (fentebb pedig láthattuk, hogy a külső 
címlapon puszta kézzel nyúl bele a felboncolt hulla hasüregébe), míg Rembrandt 
1632-es festményén a kíváncsi, de tartózkodó tekintetektől körülvett Tulp doktor 

243  The Diary of Sir Simonds D’Ewes. Szerk. Elizabeth Bourcier (Paris: Didier, 1974), 128. Idézi 
Nunn. i. m. 5.
244  Sidney Young. The Annals of the Barber Surgeons of London (New York: AMS, 1978 [1890]), 
335. Idézi Nunn. i. m. 6.



133

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

már óvatosabban, az eszközzel mint az orvost kiterjesztő protézissel nyúl a tetem-
hez, mintha az új, kartéziánus hozzáállást lenne hivatott megjeleníteni. Richard Sugg 
megfogalmazásában: ahogy Vesalius után haladunk előre az időben, az anatómia 
egyre hidegebb, keményebb lesz, mígnem „a 18. századra szó szerint elveszik belőle az 
életre keltés ereje, elveszik belőle a lélek”.245

Descartes filozófiájának egyik leglényegesebb pontja a lélek és a test dualizmusá-
nak, a szubjektum alapvető kettősségének a tétele, ez a tanítás pedig a szubjektum 
anatómiájára alapul. Descartes pontosan azáltal különbözteti el a lélektől a testet, 
hogy az utóbbi részekre osztható, míg az előbbi minden vizsgálatra egységesnek 
és oszthatatlannak bizonyul.246 A darabokra bontható testben azonban már nem 
a makrokozmosz harmóniájának végtelen ismétlődéseit találjuk, hanem csupán 
részek halmazát, amelyre a cogito szubjektuma a diszkurzus, a szimbolizáció bőrét 
teríti. Az áttetszőnek vett nyelv ugyanis az a működés, amit a kartéziánus intel-
lektus uralni hivatott és használni képes, nem pedig a heterogén test. Vesalius 
bátorítón és majdhogynem derűsen tekint ki az olvasóra anatómiakönyvének 
képéről, miközben szinte átöleli a felfüggesztett és felboncolt hullát. Ezzel szem-
ben Rembrandt festményén, a Tulp doktor anatómialeckéjén inkább döbbenet, 

245  Richard Sugg. Murder after Death: Literature and Anatomy in Early Modern England (Ithaca 
– London: Cornell University Press, 2007), 210.
246  „The thinking thing, when it began to think, found not repetition and hence similarity, but 
chaotic divergence, assymetry, a collection of pieces. Out of this collection of pieces it would, even-
tually, be possible to manufacture an assembly – a human being which, possessing the form of 
humanity, was nevertheless understood as essentially split”. Sawday. The Body Emblazoned, 146.



134

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

aggodalom, szigor uralkodik. Nem a felfedezés izgalma ül ki a polgárok arcára, 
hanem az igyekezet, hogy maguk mögött tudják ezt a borzalmat, és a jelenség 
szörnyűségére a néző figyelmét is felhívják. Más dráma zajlik Tulp doktor anató-
miaóráján, mint az emblematikus színházban vagy a reneszánsz anatómiai bemu-
tatón: a tekintetekben itt a testétől elidegenedett modern szubjektum drámája 
tükröződik. Az ideológia történetének szempontjából ez az „anatómiai tekintet” 
a legfontosabb produktuma a modern anatómiai színháznak, mivel magának a 
megismerő szubjektumnak, az anatómusnak az identitását hozza létre.247

A testhez kapcsolódó vizsgálódásaim elején a kora modern és a posztmo-
dern között érzékelhető, főképpen ismeretelméleti változásoknak tulajdonít-
ható hasonlóságból indultam ki. Megállapítottam, hogy a kultúra jelelméleté-
vel foglalkozó posztstrukturalista kutatásokban a 80-as évek elejétől kezdve 
egyre több figyelem irányul arra a növekvő érdeklődésre és affinitásra, amellyel 
a posztmodern fordul a kora újkori kultúra felé. Ez az érdeklődés leginkább 
azokra a kora modern szövegekre és társadalmi gyakorlatokra irányul, amelyek a 
maguk korában úttörőnek vagy akár felforgatónak számítottak amiatt, ahogy az 
identitás technológiáit és a test belső tereit feltérképezték és tematizálták. 	
A kulturális regiszterek keveredésével a posztmodern és a kora modern kultúra 
között lévő párhuzam még inkább szembeötlővé válik, ugyanis a sokáig magas 
kultúraként kanonizált reneszánsz szövegek most a populáris kultúra árucikke-
iként bukkannak fel. Egyúttal beleilleszkednek abba az általános dekanonizáló 
és újrakanonizáló folyamatba, amely megkérdőjelezi az eddigi olvasási eljárások 
és kitüntetett szövegkorpuszok szilárdnak vélt pontjait, áthelyez kultikussá vált 
vagy démonizált szerzőket, és beemel eddig kiszorított, előítéletekkel kezelt szö-
vegeket.

A  kora újkori szubjektivitással és én-formálással kapcsolatosan kiterme-
lődő szakirodalom kitüntetett témája, az emberi test központi szerepet foglalt 
el a „szubjektivitás felfedezésében” a 16. és a 17. század fordulóján – ezt tár-
gyaltam már a második fejezetben. A test faggatásának kora újkori kérdésfelte-
vései és ábrázolási hagyományai ugyanakkor nem csupán a posztstrukturalista 
szakirodalomban, hanem a posztmodern általános kulturális gyakorlataiban is 
visszaköszönnek, hiszen a testbe való behatolás egyre tematizáltabb a vizuális és 

247  „The empirical gaze – the eye as pure ideology – reduces the world to a series of objects on 
which it inscribes meaning; by the mediation of the eye, the self views itself as both distinct from 
these objects of view and sovereign over them”. Sergei Lobanov-Rostovsky. „Taming the Basilisk”. 
The Body in Parts. Szerk. David Hillman és Carla Mazzio (London and New York: Routledge, 
1997), 200.



135

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

narratív megjelenítésekben. Ha áttekintjük a bevásárlóközpontok, plázák, mul-
tiplex mozik, alternatív kiállítóközpontok vagy a bestsellerek képvilágát, szinte 
biztosra vehető, hogy találkozunk azokkal az elemekkel, amelyeknek fokozott 
jelenléte kapcsolatot teremt a kora modern és a posztmodern reprezentációs 
hagyományok között. Néhány példával szemléltetem az anatómiának ezt a hete-
rológiai fordulatát, melynek során azt találjuk, hogy a test feltárása bevonul a 
posztmodern élet mindennapi gyakorlataiba, látványosságaiba.

Az Indiana University központi könyvtárának épületében a kilencvenes évek 
elején nagy poszterrel találtam szembe magam, amely a Coriolanus színpadi 
előadását hirdette a következő felirattal: „A natural born killer, too.” A Shakes-
peare-dráma főszereplője is született gyilkos, hirdette a plakát, és Oliver Stone 
filmjének címe máris a reneszánsz dráma piaci bevezetésének eszközévé vált. Öt 
évvel később a University of Hull könyvtárában arról olvastam újságcikkeket, 
hogy Londonban mentőautók álltak készenlétben a Titus Andronicust játszó 
színház bejáratánál, a szervezők ugyanis igyekeztek a véres sárban vergődő, meg-
csonkított Lavinia látványától elájuló nézőket minél hamarabb ellátásban része-
síteni.

Nem sokkal ezt követően megtekintettem a csodált és gyűlölt Gunther von 
Hagens professzor változatos korpuszokat felvonultató kiállítását Bécsben, és 
alighogy értesültem az anatómiai színház felállítására és a nyilvános boncolás 
hagyományának újjáélesztésére irányuló programjáról, egy moziban a plakátok-
ról máris Hannibál, a Kannibál nézett farkasszemet velem óriási TITUS feliratok 
alól. Julie Taymor egy angol lord, Anthony Hopkins főszereplésével nagyjátékfil-
met szentelt a Titus Andronicusnak, a Shakespeare-kánon évszázadokon keresz-
tül egyik legproblematikusabbnak tekintett darabjának. Az ezredfordulóra már 
több tucat olyan sorozat és szappanopera futott a tévécsatornák műsorán, ame-
lyek a kórházat, a boncolást, a törvényszéki orvosszakértő vizsgálatait, a helyszí-
nelés borzalmait, tehát az anatómiát, a test felnyitását és vizsgálatát tematizálták.

A kánonalkotó ideológiák több évszázados kirekesztő hozzáállása, a kriti-
kusok folyamatos megbotránkozása és megbélyegző elutasítása után az 1970-es 
évek óta a színpadi kísérletekben, az értelmezői közösségekben és az általános 
kulturális piacon egyaránt megújult az érdeklődés a kora újkori angol tragédiák 
iránt. Ennek okát nem pusztán abban kell keresnünk, hogy a posztmodern közíz-
lés ugyanolyan előszeretettel fordul az erőszak és a horror megjelenítéséhez, mint 



136

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

a kora újkori közönség.248 A Titus Andronicus és egyéb bosszútragédiák iránt 
kialakuló újabb affinitást azoknak a kritikai diszkurzusoknak a tevékenységével 
is magyarázhatjuk, amelyek hosszú hallgatás után olyan kérdéseket tesznek fel, 
amelyeket az angol reneszánsz dráma is tematizál, de a korábbi kritikai közízlés 
figyelmen kívül hagy, vagy tudatosan ignorál.

Ami az újabb értelmezési kísérleteket illeti, megítélésem szerint a drámáknak 
ezzel az ellenállásával legjobban azok az előadásközpontú szemiotikai megközelí-
tések boldogultak, amelyek igyekeztek ismét ahhoz a feltételezésszerűen helyre-
állított színpadi megjelenítési elvhez hozzárendelni a drámát, amelynek alapján 
eredetileg íródott.249 Azok a híres vagy elhíresült részek, amelyek hagyományo-
san felháborodást, undort vagy akár röhejt váltottak ki a modern közönségből, 
egymáshoz kapcsolódó képek rendszereit keltik életre, amennyiben a reneszánsz 
emblematikus színház reprezentációs logikájának megfelelően értelmezzük őket. 
Az angol reneszánsz bosszútragédiák színpadra állításai során a rendezők termé-
szetesen a túláradó erőszak megjelenítését tartották a legnagyobb kihívásnak, de 
a szimbólumok bonyolult sorozatával végzett stilizálás és a több vödörnyi szín-
padi vérrel keltett naturalista látvány egyformán alkalmatlannak tűnt a drámák 
színpadi természetének felfedésére.

Kérdéses, mit tud kezdeni a valószerűség reprezentációs logikájára épülő pol-
gári realista hagyomány és az azon nevelkedett olvasóközönség az angol rene-
szánsz tragédiák látszólag irracionális, már-már abszurd jeleneteivel. A legfonto-
sabb talán az, amire David Hillman hívja fel a figyelmünket: először is meg kell 
próbálnunk „visszamásznunk a saját testünkbe, és teljesen megtestesült olvasó-
ként olvasni, hogy megérthessük a kor és a korabeli nyelv rendkívül szomatikus 
természetét”250, az identitás és a „zsigerekig hatoló ismeretek” között lévő kapcso-
latot az angol reneszánsz tragédiákban, és onnantól kezdve nem fognak akkora 
megütközést kelteni bennünk a test túláradóan radikális megjelenítései sem.

A közismert és szilárdan kanonizált darabok is tobzódnak a szélsőséges bor-
zalomkeltésben, legfeljebb megpróbálunk nem venni tudomást róluk. A Spanyol 

248  „[…] it is an interesting sociological point that the Elizabethans had, like us, a penchant for 
gory entertainment”. Cynthia Marshall. The Shattering of the Self: Violence, Subjectivity, and Early 
Modern Texts (Baltimore, London: The Johns Hopkins University Press, 2002), 107.
249  Alan Dessen – több munkájában is – az elsők közt hívta fel a figyelmet arra, hogy az újkori 
drámák olvasásában mekkora fontossága van a kultúra általános szemiotikai diszpozíciójára épülő 
színházi reprezentációs logikának, lásd 171–173. jegyzet.
250  David Hillman. Shakespeare’s Entrails. Belief, Scepticism and the Interior of the Body (Hound-
mills – New York: Palgrave Macmillan, 2007), 2.



137

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

tragédiában (The Spanish Tragedy, Thomas Kyd) Hieronimo fiának többnapos 
hullájával jelenik meg a színpadon, mielőtt a zárójelenetben ellenfelei lába elé 
köpné saját kiharapott nyelvét. A  máltai zsidó (The Jew of Malta, Christop-
her Marlowe) Barabása olyan kínszenvedést tervez ellenségének, hogy abba a 
modern kőszínházak polgári színdarabjain nevelkedett nézőnek jobb bele sem 
gondolnia: miután megmérgezte a lányát is befogadó apácazárda összes lakóját, 
sorozatos tőrvetések, gyilkosságok és pálfordulások után új szövetségesét, a török 
vezért a padló alá rejtett forró üstbe ejtve akarja megsütni. Shakespeare Hamlet-
jének elején az apa feltételezett szelleme hosszasan és részletekbe menően ecseteli 
a mérgezéses gyilkosság egyik legagyafúrtabb változatát és annak szövetroncsoló 
hatásait, a Lear királyban pedig az agg Gloucesternek egyszerűen kitapossák 
mindkét szemét (erre a brutális eljárásra persze csak akkor figyelünk fel, ha szoro-
san olvassuk a dáma szövegét). Ha a kevésbé kanonizálódott darabokat vesszük 
szemügyre, még nehezebbé válik elképzelnünk, hogyan lehetne megjeleníteni 
bizonyos részeket.

A  bosszúálló tragédiájában (The Revenger’s Tragedy, Thomas Middleton) 
Vindice rég halott jegyesének koponyájával jelenik meg a prológus szerepében a 
színpadon. A darab közepén a parázna herceget méreggel megrohasztja, nyelvét 
tőrrel a földhöz szegezi, szemét kitolni készül, miközben arra kényszeríti, hogy 
végignézze, ahogy a szomszéd szobában fattyú fia felszarvazza. A The Atheist’s 
Tragedy (’Az ateista tragédiája’, Cyril Tourneur) bosszúállójának kezében vala-
hogy megfordul a fejsze, és saját magát fejezi le hirtelenjében. Az Amalfi hercegnő 
című tragédiában (The Duchess of Malfi, John Webster) testrészeket küldenek 
üzenetként, ahogy a Titus Andronicusban is. A 17. század végétől egészen a leg-
újabb kritikai törekvésekig dekadens, perverz sületlenségnek tartották a drámák 
ilyesfajta jeleneteit. A következőkben ez utóbbi, talán a legtöbbet vitatott bos�-
szútragédiára koncentrálok.

Ha saját reprezentációs elvárásainkkal olvassuk az újabban kétségtelenül rene-
szánszát élő Titus Andronicust, a szöveg helyenként már-már idegesítővé válik.251 

251  A protomodern emblematikus darab és a modern elváráshorizont összeférhetetlensége okol-
ható azért, hogy a darab oly sokáig a Shakespeare-kánon fekete báránya volt. A koherenciaalko-
tásra törekvő értelmezők pedig gyakran a tragédiában megjelenő végtagok helyett „legszíveseb-
ben Shakespeare-nek vágták volna le azt a kezét, amelyikkel a drámát írta”. James Calderwoodot 
idézi Philip C. Kolin. „Titus Andronicus and the Critical Legacy”. Titus Andronicus. Critical Essays. 
Szerk. Philip C. Kolin (New York and London: Larland Publishing, 1995), 3. A darab posztmo-
dern reneszánsza annak köszönhető, hogy az újabb értelmezői eljárások és a (fogyasztói) kultúra 
jelenségei kialakították azt a horizontot, amelyből a darab ismét érdekfeszítőnek és jelentősnek, 
jelentésesnek tűnik számunkra.



138

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

A kritikusokat és a rendezőket leginkább foglalkoztató, nehezen magyarázható 
részek egyike Titus testvérének monológja (2.4). A darab egyik dramaturgiai 
fordulópontján, Lavinia megtalálásánál Marcus, mielőtt bármi ténylegeset is cse-
lekedne, negyvenhét soron keresztül azt részletezi, milyen gyötrelmes látványt 
nyújt unokahúga, akit Tamora fiai megerőszakoltak, majd mindkét kezét levág-
ták, és kitépték a nyelvét. Marcus túláradó retorikája teljességgel idegennek és 
alkalmatlannak tűnik egy olyan helyzetben, amikor az ember mindenekelőtt 
ösztönösen és kétségbeesetten segítségért kiáltana vagy elsősegélyt nyújtana, 
ahogyan erről a színész Terry Kraft is beszámol, mikor a próbák során kialakuló 
szituációkat írja le.252 Más hozzáállás alakulhat ki azonban bennünk a színpadi 
megjelenítéssel szemben, ha a Titus Andronicus emblematikus színpadának kép-
rendszerében elhelyezve a fájdalom és a megismerés felnagyított emblémájaként, 
tableau miserabilisként értelmezzük Lavinia vérző, megcsonkított testét. Ezt az 
értelmezést már nem zavarják meg olyasfajta aggályok, hogy miképpen élhette 
túl Lavinia a szörnyű vérveszteséget, és miért nem látta el sebeit késlekedés nélkül 
a nagybátyja.

Ha értelmezői horizontunk részét képezik azok az ikonográfiai hagyomá-
nyok, amelyek az emblematikus színházban megteremtették az alapját ennek a 
nem-realista színpadi logikának, és ha a megjelenítés hagyományai mellett szá-
mításba vesszük a színház társadalmi-történelmi kontextusának általános szemi-
otikai diszpozícióját is,253 teljesebb értelmezést nyerhetünk azokról a reprezentá-
ciós technikákról, amelyek az erőszak, az abjekció, az „irreális” cselekmény miatt 
oly sokáig részesültek a kritikusok elmarasztalásában vagy megvetésében.

Az angol reneszánsz dráma előadásközpontú megközelítései feltárták, hogy 
az emblematikus színház, amelyben ezek a szövegek aktiválódtak, nem törekedett 
az aktuális valóság mimetikus másának létrehozására. Ehelyett olyan összetett, 
többszintű jelentésrendszerbe igyekezett belevonni a nézőt, amelyben különféle 
ikonográfiai hagyományok egyidejűleg működtek, hogy megképezzék a minél 
totálisabb, a közönséget minél erőteljesebben bevonó hatást. Ahogy a IV. feje-
zetben már tárgyaltam, az emblematikus színház természetesen nem azt jelenti, 

252  Alan Dessen. Titus Andronicus. Shakespeare in Performance (Manchester and New York: 
Manchester University Press, 1989), 54.
253  A szemiotikai diszpozíció a társadalomnak a jelölés alapvető természetére, a valóság és az 
ember jelentésességének garanciáira irányuló legalapvetőbb meggyőződéseit jelenti. A szemiotikai 
diszpozíció határozza meg azt is, hogyan vélekedik a kultúra a valóság megjeleníthetőségéről, a 
reprezentáció korlátairól, következésképpen alapjaiban van hatással az adott társadalom színház-
modelljére. Lásd Lotman. „Problems in the Typology of Cultures”, 216.



139

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

hogy az angol reneszánsz színpad lépten-nyomon emblémákat állított színpadra, 
bár konkrét emblémák is kimutathatók a drámai szövegekben. Sokkal inkább 
arról van szó, hogy a nézők az ikonográfiai hagyományok alapján készek voltak 
olyan szimbolikus kódok alkalmazására, amelyek több szinten asszociációk jelen-
téshálózatát rendelték hozzá az egyébként kisszámú színpadi objektumhoz.

A színházi hatás ilyesfajta totalitására tett kísérletet válaszként értelmezhet-
jük a kornak azokra az ismeretelméleti bizonytalanságaira, amelyek a kora újkori 
kultúra alapvetően ingatag szemiotikai diszpozíciójával kapcsolatosak. A totális 
hatást a színház a jelen pillanatra való koncentrációval és több jelcsatorna (hang, 
látvány, beszéd, fény, szagok, tapintás) egyidejű használatával igyekszik elérni. 
Természetesen a színházban kialakuló bennefoglaltatottságnak ezt az élményét, 
a színházi hatást nem mindig lehetséges pusztán jelentésképzésként leírni, hiszen 
a színház célja sokszor pontosan az, hogy a jelentésen, a szimbolikus rögzülésen 
túllendítse, abból kibillentse a befogadót. Ahogy korábban a jelentésbizonyta-
lansággal és a kétféle mimézissel kapcsolatban kifejtettem, a reneszánsz emble-
matikus színház egyszerre alkalmazta a befogadó szubjektum pszichoszomati-
kus mélyrétegeire ható látvány (abjekció, erőszak, szexualitás) és az asszociációs 
mezőket halmozó, többszintű szimbolikus megjelenítés, az „emblematikus sűrű-
ség” technikáját.

Az univerzum rendjére, a valóság megismerhetőségére irányuló spekulációk 
és filozófiai kérdésfeltevések, a világ jelentésességének általános megkérdőjelező-
dése közepette a színház olyan terepet kínált, ahol az emblematikus sűrűség, a lát-
vány által megképzett hatás és a közönségbevonás technikái a néző számára olyan 
összetett élményt nyújtottak, amely a valósághoz való közvetlenebb hozzáférés-
nek, a tapasztalat másképp elérhetetlen közvetlenségének ígéretét hordozta. Az 
angol reneszánsz tragédiák hatását nem lehet leegyszerűsítve a horror ábrázolásá-
val vagy a szenzációra éhes közönség igényeit kielégítő erőszakkal magyarázni.254 
Sokkal inkább arról van szó, hogy a színpadi reprezentációs technikák az amúgy 
is rituális térnek számító színpadon eltörölni látszanak a közönség valósága és a 

254  „Many (but not all) of the violent elements of Renaissance English tragedy are both emotion-
ally charged and symbolic. Stage violence may in a given context allude to existing iconographic 
traditions of the Renaissance, the same traditions manifested in the visual arts of the era. Such a 
view of violence regards the bloody instruments of murder, the grotesque limbs of dismembered 
bodies, and the cruel and inhuman devices of torture presented on the Tudor and Stuart stage 
not simply as sensationalist stage violence but as symbolic icons which express widely understood 
moral and ethical concepts”. Huston Diehl. „The Iconography of Violence in English Renaissance 
Tragedy.” Renaissance Drama 11 (1980), 30.



140

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

színházi megjelenítés közötti különbséget. Cynthia Marshall a Titus Andronicust 
például az ilyesfajta reprezentációs technika alapján a kemény pornográfiához 
hasonlítja.255

Mindezzel párhuzamosan az erőszak és az erőszaknak alávetett test színpadra 
állítása más energiákból is táplálkozott. Fokozódó kíváncsiság és fürkésző kutatás 
tárgyává vált az ember testi, anyagi felépítménye mint az új, kora modern típusú 
zárt identitásnak, a kialakulófélben lévő, Norbert Elias által homo claususnak 
nevezett újkori szubjektivitásnak a területe.

[…] a tokba bújt énre vonatkozó elképzelés az újabb filozófia egyik 
állandó vezérmotívuma. […] Az az elképzelés azután, hogy az egyes 
ember homo clausus, magáért való kis világ, […] meghatározza az 
emberről alkotott képet. […] magva, lényege, voltaképpeni önmaga 
belsejében ugyancsak mintha láthatatlan fallal lenne elzárva min-
dentől, ami rajta kívül van, tehát az összes többi embertől is. Ám 
magának e falnak a természetéről szinte sohasem gondolkodtak 
el. […] Vajon a test az edény, mely bensejében tartja elzárva vol-
taképpeni önmagunkat? Vajon a bőr a határ a „belső” és a „külső” 
között?256

Ahogy az újabb szakirodalom többször is rámutat, az identitásnak mint az ember-
ben belsőleg elhelyezkedő és belülről fakadó dolognak a gondolata új elképzelés 
a kora újkori kultúrában, amely a későbbi racionalizmussal és a kartéziánus disz-
kurzussal megszilárduló cogito szubjektivitásának felbukkanását jelzi. A belsővé 
tételnek ez a folyamata olyan kihívás, amelyben az angol renszánsz dráma számos 
karaktere elbukik: a szubjektivitásnak két lehetséges típusa között ingadoznak, 
és végül köztes, abjekt szubjektumokká válnak a korábbi, Isten által garantált, 
metafizikus önazonosság és az újabb, önrendelkező szubjektumtípus alternatívái 
között. Michael Neill ezt a jelenséget az emberi belsőről szóló új diszkurzusnak 
nevezi, amelyben kitüntetett szerep jut a testnek, hiszen falai (látszólag) az ember 

255  „Because of its troubling of the phenomenological border between the real and the represen-
tational, Titus Andronicus bears comparison to hard-core pornography”. Marshall. The Shattering 
of the Self, 112.
256  Elias. A civilizáció folyamata, 41–42. Elias vizsgálatait a heterogenitást hangsúlyozó poszt-
strukturalista szubjektumelméletek előkészítésének is bátran tekinthetjük. Történeti perspektívája 
feltárja számunkra, hogy a posztmodernben megkérdőjeleződő homo clausus voltaképpen a kora 
modern kor anatomizáló vizsgálatai után kezd el kialakulni.



141

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

identitását, szubjektivitását zárják közre. A test felnyitásának különféle ábrázo-
lásai és metaforái ennek az újfajta szubjektivitásnak a keresését tematizálják.257 
Ezek a reneszánsz, abjektálódott szubjektumok nagy hasonlatosságot mutatnak a 
posztmodern dráma plurális szubjektumaival, akik a modernizmus nagy elbeszé-
lései által garantált szubjektummodellek válságát jelenítik meg.

A kor episztemológiai válságára adott reakcióként értelmezett, erőszakot és 
abjekciót megjelenítő technikák hátterében azt a kulturális késztetést találjuk 
tehát, amely a felszínek alá, a külcsín mögé akar hatolni, amely azokba a sebekbe 
kíván belevájni, amelyek vizsgálata (főképp vallásos kódok miatt) korábban tiltva 
volt. A kora újkori kultúrának három populáris intézménye elégítette ki elsősor-
ban ezt a kíváncsiságot: a vesztőhely, a nyilvános anatómia és a közszínház. Valódi 
sebek, vágások, kínzóeszközök és sebészi beavatkozások fedték fel a közönség szá-
mára a test titkait a nyilvános kivégzéseken és az anatómiai színházban, míg a 
drámai színházakban a színészek testén ejtett emblematikus sebek, a szinte önálló 
életre kelt testrészek és hullák, az élet és a halál között lebegő testek tematizálták 
ezt a kulturális érdeklődést.258

Az identitás titkainak terepeként elképzelt emberi belső iránt kialakuló 
kora újkori érdeklődés beszédes példáját olvassuk Philip Sidney Defense of Poesy 
című művének a komédiát és a tragédiát tárgyaló részében. Sidney úgy véleke-
dik, hogy a dráma alkalmazásának megvannak a megfelelő módjai, és a helyesen 
alkalmazott „tragédia felnyitja a legnagyobb sebeket, és megmutatja a hazugság 
hártyájával befedett kelevényeket”.259 Ezek a fekélyek a társadalom testében és 

257  Neill. Issues of Death, 159.
258  A szenvedő, megkínzott test reprezentációinak kiterjedt hagyománya volt már a középkor-
tól kezdve, különösen a mártírok, mártírhalált halt szentek életét megjelenítő képzőművészeti, 
ikonográfiai ábrázolásokban, ezek azonban gyakran sematikusak vagy idealizáltak voltak. Lásd pl. 
Ivan Gerát. Legendary Scenes: An Essay on Medieval Pictorial Hagiography (Bratislava: Veda, 2013). 
A hagiográfiai hagyomány vizuális meghatározottsága a reformáció képkultusz- és ereklyetagadó 
hagyománya miatt át kellett hogy alakuljon egy narratív, az igére és a tanúságtételre koncentráló 
hagyománnyá. Ennek kiemelkedő példája John Foxe Actes and Monuments of these Latter and Peril-
lous Days, Touching Matters of the Church című monumentális munkája a protestánsok üldözteté-
séről a katolikus egyház által, amely 1563-as első megjelenését követően még Foxe életében három 
újabb kiadást megért (1570, 1576, 1583), és az egyik legnépszerűbb 16. századi angol olvasmány 
volt. Vö. Tóth Zsombor. „Protestáns biográfia és hosszú reformáció: Kálvin János latin nyelvű élet-
rajzának 18. századi ismeretlen magyar fordításáról (előtanulmány)”. A reformáció emlékezete: Pro-
testáns és katolikus értelmezések a 16–18. században. Szerk. Száraz Orsolya (Debrecen: Debreceni 
Egyetemi Kiadó, 2018), 136–55. 137.
259  Philip Sidney. „A költészet védelme”. Ford. Molnár Katalin. Francia és angol poétikák, 1392–
1603. Szerk. Horváth István (Szeged: JATE, 1975), 53–129. 89. Az eredetiben: „So that the right 
use of Comedy will, I think, by nobody be blamed, and much less of the high and excellent Tragedy, 



142

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

az egyén identitásában lévő sebeknek a metaforájaként is olvashatók. Az anato-
mizálás lefosztja a bőrt, a húst, az álarcok rétegeit a korai újkor individuumáról, 
de folyamatosan tematizálja azt a bizonytalanságot is, amely körülveszi a vérző 
szubjektum összerakhatóságát. A későbbi fejezetekben igyekszem majd feltárni, 
milyen konkrét vallási, társadalmi, kollektív emlékezetmunkával kapcsolatos 
motivációi lehettek ennek az általános anatomizáló késztetésnek. Mivel a korai 
polgári berendezkedés ideológiáiban a nyelvi okfejtés válik az egót takaró bőrré, 
a kora modern szubjektum szubjektivitásában és a társadalom testében varasodó 
fekélyeket részben a diszkurzív én-formálás (discursive self-fashioning) szövete 
takarja el, részben pedig az általános civilizációs rend, amely elválaszt bennün-
ket az anyai és libidinális testiségtől, az anyaméhnek egyszerre hívogató és elret-
tentő preszimbolikus emlékétől, amelyet megőrzünk saját belső tereinkben. Így 
tehát azt találjuk, hogy amikor a kora újkori dráma állhatatosan ismétli a befelé 
irányuló figyelem (inwardness) képeit, ennek nem csak a társadalom politikai 
testének gyógyítása, a body politic fekélyeinek közös, rituális bevarrása a célja; a 
befelé irányuló figyelem színpadra állításának okát a kora modern szubjektum 
önboncoló, anatomizáló hajlamában ugyanígy kereshetjük. Ezt a késztetést jelen-
tős mértékben a reformáció által előidézett nagy horderejű változások alakítot-
ták ki, amelyek a 16-17. század fordulójára traumatizálták a társadalmat. Ezeknek 
a változásoknak a részletesebb elemzéséhez érkezem el az V.5. és V.6. alfejezetben, 
ezt a Titus Andronicus reprezentációs logikájának és posztmodern színpadra állí-
tásainak tárgyalásával vezetem be.

V.2. A TITUS ANDRONICUS AZ EMBLEMATIKUS 
SZÍNHÁZBAN

Bár Shakespeare legelső tragédiájáról van szó 1593-ból, a Titus Andronicusban 
az egymással kapcsolatban lévő, a drámán belül ritmust alkotó képek több szin-
ten szervezett rendszerét ugyanúgy megtaláljuk, mint a későbbi darabokban. 
A tragédia egyik legkidolgozottabb képrendszere a nemi szerepek emblematikus 

that openth the greatest wounds, and showeth forth the ulcers that are covered with tissue”. „The 
Defense of Poesie” (1583). Literary Criticism from Plato to Dryden. Szerk. Allan H. Gilbert (Det-
roit: Wayne State University, 1962), 406–62.



143

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

megjelenítéseken keresztül végzett problematizálása vagy abjekciója.260 A szemi-
otikai és az ikonográfiai nézőpontokat egyesítő megközelítésemben azt vizsgá-
lom, milyen társadalmi gyakorlatok és ideológiai kódok működnek az emble-
matikus megjelenítések színpadi alkalmazása mögött, illetve azt, hogy ezekre 
a kódokra a színpad milyen hatásokon és technikákon keresztül kínál rálátást, 
egyfajta metaperspektívát.

Kritikai közhelynek számít, hogy a test belseje iránti kíváncsiság és az azzal 
kapcsolatos egyidejű félelem a kulturális reprezentációkban általában a női testet 
tünteti ki, és átalakítja a félelem, fenyegetettség, szörnyszerűség vagy másság emb-
lémájává. Ezt találjuk az angol reneszánsz színpadra szánt drámákban is. A női test 
azokat a nemi szerepeket játssza el, amelyeket a patriarchális rend belé vés, és ezek-
nek a daraboknak a szubverzív potenciálja gyakran abban áll, ahogy női karakterek 
megkísérlik áthágni ezeket a nemi határvonalakat és kategóriákat. A Titus Androni-
cusnak ugyanakkor figyelemreméltó sajátossága, hogy az emblematikus megjelení-
tések rendszere egyszerre problematizálja mind a női, mind a férfi nemi szerepeket, 
és ez a rendszer akkor válik igazán láthatóvá, ha a drámaszöveget az eredeti emble-
matikus színház hipotetikusan rekonstruált színpadán hozzuk működésbe.

A darab elején a leírás úgy láttatja Rómát, mint hatalmas megcsonkított női 
testet. Róma „dicső teste” (1.1.190) megsebesült. A fejetlen Rómát folyton úgy 
emlegetik, mint olyan nőnemű valakit („she”), akinek a rend visszaállítására van 
szüksége a jelenlegi szituációban, amelyet versengés, bizonytalanság és veszteség 
jellemez. Ez a női test, amelyet a civilizációs rend férfi hatalmasságainak kellene 
karbantartania, hirtelen mostoha sorsra jut, nem funkcionál, és az Andronicusok 
családi sírboltjának alakjában felnyitja teremtő és elnyelő méhét: a csatából győz-
tesen hazatérő, megöregedett Titus készülődik, hogy elesett fiainak holttestét a 
családi kripta szent falai között helyezze el.

Az anyaméh és a sír261 között rendszerszerű kapcsolat képződik a darabban, és 
így összetett emblémáját hozzák létre annak a vágyott és egyszersmind fenye-
gető anyai chorának, amelyet az „elnyelő méh” (swallowing womb) képe fejez ki. 
Julia Kristeva elméletében a chora a preszimbolikus ösztönkésztetések és pszi-
chikus, testi energiák gyűjtőhelye. Nem rendelkezik még határozott nemmel, de 

260  Ahogy James Cunningham is rámutat, a nemek abjekciójának a feltárására nem feltétlenül 
a feminista kritika a legalkalmasabb, ugyanis a Titus Andronicus nem a nő szubverzív erejét vagy 
önrendelkezését állítja helyre, hanem általában véve a nemek kategóriáit problematizálja. Vö. James 
Cunningham. Shakespeare’s Tragedies and Modern Critical Theory (London – Toronto: Associated 
University Presses, 1997), 176–77.
261  Womb és tomb: a két angol szó csak egyetlen betűben különbözik.



144

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

tartalmazza azokat az archaikus tapasztalatokat, amelyek lenyomatait az anya 
testével való szimbiotikus egység emlékeként hordozzuk.262 Ahogy a vérfertő-
zés tabuja és a kasztrációs félelem elszakít bennünket létezésünk eredetétől, az 
anya teste és képzete megjelölődik, és Másikként, a társadalmi nem által kódolt 
(engendered) abjekt elemként íródik bele a szimbolikus rendbe.

A teremtő és romboló feminitás nemileg kódolt szimbolikus megjelenítései 
közül az egyik hagyományos ikonográfiai ábrázolás a vagina dentata, amelyet 
a Titus Andronicus több dramaturgiailag fontos jelenete állít színpadra, ezek 
közül is a leglátványosabban az erdei verem képében (2.3). Az Aaron által állított 
csapda, az üreg mint beszippantó anyaméh, csapda és sírbolt, mint vagina dentata 
a második helyet foglalja el abban a négy emblematikus jelenetből álló sorozat-
ban, amely a dráma dramaturgiai ritmusát adja. A családi sírbolt, a csapdának 
szánt üreg, Lavinia vérrel teli szája és Tamora habzsoló, majd vérző szája alkotják 
ezt a sorozatot. Az előadásközpontú szemiotikai értelmezés egyik alapvető meglá-
tása, hogy az ilyesfajta párhuzamok felfedezéséhez nem kapunk mindig kódokat 
magában a drámaszövegben, ezért kell a tragédiát egy színpadi logikához hozzá-
rendelve olvasnunk. Mindenképpen feltehető, és képzeletünk színpadán beren-
dezhető, hogy Tamora szája vérzik, mikor Titus leszúrja.263 A jelenetek között 
lévő kapcsolatot a vér végigvonuló képrendszerén kívül megerősíti az a tény is, 
hogy megjelenítésükben minden valószínűség szerint az emblematikus színház 
színpadának közepén található csapóajtót alkalmazták. A sorozat első jelenetében 
a csapóajtó az Andronicusok családi sírboltjaként és Róma anyaméheként áll; a 
második jelenetben a csapóajtó az az üreg, amelyet Aaron készít elő, hogy Titus 
fiait tőrbe csalja. A szöveg aktiválásakor, az előadásszöveg képződésekor ismét 
a rendezőn, illetve a drámaszövegből előadásszöveget létrehozó képzeletünkön 
múlik, hogy az üreggel valamilyen módon rímeltetjük-e a darab végén Tamora 

262  Vö. Kristeva. Powers of Horror. An Essay on Abjection, I. „Approaching Abjection”.
263  A vér képvilágában ezt a fontos párhuzamot több színpadra állítás, illetve filmfeldolgozás is 
észrevette és alkalmazta, a kérdéssel részletesen az V.4. fejezetben foglalkozom. A womb / tomb / 
pit párhuzamokhoz lásd: Karen Tatum. „Lavinia and the Powers of Horror in Titus Andronicus”. 
Egotistics, Vol. 1.1, 2000; Marion Wynne-Davies. „’The Swallowing Womb’: Consumed and Con-
suming Women in Titus Andronicus”. The Matter of Difference: Materialist Feminist Criticism of 
Shakespeare. Szerk. Valerie Wayne (Ithaca: Cornell UP, 1991), 129–551. Az ilyesfajta párhuzamok 
fontosságára Alan Dessen is felhívja a figyelmet, mivel ezek tették működővé a darab és a színpadi 
előadás képrendszerét. Ezek az összefüggések azonban, előadásközpontú megközelítés híján, nem 
mindig hozzáférhetők a modern olvasó és néző számára. „Such analogous actions can also be seen 
or inferred in Shakespeare’s (and other Elizabethan) plays, but today’s reader or playgoer is less 
likely to catch such links as originally scripted when the original signals are not heeded”. Alan Des-
sen. Titus Andronicus. Shakespeare in Performance, 82.



145

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

vérző száját. A sornak ezzel a második elemével kapcsolatban számos kritikus tár-
gyalta már azokat a szexuális és nemileg kódolt aspektusokat, melyek a sűrű erdő 
által rejtett „mély üreg méhének”264 leírásaiban felfedezhetőek. A következőkben 
erre a jelenetre koncentrálok.

A több mint félszáz soron végighúzódó képrendszerben itt a vagina dentata 
emblémája olvasztja egybe az anyaméhnek, a világot felfaló szájnak és annak a 
barlangnak képeit, amely hagyományosan a kezdetnek és a végnek, születésnek és 
halálnak, anyaméhnek és sírnak egyaránt szimbóluma265:

„Milyen álnok lyuk ez,
Melynek száját vadon-nőtt gaz fedi,
Behintve frissen hullt vér permetével...” (39)

„What subtle hole is this, 
Whose mouth is covered with rude-growing briers,
Upon whose leaves are drops of new-shed blood...”
(Quintus, 2.3.198)

Fontos ugyanakkor meglátnunk azt a rendszerint figyelmen kívül hagyott pár-
huzamot is, amely a darab egészét szervező képrendszer megteremtésében játszik 
fontos szerepet. Tamora leírása, amely még a jelenet elején, Martius és Quintus 
csapdába ejtése előtt bevezeti az anyaméhként megjelenített üreg képét, deikti-
kus nyelvhasználatában nagy hasonlóságot mutat Titusnak a családi sírboltról 
mondott szavaival. A felfokozott drámai deixis a két jelenetet a darab legkon-
centráltabb, jelenre összpontosító részeivé teszi. Titus a következőképpen beszél 
a családi sírról a darab elején:

„Pihenjetek békében...
Itt nem les árulás, nem nő irígység,
Nem tép átkos viszály, nem zúz vihar...” (14)

264  Titus Andronicus, 41. „I may be plucked into the swallowing womb / Of this deep pit”. (Quin-
tus, 2.2.239).
265  Vö. a „barlang” címszavakkal az alábbi helyeken: Dictionaire des Symboles. Szerk. Jean Cheva-
lier – Alain Cheerbrant (Paris: Laffont & Jupiter, 1982), 180. Mitológiai enciklopédia. Szerk. Sz. A. 
Tokarev (Budapest: Gondolat, 1988), I. 43. Jelképtár. Szerk. Hoppál Mihály – Jankovics Marcell – 
Nagy András – Szemadám György (Budapest: Helikon, 1990), 33. Szimbólumtár. Szerk. Pál József 
és Újvári Edit (Budapest: Balassi, 1997), 71.



146

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

„[...] repose you here in rest.
[...] Here lurks no treason, here no envy swells,
Here grow no damned drugs, here are no storms,
[...] rest you here.” 
(Titus, 1.1.153)

Titusnak az első felvonás első jelenetében a sírbolt felett mondott beszédénél 
még csak az angol eredetiből érezhetjük igazán a színpadi helyszínre mutató 
aktus erejét, Tamora szavainak deiktikus jellegére a második felvonás verem-jele-
neténél azonban már a magyar fordító is jobban felfigyelt:

„Ez a kettő ide csalogatott:
Látjátok, átok űl e völgyön itt;
Nap nem süt ide...
...itt e holt éjidőn
Ezer kobold, ezer mérges kígyó,
Tízezer varangy, ugyanannyi sűn
Oly rémes hangon és zagyván zajong...” (36)

„These two have ‘ticed me hither to this place. 
[...] Here never shines the sun, here nothing breeds,
[...] here at dead time of the night
A thousand fiends, a thousand hissing snakes,
Ten thousand swelling toads, as many urchins
[...] make [...] fearful and confused cries
[...] they would bind me here.”
(Tamora, 2.3.92)

Ahogy a IV. fejezetben már részleteztem, az emblematikus színpad háromrészes 
függőleges elrendezése mikrokozmoszként az egész univerzumot mint makro-
kozmoszt ábrázolta. A színpad tehát mindig a háttérben megjelenített égi szférák 
és a színpad alatt rejtőző alvilág között kifeszülve modellálta a földi világot. Ebben 
a térben a csapóajtó az alvilág kapujának a szimbóluma volt, következésképpen 
mai pszichoanalitikus olvasatban a tudattalan dimenzióit is jelöli. Ha figyelembe 
vesszük, hogy a középkori és kora újkori néphiedelem szimbolikája a női nemi 
szervet összefüggésbe hozta a pokol szájával, arra a meglátásra jutunk, hogy az 



147

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

alvilág, az anyai chora, a védelmező és potenciálisan megsemmisítő anyaméh és a 
női szexualitás asszociációs mezői mind összesűrűsödnek az üregnek mint vagina 
dentatának összetett emblémájában. Ez az embléma egyúttal jelöli azokat a más-
sággal, az anyaival, a testivel, a halállal kapcsolatos tudattartalmakat is, amelyek 
a tudattalanban, azaz a földi színpad, a csapóajtó alatt vannak elfojtva. A darab 
elején felborul a rend, mert a birodalom fejetlen, és már Saturninus és Bassianus 
rivalizálásával megkérdőjeleződik az élőknek és holtaknak a szokásrend szerint 
kijáró tisztelet. A „fejetlen Róma” káoszát az első színben a szenilis és impotens 
pátriárka vak és rosszul kiszámított döntése elmélyíti, és a sír, amelynek segítenie 
kellene bennünket a holtakkal való viszonyunk megteremtésében és ápolásában, 
átalakul Róma fenyegető, magába szippantó anyaméhévé, amely elkezdi felza-
bálni szülötteit. A „fejetlen Róma” képe és Alarbus áldozatban csonkolt testré-
szei, Tamora könyörgő keze és Titus saját fia ellen forduló, hirtelenkedő keze már 
a darab legelején bevezetik a test kiterjedt színpadi képrendszerét, ebben bomlik 
ki a tragédia emblematikus jelentésszerkezete.266

Arra is érdemes ugyanakkor felfigyelnünk, ahogy Tamora a második felvonás-
ban nyelvileg megteremti a színpadon ennek a szörnyű helynek a képét. A jele-
netben előadott két beszéde látszólag teljesen kizárja egymást. Először, mikor 
Aaronnal, a szeretőjével találkozik, a terepet a szerelmi játékok ideális helyszíne-
ként írja le. Alig várja már a szexuális együttlétet a mórral az erdőben, ami való-
ban konvencionális emblémája a termékenységnek és a szexualitásnak. Nem sok-
kal ezután, mikor bosszúra tüzeli fiait, és igyekszik elérni, hogy azok végezzenek 
Bassianusszal és Laviniával, hosszas leírásában a környezetet szörnyű, pokoli hely-
színként festi le, közepén a borzasztó veremmel. Tudjuk, hogy Tamora retorikai 
értelemben két ikonográfiai–retorikai toposzt alkalmaz itt, a locus amoenus és a 
locus horribilis bevett ábrázolásait, mégis furcsa, hogy ugyanannak a helynek két 
ennyire különböző, ellentétes megjelenítése ilyen hirtelen, alig 70 sornyi különb-
séggel követi egymást. Tamora képes ugyanazt a környezetet két különböző és 
ellentétes értelmű helyszínné alakítani pusztán retorikai teljesítményével, az ut 
pictura poesis hagyományát egyesítve azzal az ikonográfiai módszerrel, amely in 
bonam partem és in malam partem, azaz jó és rossz jelentésben értelmezi ugyan-
azt a jelet. Ez a retorika általában véve lehetséges és szükséges is a csaknem üres 

266  Ennek a színpadi logikának a fontosságát hangsúlyozza monográfiájában Alan C. Dessen is, 
a realisztikus és stilizáló színpadra állítások problémáit fejtegetve: „By far the best example of such 
theatrical imagery is provided by some obvious and not so obvious on-stage images linked to hands 
and parts of the body (perhaps the most often cited recurring image of this play)”. Titus Andronicus. 
Shakespeare in Performance, 86.



148

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

emblematikus színpadon. Az a tény azonban, hogy Tamora ilyen látványosan 
mutatja be a retorika potenciális erejét, egyfajta művésszé, csaknem mágussá ala-
kítja őt, aki képes befolyásolni érzelmeinket és érzékleteinket. A gót (és immár 
római) császárnő azt a képességét gyakorolja itt, amely a bosszúk és cselszöve-
vények hálózatában a legveszélyesebb játékossá teszi: képes áthágni a kategóriá-
kat, képes kibújni a skatulyákból, beleértve a társadalmi nemek sztereotípiáit is. 
Tamora és protézise, Aaron az abjekciónak olyan működését jelenítik meg, amely 
átjárja Róma beteg testét, egyre nagyobb sebeket hagyva hátra. A nemek sztereo-
típiái alapján nehéz besorolni őket. Tamora képes helyenként kedveskedőn, 
hízelgőn vagy akár kölykeit védelmező anyatigrisként a nőstényt játszani, ugyan-
akkor a hideg, józan, racionális és hagyományosan férfiasnak tekintett érvelés-
ben is gyakran jeleskedik. Aaron sok helyen martalócként jelenik meg, máskor 
azonban olyan jegyeit viseli az erotikának és az anyai gyengédségnek, amelyeket 
a patriarchális rend a dráma értékvilágában a nővel társít. Túlélő képességük a 
római környezetben ennek a tehetségüknek köszönhető, amellyel áthatolnak a 
kategóriák határvonalain. Kristeva terminológiájával élve: kétértelműek, struk-
túra-ellenesek, köztesek, abjekt elemek. Áthágják a nemi kategóriákat, ellentétben 
a rómaiakkal, akiket kezdetben mereven kötnek társadalmi szokásaik által rögzí-
tett identitásmintáik, később pedig nem áthágják, hanem fokozatosan elveszítik 
nemi jellemvonásaikat.

Titus kétségbeesetten próbálja megtartani pátriárkaszerepét, miután eluta-
sította a császári jelvényt, és ebben az igyekezetében hibát hibára halmoz, míg 
a folyamat végén már se nem vezér, se nem férfi, csak egy végletesen szenvedő 
emberi lény. Laviniának a társadalmi nemek kódjai által meghatározott jelölőér-
téke szinte a nullára csökken, amikor női áruértékét eltörli a rajta esett erőszak; 
második lépésben még tovább redukálódik, amikor apja levágott kezét a szájában 
viszi le a színpadról, a csúcspontra juttatva ezzel a patriarkális rend szétesésének 
és a káosznak a képrendszerét; és harmadszorra is tovább csorbul női identitása 
abban a jelenetben, ahol Ovidius Philomelájáról olvasva a szájába veszi az íráshoz 
segítségként használt fallikus botot,267 ezzel a metaforikus képpel újólag alávetve 
magát azoknak a szimbolikus kódoknak, amelyek a jelölést igazgatják a férfijogú 
társadalomban. Ezek a karakterek fokozatosan elvesztik társadalmi nemként 
meglévő potenciáljukat, és szenvedő, felnyitott testekké válnak, járkáló sebekké 
Róma fekélyes testén.

267  Színpadi utasítás: „Lavinia szájába veszi a botot, és csonkjaival vezetve ír”, 61. „She takes the 
staff in her mouth, and guides it with her stumps, and writes”. 4.1.76.



149

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Hiába képes azonban a nemek kategóriáinak áthágására, Tamora sem mentes 
a bosszútragédia általános logikája alól. Elköveti a bosszúállókra jellemző hibát: 
hisz abban, hogy elfoglalt egy olyan metapozíciót, amely a bosszútörténetek 
bonyolult hálózatában törtető többi karakter felett biztosít helyet számára. Az 
allegorikus Bosszú jelenete, amikor Tamora két fiával együtt beöltözve megláto-
gatja Titust, azt a felismerést közvetíti a nézőknek, hogy bárki próbálná is a Bos�-
szúnak, a tudatalatti ösztönkésztetések szimbólumának a szerepét bitorolni, ezt 
a metapozíciót egyetlen ember sem sajátíthatja ki, nem foglalhatja el. A bosszú 
szelleme, a szenvedély, amely a bosszútragédiákban elindítja a romboló erők lavi-
náját, mindig benne lakik az emberekben, általuk uralhatatlan módon „lelkükre 
hatva”, ahogy azt a prototipikus angol bosszútragédia, Thomas Kyd Spanyol tra-
gédia című darabja korábban már tematizálta.268 Hibát követ el Tamora, a Titus 
Andronicus legleleményesebb manipulátora és nemi szerepváltója, amikor abban 
a hitben tetszeleg, hogy már teljesen azonosult a bosszúval mint működéssel. 
Látnunk kell, hogy ez a hiba juttatja Tamora fiait Titus bosszújának hálójába, és 
nem valamiféle ötletesség vagy ügyes terv Titus részéről. A dráma végén Tamora 
elfogadja a meghívást a lakomára, és Saturninus oldalán Titus csapdájába sétál. 
Titus pástétomot készít Tamora fiainak, a gót bosszúállóknak testéből, és ezt 
szolgálja fel a lakomán, ahol Tamora már nem irányítja az eseményeket. Az anya 
szája elkezdi vagina dentata módjára felenni saját fiait, akiket ő maga bocsátott 
ki bosszút érlelő méhéből Róma „fejetlen testére,” abba a térbe, ahol a bosszúk 
szövevényes hálózatában egyik bosszúállónak sem sikerül a többiek feletti meta-
pozíciót kisajátítania.

A vér képvilága végigvonul a tragédián, Lavinia és Tamora vaginalizálódott, 
vérző szájába sűrűsödve. A huszadik századi színpadra állítások és adaptációk 
közül jónéhány külön észreveszi a lehetséges és fontos párhuzamot a nyelve vesz-
tett Lavinia és a leszúrt Tamora minden bizonnyal vérző szája között. A kép-
rendszer által teremtett párhuzam a két, egyébként ellentétes karakter között 
azt sugallja, hogy létezik egy általános, minden felett álló hatalom, egy nemileg 

268  Kyd tragédiájában a meggyilkolt Don Andrea bosszúra éhező szelleme, aki a Bosszú társasá-
gában valahol fent, az erkélyek szintjén üldögél, kifakad, mert úgy látja, hogy mindenki csak a saját 
kis bosszútervével van elfoglalva, és a darab elején tett ígérete ellenére a Bosszú allegóriája nem gon-
doskodik arról, hogy Don Andrea gyilkosai meglakoljanak. A Bosszú azzal nyugtatja meg, hogy ő 
az emberek bensejében, a lelkükbe költözve munkálkodik, és akkor is irányítja őket, amikor ő maga 
esetleg éppen bóbiskol: „Békélj meg, Andrea! Ha alszom is, / Nem csökken ám hatásom lelkeikre”. 
Thomas Kyd. Spanyol tragédia. Ford. Szabó Magda. Angol reneszánsz drámák I. (Budapest: Európa, 
1961), 474.



150

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

nem specifikus preszimbolikus energia, amely elkezd feltörni az elfojtott mély-
ségekből, a kultúra sírjaiból és méhüregeiből, ha valamilyen rend nem határol 
el bennünket az ösztönkésztetések sodrától. Ilyenkor a szenvedélyeink alkalmat 
adnak a halottainkat rejtő sírkamráknak arra, hogy a strukturálatlan, libidinális 
energiák rombolást foganó méhévé alakuljanak át.

Ahogy Luke Wilson rámutat az anatómiai színházról írt cikkében,269 a 16. 
század végére általános divattá váló boncszínházban a boncolás valódi célja 
annak a testnek a rekonstruálása, helyreállítása volt, amelynek belsejében valahol 
ott lakozott az élet titka. Ebből a nézőpontból a Titus Andronicust mint emb-
lematikus anatómiai színházat olyan folyamatként értelmezhetjük, amelynek a 
célja az, hogy a civilizált kultúra emblémájaként álló Róma testét felboncolják, és 
aztán meggyógyítsák, helyreállítsák, ismét rendes működésbe hozzák. Róma itt 
az Erzsébet-kori nézők számára természetesen a nemzet, az egység szimbóluma, 
a dráma pedig archetipikus, rituális feladatát látja el azzal, hogy a közösség rein-
tegrációs képességébe vetett hitet megerősíti. A kora újkori tragédiáknak ugyan-
akkor az is visszatérő motívuma, hogy az ilyesfajta tisztulási folyamatok nem a 
szereplők, nem az ember irányítása alatt mennek végbe, hiszen a szubjektum alá-
rendelődik annak a magasabb erőnek, amelyet a Bosszú allegóriája, a szenvedély 
mint működési logika reprezentál, ez pedig akaratunkon kívül is bármikor moz-
gásba lendülhet, hogy elkezdje felemészteni az általa szült világ részeit.

A Titus Andronicus emblematikus képrendszerének elemzése feltárta azt a 
reprezentációs logikát, amely megalapozza a jelenetek színpadra állítását és hatás-
mechanizmusát. A következőkben azt vizsgálom, hogyan illeszkedik hasonló 
kulturális horizontba az anatómiai érdeklődés posztmodern újraéledése és ehhez 
kapcsolódóan a Titus Andronicus „reneszánsza”.

Ami a posztmodern dráma és színház identitással és szubjektivitással kapcso-
latos kérdésfeltevéseit illeti, úgy tűnik, hogy a posztmodern karakter, ha egyálta-
lán beszélhetünk ilyenről,270 ugyanazzal a kihívással birkózik sikertelenül, mint 
amibe a kora modern drámák főszereplői is belebuknak. Nem képesek magukévá 
tenni a zárt, homogén identitásnak azokat az előregyártott kulturális mintáit, ame-
lyeket az ideológia felkínál számukra, és anatomizáló figyelmük saját belsejükre, 
plurálissá vált identitásukra, megkérdőjeleződött, mozaikszerű önazonosságukra 

269  Wilson. „William Harvey’s Prelectiones”, 72.
270  Vö. Fuchs. The Death of Character, 21–35: „The Rise and Fall of the Character Named Cha-
racter”. Fuchs szerint a posztmodern dráma többek között pontosan arra világít rá, hogy a szub-
jektum nem értelmezhető azokkal a normákkal, amelyekre a korábbi drámatípusok „karakter” 
fogalma, az önrendelkező, szuverén individuum elgondolása épült.



151

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

irányul. A posztmodern drámára is áll Sidney-nek az az elképzelése, hogy az iro-
dalom megfelelő működése anatomizáló, boncoló, feltáró munkát eredményez, 
és ennek a munkának leghatékonyabb társadalmi kifejezőeszköze a színház: a 
jelölés, a reprezentáció mindenkori kísérleti terepe. A jelenségek belsejének feltá-
rására irányuló, és gyakran a testre összpontosított kísérlet sokszor a felnyitás, az 
erőszak, a csonkolás eszközeit használja megjelenítési eljárásként, így próbálva az 
abjekció hatásán keresztül megkérdőjelezhetetlen, közvetlenebb jelentést, illetve 
hatást elérni a befogadóban. Az erőszak mint reprezentációs technika a kora 
modern és a posztmodern színpadon egyaránt a kor ismeretelméleti bizonyta-
lanságára, válságára adott reakció: azt a kulturális késztetettséget fejezik ki, amely 
a látszat, a dolgok bőre mögé próbál hatolni, és a társadalom sebeibe váj bele. 
A kora modern színház olyan sebeket nyit fel az egész szimbolikus rend meta-
forájaként működtetett emberi testen, amelyeket korábban vallásos tiltás zárt el 
az emberi kíváncsiság elől, míg a posztmodern performansz-színház a feledésbe 
merült, elfojtott, eltagadott test bőrét hasítja fel, ismét láthatóvá téve a szubjek-
tum anyagiságát.271

A szubjektivitás feltördelése és kiüresítse, valamint az abjekt test megjelení-
tése egyaránt fontos néző-bevonó színházi technikaként működik a posztmo-
dern kísérleti színházban is. A posztmodern társadalmak szemiotikai diszpozí-
ciója olyan dilemmákkal szembesül, amelyek jelentős analógiákat mutatnak a 
kora modern kor kérdéseivel. A rendezett és teleologikus világmodell kizökke-
nése után a kora modern és a posztmodern periódus egyaránt a garantált isme-
retelmélet hiányával küszködik. A modernizmus befejezetlen projektuma olyan 
posztmodern kételyekhez vezet, amelyek megingatják a felvilágosodás örökségé-
nek lelkesedettségét, miközben a megismerő, gondolkodó szubjektum státusa és 
valósághoz való viszonya kérdésessé válik. A posztmodern dráma és színház rep-
rezentációs technikái, akárcsak a kora modern drámákban, a karakter-pozíciók 
felbomlasztásával, a rögzült jelentés- és identitáselvárások megtagadásával igye-
keznek a verbálisnál erőteljesebb hatást gyakorolni a nézőre. Három jellegzetesen 

271  Stevie Simkin érdekes jelenségre világít rá, amikor a protomodern bosszútragédiák és a poszt-
modern mozifilmekben uralkodó erőszak között von párhuzamot. „In recent years, a number of 
critics have noted in passing that revenge tragedies share a certain amount in common with cont-
emporary violent cinema, a self-evidently popular (as opposed to elite) cultural phenomenon”. 
Stevie Simkin. „Introduction”. Revenge Tragedy. Contemporary Critical Essays. Szerk. Steve Simkin 
(Palgrave, 2001), 5. A párhuzam kultúraszemiotikai vagy ismeretelméleti alapokon való vizsgálata 
azonban ezekből a megfigyelésekből sajnos kimarad.



152

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

posztmodernnek tekinthető szerzőre utalva szeretném a továbbiakban szemlél-
tetni ezeket a technikákat.272

A fentiek összetett, rendkívül sűrített működtetését találjuk az amerikai írónő, 
Adrienne Kennedy egyfelvonásosaiban, amelyek szinte összegezni látszanak a 
posztmodern dilemmákat. A néger elvarázsolt kastélya (Funnyhouse of a Negro) 
hőse, Néger-Sarah négy másik alakkal van körülvéve (Habsburg hercegnő, Victo-
ria Regina királynő, Jézus és Patrice Lumumba), akik a színpadi utasítások szerint 
mind az ő egyik énjét („one of herselves”) képezik. A bagoly válaszol (The Owl 
Answers) című drámában az összes karakter pluralizálódik, több emblematikus 
identitástípusból áll össze, így például a főszereplő „Ő, aki Clara Passmore, aki a 
Szűz Mária, aki a Fattyú, aki a Bagoly.”273 Ebben a darabban nemcsak a szereplők, 
hanem a helyszínek is több részből adódnak össze. A darab elején „A helyszín 
egy New York-i metró a londoni Tower egy harlemi hotel a Szent Péter Bazi-
lika.” Kennedy drámáiban a szereplők diszkurzív identitásnyomok pillanatnyi 
találkozási pontjaiként jelennek meg, olyan összerakott szubjektumokként, ame-
lyek különféle hagyományokból és emblematikus erővel rendelkező kulturális 
képvilágokból, a faj, a kultúra, a vallás és a pozíció markereiből táplálkoznak.274 
Néger-Sarah és Clara Passmore kétségbeesetten próbálják létrehozni saját identi-
tásukat, amiről folyton kiderül, hogy csupán intertextek törékeny metszéspontja. 
Ez az intertextuális identitás előtérbe állítja azt a posztstrukturalista felismerést, 
hogy a szubjektivitás nem a beszélő szubjektum valamilyen belső, eredendő, tör-
ténelem feletti központjából fakad. Hatalmi technológiák termelik ezeket az 
identitásokat, amik aztán társadalmi pozíciókba helyeznek bennünket, ahol hoz-
záférünk azokhoz az identitásnyomokhoz, amelyek kitermelik az általunk viselt 
maszkokat is. Így válnak folyamatban lévő szubjektummá (subject-in-process) a 
posztmodern dráma kiüresített szubjektumai, és olyan hatást érnek el a színpadon, 
amely a nézőt is próbára teszi, válságba sodorja. Jelentésképző tevékenységünk, 
ami ego-pozíciónk alapja, elveszti szilárd talapzatát a kétértelműségek, bizony-
talanságok, pluralitások által, a nevek, referenciák, allúziók, cselekményszintek 

272  Ennek az elemzésnek a keretei között nincs lehetőségem arra, hogy áttekintsem az összes 
posztmodern szerzőt, aki kifejezett affinitást mutatott a Titus Andronicus megjelenítési stratégiáira 
vagy magára a tragédiára. Reprezentatív példa a Titus Andronicus hatására Sarah Kane Megtisz-
tulva (Cleansed) című drámája, vö. Emma Cole. Postdramatic Tragedies (Oxford: Oxford Univers-
ity Press, 2020), 45–47.
273  Adrienne Kennedy. A bagoly válaszol. Öt egyfelvonásos. Ford. Kiss Attila Atilla és Tóth Gabri-
ella (Szeged: JATEPress, 2019).
274  Vö. Kiss Attila Attila. „’Feloldhatatlan zavar.’ Adrienne Kennedy posztmodern memóriaszín-
háza”. Kennedy. A bagoly válaszol, 7–23.



153

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

szövevényében. Elutasítva azt az illúziót, hogy a szuverén szubjektum képes 
lenne a valóságot kényelmesen feldolgozni és kezelni a (drámai) reprezentáción 
és lezáráson keresztül, ezek a drámák a szubjektum heterogenitását tematizálják, 
és megtagadnak minden olyan lezárást, amely teleologikus kielégülést nyújthatna 
a befogadónak.

Kennedy drámái az automatizálódott jelentésképzés ellen dolgoznak, ugyan-
úgy, mint a prototipikus posztmodern darab, Heiner Müller Hamletgépje. A drá-
mát értelmezhetjük úgy is, mint a drámaszöveg saját önboncolására tett színházi 
kísérletét, amelyben a főszereplő támadást intéz nemcsak saját neve ellen, amely 
a nyugati kánon és az identitás-termelés kulturális gyakorlatainak emblémája, 
hanem a dráma, a szöveg ellen is, amelybe be van ágyazva. Ez a metaperspektíva 
azt az iróniát világítja meg ugyanakkor, hogy egyetlen szubjektum sem rázhatja 
le magáról a szimbolikus rend törvényeit és meghatározottságát, ahogy a szereplő 
sem törhet ki a darab keretei közül, még akkor sem, ha éppen maga ellen lázad. 
„Nem vagyok Hamlet. Nem játszom többé semmilyen szerepet. […] Drámám 
többé nem jön már létre.”275 A Hamlet-karakter önboncoló, kétségbeesett ana-
tómiája is eredménytelen marad: hiába akar saját vérében, ürülékében menedé-
ket találni, fogva tartják a fogyasztói társadalom ideologizált kellékei (hűtőgép, 
televízió, fogyasztói cikkek), és legfőképpen maga a drámaszöveg, amely a karak-
ter ontológiai alapját, szereplő-funkcióját adja. A metadrámai és metaszínházi 
elemekről derül ki egyedül, hogy működtetésük valódi bonc-erővel bír, és meg-
teremtik a rendszert belülről kimozdító dekonstruktív hatás alapját. Müller a 
szöveg és a szerző-funkció autoritására reflektáló, és azt folyamatosan roncsoló 
szövegtechnikákkal képes elérni eredeti célját, amelyet a következőképpen fog-
lalt össze: „A szerző eltűnésére irányuló mű(ködés) az emberiség eltűnése ellen 
irányuló mű(ködés).”276

275  Heiner Müller. Hamletgép. Ford. Csapó Csaba. In: Hamletgép. Az év műfordításai. Szerk. 
Turczi István (Budapest: Magyar Napló, 2006), 213.
276  „Work towards the disappearance of the author is work against the dissapearance of human-
kind”. Nem azt állítom, hogy lehetséges lenne a rendszerrel szemben egy totális és objektív rálátást 
biztosító metanyelv vagy metaperspektíva elérése, és a dekonstrukció következetesen tagadja is az 
ilyen metanyelv létezését. A meta mint technika ugyanakkor a folyamatos kritikai rálátás és gon-
dolkodás szolgálatában álló egyik legfontosabb eszköz, ugyanis megakadályozza, hogy az olvasó, 
a befogadó, a szubjektum garantáltnak és eleve adottnak fogadja el azt a pozíciót, amelyet a jelölő 
gyakorlat, a szimbolikus rend felkínál számára. Ehhez természetesen ismét posztdramatikusan 
kell a drámaszöveghez viszonyulnunk, és számításba kell vennünk a metaperspektíva potenciális 
színházi működését. Müller drámája Csapó Csaba szerint „az entellektüel rémálma a modernitás-
ról”. „A dráma feldarabolt teste: kegyetlen szövegrevíziók a Hamletgépben”. Kalligram 2005 (14) 
szeptember–október. P. Müller Péter arra emlékeztet, hogy a szubjektum testiségét folyamatosan 



154

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Hasonló iróniát találunk Caryl Churchill Cloud 9 című drámájában, amely-
ben a karakterek a társadalmi nemek és az abjekció technológiáin keresztül nye-
rik el szerkezetüket. A fekete szubjektumokat arra ösztökéli a berendezkedés, 
hogy fehérek próbáljanak lenni, a nőket arra, hogy férfiként gondolkodjanak, 
és mindez azt eredményezi, hogy teljesen vakká válnak szubjektivitásuk feltéte-
leinek meglátására. Nincsenek tudatában annak, hogy átestek már a teljes meta-
morfózison: a színpadon ugyanakkor ezt a lejátszódott átalakulást fejezi ki az az 
elrendezés, hogy a feketét fehér színész, a nőt pedig férfi színész alakítja. Ahogy 
Slavoj Žižek rámutat, mindenfajta ideológiának az az előfeltétele, hogy a szubjek-
tumok teljesen vakok az ideológia természete és mindent átitató jelenléte iránt.277

A posztszemiotikai nézőpont megmutatja, és ezt kívántam a fenti néhány pél-
dával szemléltetni, hogy a szubjektum heterogenitása és anyagi felépítettsége az 
általános ismeretelméleti válságból fakadóan a leginkább tematizált probléma a 
kora modern és a posztmodern drámában egyaránt. A posztmodern kísérleti és 
posztdramatikus színház a kora modernhez hasonlóan ugyanúgy alkalmazza az 
identitásszerepek megsokszorozásának technikáját, mint az erőszak és az abjekció 
megjelenítését, a szubjektum és a test anatomizálását. Ezt látjuk abban a vonulat-
ban, amely a jelentés- és identitásvesztésnek, a karakterkiüresítésnek az abszurd 
dráma által elindított problematizálásától a korai Artaud kegyetlen színházán 
és Kantor halálszínházán keresztül a posztmodern performanszok rituális cson-
kolásaihoz vezet, onnan pedig tovább olyan kísérletekhez, mint a francia Orlan 
művészetté tett önplasztikai látványműtétei, Karen Finley testszínpada, David 
Cronenberg és Peter Greenaway filmjei, a német Hagens professzor 21. századi 
újabb anatómiai színháza és kiállítása, és végül a kortárs kísérleti színházaknak a 
jelenlét-kritikára alapuló multi- és intermediális előadásai, amelyek lebontják a 
jelenlét–távollét, élő–mediatizált, néző–előadó ellentétpárjainak hierarchiáját, 
és a megsokszorozott–megsokszorozó médiumok közegében dekonstruálják „az 
élő előadás primátusát”.278

tematizáló darabot színpadra állító Robert Wilson magához a szöveghez is mint testhez viszonyult. 
„A darab az esztétikai szubjektum felbomlását, a test […] fragmentálódását, szétolvadását jeleníti 
meg. […] Amikor a Hamletgépet Wilson New Yorkban megrendezte, Müller csodálattal nézte, 
hogy a rendező úgy bánt a szöveggel, mint egy emberi testtel”. P. Müller Péter. Hamlettől a Hamlet-
gépig. Színházi írások (Budapest: Kijárat, 2008), 94–5.
277  Slavoj Žižek. The Sublime Object of Ideology (London and New York: Verso, 1989), 20–21.
278  Deres. Képkalapács, 166.



155

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

V.3. A „TITUS-JELENSÉG”

Csak azt szeretném tudni, az olyasfajta szörnyeteg melodrámákat, 
mint amilyen A bosszúálló tragédiája, förtelmes szexualitásával és 
őrjöngő vérszomjával, tényleg a civilizált irodalomhoz sorolhat-
juk-e? Én azt mondom, vagy merő barbarizmus, vagy valami szá-
nalmas pszichopata perverzió szülte ezt a drámát.279

Kutatásaim kezdetén a kora modern tragédiákat leíró egyik fejtegetésben Cyril 
Tourneur The Atheist’s Tragedy (’Az ateista tragédiája’) című darabjához érkeztem, 
és annál a pontnál, ahol az egyik szereplő véletlenül lefejezi saját magát, elképe-
désem határtalan volt. Nem tudtam feldolgozni magamban a jelenetet, a dráma 
alaposabb megismerése után sem, bár olvasmányaimban többször találkoztam 
az angol reneszánsz dráma fénykora után egyre mélyülő „dekadenciáról” szóló 
kritikai közhelyekkel. Értetlenségemet csak növelte, hogy Bowers klasszikus 
monográfiájában a vonatkozó rész szinte átsiklik az esemény felett, semmi külö-
nösebb érdekességet vagy jelentőséget nem tulajdonít neki – az illető megzavaro-
dott, ezért sikerült lenyakaznia magát, ennyi a leírás.280 Ekkor szántam el magam 
véglegesen a kora modern dráma és színház tanulmányozására, hogy megértsem, 
hogyan jöhet létre olyan szövegkörnyezet és társadalmi kontextus, amely értel-
mes működési keretet kölcsönözhet egy ilyen jelenetnek, és hogy miért söpörte a 
kritika a szőnyeg alá évszázadokon keresztül ezeket a drámákat a megmagyaráz-
hatatlan, néhol már kétségbeejtően értelmetlennek tűnő részek miatt.

Az angol reneszánsz irodalmi kánont jelentős mértékben átrendező újhisto-
rista, posztstrukturalista értelmezési eljárások természetesen már sokkal árnyal-
tabb, és a korabeli társadalmi energiák összefüggésrendszerébe helyezett képet 
alkotnak a bosszútragédiák hagyományáról és a Tourneuréhez hasonló drámák-
ról.281 Mit tudhat meg azonban ezekről a szövegekről a magyarországi érdeklődő, 

279  William Archer. The Old Drama and the New (London, 1923), 74.
280  „D’Amville egyre nagyobb sikerrel ármánykodik, míg végül az Ég bosszúja utoléri: két fia meg-
hal, ő megzavarodik, és véletlenül megöli saját magát, mikor éppen lesújtani készül, hogy kivégezze 
az ellenállást nem tanúsító bosszúállót”. Fredson Thayer Bowers. Elizabethan Revenge Tragedy 
1587–1642 (Gloucester: Peter Smith, 1959 [1940]), 141.)
281  Lásd különösen Janet Clare. Revenge Tragedies of the Renaissance (Northcote House Pub-
lishers, 2006), 76–92; Linda Woodbridge. English Revenge Drama: Money, Resistance, Equality 
(Cambridge – New York: Cambridge University Press, 2010), 31–33; Revenge Tragedy. Contempo-
rary Critical Essays. Szerk. Stevie Simkin (Basingstoke – New York: Palgrave. 2001).



156

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

ha nem kíván megelégedni a manierista dráma dekadenciáját ismertető kritikai 
szólamokkal? Székely György Lángözön című kötetében ennyit olvashatunk 
Tourneur tragédiájáról:

Így D’Amville elveszti mindkét fiát. Sikerül azonban bíróság elé ál-
lítania Charlemontot, akit egy bíróság – a hősiesen szerelmese mel-
lé álló Castabellával együtt – halálra ítél. Az ítéletet maga D’Amvil-
le kívánja végrehajtani. A hirtelen magasba emelt bárd azonban a 
saját fejére zuhan – bosszúja önmagát érte el. A szerelmespár végre 
boldog lehet.282

Ettől a magyarázattól a magyar olvasó természetesen még sületlenségnek fogja 
tartani a darabot, és az sem sokat segít rajta, hogy egy hosszas idézet után Székely 
még hozzáteszi, egyben be is fejezve a dráma taglalását:

Az ateista D’Amville egyetlen elismert világhatalma a Természet és 
annak törvényei. A dráma iróniája, hogy éppen a természeti törvé-
nyek pusztítják el az anti-hőst: nem ismervén a hóhérbárd súlyát, 
nagy lendülettel emeli feje fölé, de az visszazuhan rá, és halálosan 
megsebesíti.283

Feltételezhetjük, hogy Székely nem tekinti a kora modern angol drámai és szín-
házi kánon kitüntetett részének Tourneur darabját, mindenesetre nem kell fel-
tétlenül megelégednünk azzal, hogy ebben az iróniában csupán a természeti tör-
vények szemléltetését lássuk. A kor bosszútragédiái között tájékozódva azonban 
nem jár jobban a magyar olvasó akkor sem, ha például A bosszúálló tragédiája (The 
Revenger’s Tragedy) alaposabb megértésének igénye vezérli. A magyar nyelven 
elérhető ismertetések nemcsak a szerzőség kérdésében nem érték egyelőre utol 
az angolszász szakirodalmat, amely immár egyértelműen Middletonnak tulaj-
donítja a tragédiát, míg korábban a The Atheist’s Tragedy mellett ezt is Tourneur 
darabjának tekintették. Székely sem ezzel, sem a többi vérpatakos bosszúdrámá-
val kapcsolatban nem tesz jelentős előrelépést 2003-ban az 1972-es angol iroda-
lomtörténethez képest, és ugyanúgy pusztán monstruózus melodrámának állítja 
be az ilyesfajta tragédiákat, mint ahogy azt Szenczi Miklós tette harminc évvel 

282  Székely György. Lángözön. Shakespeare kora és kortársai (Budapest: Európa, 2003), 592.
283  Székely. i. m. 594.



157

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

korábban, vagy ahogy a fenti mottóban William Archer fogalmazott ötven évvel 
Szenczi előtt.284 Jól érezhetően ugyanolyan ellenszenv fűti ezeket a szerzőket a 
reneszánsz bosszútragédia hagyománya iránt, mint amilyen ellenszenvvel és elő-
ítélettel igyekezett évszázadokon keresztül a tudósok közössége kirekeszteni a 
Titus Andronicust a Shakespeare-kánonból, hozzácsapva a „sátáni univerzumot” 
bemutató dekadens darabok özönéhez, azok korai előhírnökeként.

A  Titus Andronicusról Voinovich Géza is szükségesnek tartott egy külön 
megjegyzést az 1907-ben írott, de csak 1926-ban megjelentetett rövid angol 
irodalomtörténetének a Shakespeare-fordításokról szóló lábjegyzetében: „1902-
ben Shakespeare összes színművei (Titus Andronicussal)”.285 A „borzalmakat hal-
mozó”286 dráma szerepeltetése az angol bárd művei között az 1900-as évek elején 
még egyáltalán nem volt magától értetődő. Szenczi már egyértelműen Shakes-
peare-hez sorolja „a restaurációs kor finnyásabb ízlése”287 által elfojtásra ítélt bos�-
szútragédiát, de az angolszász modern filológusok még a 20. század első felében 
is több nagyszabású vállalkozásban igyekeztek cáfolni azt, hogy Shakespeare-nek 
bármi köze lehetett volna a darabhoz. John Mackinnon Robertson 1924-ben 
ezzel az ellentmondást nem tűrő összegzéssel zárja 494 oldalas heroikus vállalko-
zását: „Bizonyítást nyert tehát, hogy nem ő [ti. Shakespeare] a szerző, függetlenül 
attól az egyébként rendkívül meggyőző feltevéstől, hogy az egész Erzsébet-kori 
drámairodalom legdurvábban iszonyatos darabja nem lehetett a kor legnagyobb 
és legkifinomultabb szerzőjének műve”.288

Voltak ugyan már a 18. században is elemzők, akik Shakespeare szerző-
sége mellett szálltak síkra, és felfigyeltek a tragédia poétikai jelentőségére és az 
Erzsébet-kori drámai, színházi hagyományokkal való kapcsolatára (így például 

284  A pontosság és az érdekesség kedvéért meg kell jegyezni, hogy Szenczi utal Archer elítélő 
véleményére, de azt is hozzáteszi, hogy Archer után tizenkét évvel „Muriel C. Bradbrook, az angol 
reneszánsz dráma egyik legmélyrehatóbb elemzője huszonkét ironikus sorsfordulatot számolt meg 
A bosszúálló tragédiájában, amelyet szerkezeti szempontból a kor legjellemzőbb, legbravúrosabb 
tragédiájának tart”. Szenczi Miklós – Szobotka Tibor – Katona Anna. Az angol irodalom törté-
nete (Budapest: Gondolat, 1972), 151. Éppen ezért is érdekes, hogy a darab mégsem kapott soha 
kitüntetettebb helyet az angol irodalom vagy dráma magyar nyelvű történeteiben, és Szenczi angol 
nyelvű egyetemi jegyzetében is csak jó fél oldalt érdemel ki, a Bradbrook-idézettel együtt. Lásd 
Szenczi Miklós. English Drama during the Middle Ages and the Renaissance (Bölcsészettudományi 
Karok, Egységes jegyzet, 10. változatlan utánnyomás, Budapest: Tankönyvkiadó, 1982), 205.
285  Voinovich Géza. Az angol irodalom története (Budapest: Franklin-Társulat, 1926 [1907]), 56.
286  Szenczi–Szobotka–Katona. i. m. 114.
287  Uo.
288  John Mackinnon Robertson. An Introduction to the Study of the Shakespeare Canon: Procee-
ding on the Problem of „Titus Andronicus” (Westport, Connecticut: Greenwood Press, 1924), 480.



158

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Benjamin Heath 1765-ben és Edward Capell 1768-ban), de a Titus Androni-
cusszal kapcsolatban sokáig az angolszász szakirodalomhoz is hiába fordulunk 
elfogulatlan eligazításért.289 George Brandes 1899-ben még azt írja:

Vegyük észre, nemcsak arról van itt szó, hogy térdig járunk a vér-
ben, hanem kívül kerültünk mindenféle történelmi realitáson is. 
Shakespeare számos ponton megváltoztatta a régi darabokat, így 
például Vespasianus császár neve fel sem bukkan ebben a zagyva 
horrorparádéban. […] Igaz ugyan, hogy mindenféle magyarázko-
dás nélkül kihagyták ezt a drámát Shakespeare műveinek holland 
fordításából, mégsem helyes, ha a diák vagy a tudós átsiklik felette, 
hiszen ők leginkább azt igyekeznek tetten érni, hogy születik meg 
és fejlődik ki a költő zsenije. Minél lejjebbről indul, annál csodá-
sabb szárnyaló emelkedése.290

Brandes tehát nem veti ki a kánonból a darabot, de legfőképpen arra tartja érde-
mesnek, hogy szemléltesse számunkra, milyen mélységekből indult Shakespeare, 
mielőtt szárnyalni kezdett volna. E. K. Chambers is kételyeinek ad hangot az 
általa szerkesztett 1907-es kiadás előszavában Shakespeare szerzőségével kapcso-
latban, T. S. Eliot pedig csaknem az egész 20. század számára eltemette a darabot.

Mindannyian tudatában vagyunk annak, és már vázoltam a korábbiakban, 
hogy a hetvenes évek dekanonizáló kritikai irányultságai és az előadásközpontú 
szemiotikai megközelítések térnyerése megváltoztatta az általános kritikai köz-
véleményt ezekről a darabokról. Mégis szándékosan választottam ezeket a pél-
dákat, mert úgy tűnik, a hazai értelmezői és irodalomtörténeti diszkurzusokban 
csak nagy késlekedéssel játszódik le a – szűkebb értelemben véve kánonrevíziós, 
tágabb értelemben pedig reprezentációlogikai – elméleti fordulat. Ebből fakad 
az, hogy a magyar recepciótörténet látja, de talán nem tud még mit kezdeni 
azzal a jelenséggel, hogy a Titus Andronicus a korabeli közönség számára legalább 
annyira népszerű volt, mint a III. Richárd; hogy a Spanyol tragédia összességében 
népszerűbb volt, mint a Hamlet; hogy az ezredfordulón Julie Taymor az iko-
nikus Anthony Hopkinsszal készített mozifilmet a Titus Andronicusból; legfő-
képpen pedig azzal, hogy néhány éven belül háromszor is előadták Shakespeare 

289  A darab kritikai fogadtatásának történetéhez lásd Shakespearean Criticism, Vol. 4. Szerk. Mark 
W. Scott (Detroit: Gale Research Company, 1987), 609–684.
290  George Brandes. William Shakespeare. A Critical Study (Macmillan, 1899), 31, 33.



159

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

„horrordrámáját” a magyarországi színházakban. Azért mutatok rá erre, mert fel 
kell tennünk a kérdést, vajon csak abban kereshetjük-e mindennek az okát, amit 
Székely György előrebocsájt kötetének előszavában:

Egyre gyorsabb iramban bukkantak fel olyan javaslatok, sőt irány-
zatok – a freudizmustól a dekonstrukciós törekvéseken át, a „szoc-
reál”-tól a feminista hadüzenetig –, amelyek lényegüket tekintve 
a jelenkor gondolkodásmódját, problematikáját vetítették vissza 
a négy évszázaddal korábban keletkezett művekre. Sok mindent 
belemagyaráznak a múltba, olyan ideológiai és pszichológiai tar-
talmakat fedezve fel a XVI–XVII. század drámairodalmában, ame-
lyek akkor még fel sem merülhettek az alkotókban.291

Lássuk be, nehezen boldogulhatunk a „Titus-jelenséggel”, ha abból a meg�-
győződésből indulunk ki, hogy egy Shakespeare-karakternek nem lehet Ödi-
pusz-komplexusa, hiszen Freud akkor még nem is élt.

Az alábbiakban igyekszem bővebben feltárni, mit értek Titus-jelenségen, és 
talán egy lépéssel közelebb kerülök annak megválaszolásához, hogy minek a tör-
ténete is az irodalom. A darab az utóbbi huszonöt évben reneszánszát éli nem-
csak a kritikában, hanem a színházakban is. Ahogy a tragédia Erzsébet-kori nép-
szerűségének magyarázata során, úgy jelenlegi divatba kerülésének vizsgálatakor 
sem elégedhetünk meg azzal a felszínes meglátással, hogy a kora modern közön-
ség ugyanolyan szenzációéhes és vérszomjas volt, mint a posztmodern nézők és 
újraértelmezők. Sokkal inkább arról van szó, hogy az újabban rendelkezésünkre 
álló értelmezői eljárások adta kulcsok együttesen működnek azokkal a poszt-
modern kérdésfeltevésekkel, amelyek affinitást mutatnak a Titus Andronicusban 
megjelenített dilemmákkal. Az új olvasatok a drámát szervező reprezentációs 
logika olyan elemeit hozzák működésbe, amelyekre eddig nem volt rálátásunk, 
és egyben kiemelik a szöveget a kánon ideologikus elfojtó stratégiáinak hatása 
alól. Tudjuk, ilyenkor sok minden megtörténhet, ahogy erre Bényei Tamás is 
figyelmeztet bennünket:

A  hatástörténetnek szerencsére nincsenek kőbe vésett szabályai: 
az, hogy valamely szöveg vagy alkotó értelmezéstörténetének mely 
olvasatok lesznek a legfontosabb szereplői, megjósolhatatlan, s 

291  Székely. Lángözön, 10.



160

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

ekként az ahistorikus értelmezések legvadabb példáinak is mindig 
van esélyük.292

Meggyőződésem azonban, hogy a kánon átformálásának, a darabok újraolva-
sásának természetesen nem merő belemagyarázás az oka, hanem sokkal inkább 
annak az elvnek az érvényesülése, amelyet Jauss hangsúlyoz híres javaslatában,293 
amellyel megoldást kínál az irodalomtörténet-írással kapcsolatos dilemmákra. 
Vélekedése szerint az irodalomtörténetnek mindig valahol a diakrón és a szink-
rón között kell elhelyezkednie, olyan speciális keresztmetszetben, amelyet szá-
momra a legemlékezetesebb módon Dávidházi Péter jelölt ki nagyszabású hozzá-
járulásával a 2006-os filológusvitához:

[…] filológiai és elméleti munka viszonyáról előidejűség helyett 
sokkal inkább egyidejűségben, munkamegosztás helyett kölcsön-
hatásban tanácsos gondolkodnunk, hiszen a filológus már maga is 
valamilyen elméleti irányzat előfeltevéseivel és célképzeteivel lát a 
szöveg megállapításához, s feladatát, tudva vagy öntudatlanul, ezek 
szerint végzi.294

A legérdekesebb új olvasatok az újabb elméletek előfeltevéseitől vezérelve igye-
keztek alapos filológiai munkát végezni. A  Titus Andronicus összetettebb, a 
sztereotípiákat felülvizsgáló megértéséhez természetesen szükség volt azokra a 
feminista, posztszemiotikai és posztkoloniális meglátásokra, amelyek kiemelték 
a tragédiát az évszázados leegyszerűsítésekből, de ezek a meglátások az esetek 
többségében alapos filológiai, történeti, etimológiai kutatásokra támaszkodnak, 
és nem nélkülözik az ideológiakritikát mint középponti vezérlőelvet: azt az ideo-
lógiakritikát, amely a leginkább hiányzik számos irodalomtörténet-írást proble-
matizáló tanulmányból.295

292  Bényei Tamás. „Akhilleusz és a teknősbéka”. Fodor Péter beszélgetése Bényei Tamással. Alföld, 
57. 5 (2006), 43.
293  H. Robert Jauss. „Literary History as a Challenge to Literary Theory”. New Literary History, 
2. 1 (1970), 7–37.
294  Dávidházi Péter. „Mi, filológusok, és a bizonyosság vágya (Pozitivista kötődéseink egy szak-
mai vita fényében)”. Irodalomtörténeti Közlemények, 108. 1 (2004), 5.
295  David Perkins. Is Literary History Possible? (Baltimore – London: The Johns Hopkins Uni-
versity Press, 1992).



161

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

A Titus Andronicus elfojtástörténetének megvan a maga ideologikuma,296 és 
ennek olvasatomban az a legfőbb oka, hogy a darab az irodalomnak és az iroda-
lomtörténetnek ahhoz a „nullfokához” csatol vissza bennünket, melyről Step-
hen Greenblatt ír a nyakversről (neck verse) szóló nevezetes tanulmányában.297 
A középkori perrendtartás értelmében az elkövető életét menthette meg az iro-
dalom, a betűk ismerete, amennyiben a vizsgálat során bizonyítani tudta, hogy 
olvasni tud, azaz képes felolvasni az ötvenegyedik zsoltár első versszakát – ame-
lyet persze egy idő után minden valamirevaló bűnöző fejből tudott. Ebben az 
esetben írástudónak (litteratus) minősítették, és kijárt neki a klérus számára 
fenntartott kiváltság (benefit of clergy), csak egyházi bíróság ítélkezhetett felette, 
ott pedig nem volt halálos ítélet. A „nyakvers” persze nem működött a végtelen-
ségig. Bár egészen a 18. század elejéig hatályban volt, az idők során a hatóságok 
különféle módokon igyekeztek megfogni az ügyeskedőket. A 15. század vége 
felé bevezették például, hogy nem lehet „ismételni”: ha valaki egyszer sikeresen 
írástudónak minősíttette magát a világi ítélőszék előtt, forró vassal bélyeget, egy 
betűt sütöttek a bőrébe, ezt aztán elég volt a hatóságoknak a következő fülön 
csípés során „elolvasniuk” ahhoz, hogy kizárják az egyház felé való menekülés 
újabb lehetőségét. Itt persze a betűk ismerete, a litteratus minősítés még egészen 
mást jelentett, mint amilyen jelentést a későbbi évszázadok során az irodalom a 
belles-lettres értelmében felvett. Itt találjuk azonban, ahogy Greenblatt állítja, az 
irodalomtörténet nullfokát, és innen válik világossá, hogy az „irodalmi ismeret”, 
a művelődéshez és az olvasottsághoz való hozzájutás milyen elválaszthatatlanul 

296  A Titus Andronicus elfojtástörténetéhez és rehabilitációjához lásd Gellért Marcell tanulmá-
nyát, amelyben a vizsgálódásaimhoz hasonló anatómiai terminológiával jellemzi a darabot: „Titus, 
like its spatial counterpiece, The Tempest, the back cover of Shakespeare’s dramatic corpus, is a 
markedly bookish play, the joint venture of the scholar and the playwright though not yet in the 
Hamletian humanist manner. Rather a stage experiment with phenomenological reduction in full-
blooded Renaissance fashion that turns books into bodies suiting ‘the word to the action’ giving 
to gory tales of the Greco-Roman imagination a local habitation, calling twice-told tales of horror 
to a new life. Realized on stage it is but an operative act of the theatre to show through display, 
vivisection and demonstration the anatomy and entrails of Shakespeare’s corpus Romae, the com-
posite body of Rome’s representative literary heritage”. „Rome Remembered Dismembered: The 
Anatomy of Space ‘Out of Joint’ in Titus Andronicus”. Ritka művészet: írások Péter Ágnes tiszteletére. 
Szerk. Ruttkay Veronika – Gárdos Bálint – Timár Andrea (Budapest: ELTE BTK Angol-Amerikai 
Intézet Anglisztika Tanszék, 2011), 373.
297  „Ahol a litteratus státusát kitörölhetetlenül a húsba vésve jelölik, megtaláltuk az irodalom-
történet nullfokát”. Stephen Greenblatt „What Is the History of Literature?” Critical Inquiry 23 
(Spring 1997), 465. A nyakversről lásd még Szilasi László. „Nyakvers (Irodalmilag releváns kont-
extus-e az angol jog?)”. Uő Miért engedjük át az ácsnak az építkezés örömét (Budapest: JAK–Pesti 
Szalon Könyvkiadó, 1994), 57–67.



162

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

összefonódott a történelem során a társadalmi pozíciók és lehetőségek rendszeré-
vel. Nemcsak arról van szó, hogy az írástudás elterjedésének egyik fő oka az egy-
házi kiváltság elnyerésének lehetősége volt,298 hanem sokkal inkább arról, hogy 
a betű, pontosabban a latin ábécé ismerete jelentette a választóvonalat a barbár 
és a civilizált, a marginalizált és a fősodorbeli között – ebből fakadóan pedig a 
szöveghez, a betűhöz való hozzáférést hatalmi technológiák irányították már a 
középkorban, és irányítják azóta is.

Az irodalomtörténet nullfokát jelentő, középkori testi bevésés és a társadalmi 
pozíciót, hovatartozást szimbolizáló modern irodalmi műveltség között nem 
nehéz felfedezni az összefüggést és a folytonosságot. Ennek a történelmi folya-
matnak részletes feltárása itt nem lehet feladatom, de az irodalmi technológia 
későbbi fejlettségére és szerepére rávilágít az a bekezdés, melyben Terry Eagleton 
szemlélteti, hogyan kerül bele az esztétizáló történet- és kánonképzés a termelési 
folyamatba:

A  társadalmakat alkotó különféle „technológiák” közt van egy, 
amely, úgy tűnik, messze elkerülte mindenki figyelmét – ezt ne-
vezhetnénk „erkölcsi technológiának”. Az erkölcsi technológiát 
olyan eljárások és tevékenységek meghatározott csoportja alkotja, 
amelyek segítik bizonyos értékek, jól nevelt viselkedésmódok és vá-
laszreakciók betáplálását az emberi szubjektumokba: s az erkölcsi 
technológia egyik igen fontos válfaja napjainkban Irodalom néven 
fut.299

Az irodalom többek között annak a története, ahogy az irodalom nullfokát (és 
általában a litteratus társadalmi pozícióját legitimáló reprezentációs eljárásoktól 
különböző lehetőségeket) ignoráló és elfojtó ideológiai (erkölcsi) technológiák 
irányítják a szövegek termelését.300 Az irodalom az ábécé zsarnokságának a tör-

298  Greenblatt. i. m. 465.
299  Terry Eagleton. „Az irodalom szubjektuma”. Ford. Fogarasi György. Helikon. Irodalomtudo-
mányi Szemle, 41. 1–2 (1995), 55.
300  Az, hogy az irodalom ideológiai és gazdasági értelemben vett termelési és fogyasztási folya-
matok része, központi meglátása a posztstrukturalista kritikai gondolkodásnak, amire már a 
befogadásközpontú elméletek rámutattak. Lásd pl. Manfred Neumann. „Társadalom – irodalom 
– olvasás. Az irodalmi recepció elméleti megközelítésben.” Ford. Bernáth Csilla. Helikon. Iroda-
lomtudományi Szemle, 1980/1–2. 88: „Ez a viszony kifejezi, hogy az irodalom termelése olyan 
folyamat, ami szükségszerűségként foglalja magában az olvasóra való vonatkoztatást, mégpedig 
függetlenül attól, vajon ezt a szerző szubjektíven elismeri-e vagy sem.” Lásd még: Kiséry András. 



163

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

ténete.301 Az irodalomban „részesülő” társadalmi rétegek erkölcsi nevelésében 
azonban, Eagleton érvelése szerint, az irodalmi technológia szerepe legfőképpen 
az, hogy az oktatási rendszereken keresztül egyre radikálisabban passzívvá és a 
társadalmi változások iránt érzéketlenné tegye a szubjektumokat. A klasszikus 
irodalomtörténet esztétizáló kánonalkotásával természetesen szöges ellentétben 
áll minden olyan kísérlet, amely az irodalomtörténet ilyesfajta nullfokához vagy 
a latin ábécé európai eluralkodása előtti időkhöz igyekezne visszakanyarodni. 
A Titus Andronicus egyik központi emblematikus alakja a megerőszakolt, nyel-
vétől és kezeitől megfosztott Lavinia; címszereplője, Titus mint valami levelet 
küldi el saját levágott bal kezét, melyet Lavinia a szájában, a fogai közé szorítva 
visz le később a színpadról; a végső jelenetben Tamora húspástétom alakjában 
falja fel két tulajdon fiát, akikből Titus készített fasírtot. A darab bővelkedik a 
horrordráma irracionálisan felfokozott elemeiben, jól ismert mitológiai témákat 
dolgoz fel újból, ugyanakkor az írásnak, a reprezentációnak olyan módozatait 
tematizálja, amelyek összeegyeztethetetlenek a latin ábécé ismeretére épülő civi-
lizációval, a római kultúra Európát meghatározó hagyományával. Csak a poszt-
strukturalista értelmezési módszerek tudtak igazán bármit is kezdeni azzal, ami-
kor Titus a fájdalom ábécéjét szándékozik feltalálni, hogy a szenvedés térképévé 
vált leányát olvasni tudja, Aaron pedig latin betűket vés emberi testekre, és így 
kommunikál. Mindez magyarázattal szolgál arra, miért vetette ki magából a nyu-
gati kánon oly kitartóan ezt a darabot, és miért kellett a kritikai gondolkodás 
korporális fordulatáig vagy a színháztudomány performatív fordulatáig várnunk 
ahhoz, hogy elkezdődhessen a tragédia rehabilitációja, és közelebb kerüljünk 
a testeken és a testekkel való írás reprezentációs logikájának megértéséhez. Az 
újabb olvasatok a korposzemiotikai elméletek talajáról indulva olyan történelmi, 
ikonográfiai, anatómiai színházi jelentésrétegeit tárják fel a drámának, amelyek 
az irodalomtörténet nullfoka elé visznek vissza bennünket, és amelyeket nem 
vizsgált vagy egyenesen elfojtott a másfajta érzékenységen nevelkedett kritika.

Carolyn Sale 2011-ben megjelent tanulmányában többek között Greenblatt 
tévedésére mutat rá, és ezen keresztül tárja fel a Titus Andronicus komplexitását. 
Amikor Greenblatt a litteratus minőségét és társadalmi pozícióját jelző, az ember 
bőrébe sütött betűben jelöli ki az irodalomtörténet nullfokát, egyúttal kizárja a 

„Communities of Production and Consumption. Networks and Publics of a European Genre”. 
A Cultural History of Tragedy in the Early Modern Age. Szerk. Naomi Conn Liebler (Bloomsbury: 
Bloomsbury Publishing, 2021), 55–70.
301  Vö. Roy Harris. The Origin of Writing (Chicago: Open Court Publishing Company, 1986), 
II. fejezet: „The Tyranny of the Alphabet”.



164

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

(római eredetű) kultúra köréből az ábécé uralma előtti reprezentációs hagyomá-
nyokat és kultúrákat. Ugyanúgy jár el tehát, mint ahogy a Titus Andronicusban 
megjelenített római civilizációs folyamat:302 Róma minden magával ellentétes 
népcsoportot, minden „latin ábécé előtti” kultúrát egységesen a „barbárok” 
halmazába sorol, és ezzel legitimálja erőszakos, hódító politikáját. Sale egyúttal 
amellett érvel, hogy ebben jóval több van, mint amit eddig a darab újraolvasását 
végző posztkoloniális vagy politikai olvasatok észrevettek. Az irodalomtörténet 
ilyesfajta nullfokát nem szabad egy fejlődéstörténet egyenesén elképzelt, vis�-
szafelé haladást, korábbi történetet nem ismerő zéruspontként értelmeznünk. 
Lehet, hogy voltak a Róma által megszállt területeken bőven olyan testre raj-
zolt, bőrbe sütött, arcra vésett nyelvezetek, amelyek csak azért nem kerültek be az 
irodalom birodalmába, mert velük szembehelyezkedve, ezeket elfojtva határozta 
meg magát a latin ábécé később eluralkodó kultúrája.

Aaron fekete bőrszíne, a testére tetovált „ábécé előtti” jelek nyelve, a rómaiak 
által megvetett afrikai eredete és az őt jelölő népnevek etimológiája mind olyan 
mitológiai és történelmi jelentéseket hoz mozgásba, amelyek alapján a mór, akit 
korábban a bűn vagy a machiavellista gonosz közönséges allegóriájának tartottak, 
a britek őseivel, a Brit-szigeteken élő, rómaiak előtti első népcsoportokkal válik 
azonosíthatóvá. Ezen a konnotációs hálózaton keresztül a tetovált mór, az „éjszín 
néger”303 megátalkodott, buja idegen helyett olyan alakként olvasható, akit a 
korabeli Erzsébet-kori színpadon a nézők saját nemzettörténetükkel hozhattak 
összefüggésbe.304 Ezeknek a jelentésrétegeknek a felfejtéséhez az Aaron megneve-
zésére használt jelzők mitológiai és történelmi, egészen az Aineiasz-mondakörig 

302  Carolyn Sale. „Black Aeneas: Race, English Literary History, and the »Barbarous« Poetics of 
Titus Andronicus”. Shakespeare Quarterly, 62. 1 (Spring 2011), 26.
303  „swart Cimmerian” – azaz sötét árnyalatú kimmériai; Vajda Endre magyar fordítása nem adja 
vissza a földrajzi és történelmi jelentésárnyalatot.
304  „A darab nemcsak azt sugallja, hogy a »szénfekete« árnyalat idővel eltűnhet, hanem azt is, 
hogy a fehérséget meg lehet szerezni, és ezen keresztül a »faj« és a »színárnyalat« közötti összefüg-
gés olyan elméletét tárja elénk, amely Aaron többjelentésű alakjának lényeges eleme. Aaron figurája 
és az elmélet egyaránt a 16. századi historiográfiára reflektál, amikor arra kéri az angolokat, hogy 
emlékezzenek saját fajuk történetére, melynek során a rómaiak »barbároknak« tekintették őket. 
»Éjszín néger«-ként [swart Cimmerian] Aaron a brit szigetek összetett faji történetét idézi fel, 
ahogy azt megírta William Harrison is, aki azt állította, hogy a britek valaha sötétebb árnyalatúak 
[hue] voltak, ugyanis »Kámtól eredeztethető a fajuk«, aki Noé fia volt, és akinek a történet szerint 
azért kellett feketévé változnia, mert ez volt a büntetése azért, hogy meztelenül pillantotta meg 
apját, vagy pedig azért, mert a bárkán nemi életet élt a feleségével az apai tilalom ellenére. A dráma 
tréfái, köztük Aaron kaján megjegyzései és színpadi színének folyamatos vicces felhangja, mind 
arra ösztönzik a közönséget, hogy elutasítsa a történelem »fehérre mosdatását«”. Sale. i. m. 30–31.



165

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

visszavezető árnyalatait ugyanúgy figyelembe kell vennünk, mint a darab lehet-
séges működését a korabeli emblematikus színpadon, ahol a mórt játszó, sötétre 
mázolt fehér színész testi jelenléte és megjelenése, a festék alól kitűnő fehér színe 
folyamatosan mozgásban tartotta a faji megkülönböztetés alapját képező bőr-
szín bizonytalanságát, többértelműségét, átalakíthatóságát. A korabeli kultu-
rális szemantikát vizsgáló filológiai munka, a testi megjelenítés reprezentációs 
logikájára figyelő előadás-szemiotika, a politikai, ideológiai antagonizmusokat 
kimutató posztkoloniális megközelítés és a darab egésze iránt affinitást kialakító 
posztstrukturalista szubjektumelméletek tehát együttesen képeznek újszerű olva-
satokat a Titus Andronicusról, amely alapján Shakespeare első tragédiája immár 
ugyanúgy érdekfeszítő lehet számunkra, mint a későbbi századok során kulti-
kussá tett Hamlet.

Az angol irodalomtörténetek hagyományosan kevés figyelmet fordítottak 
arra, hogy az irodalom termelésének alakulása többek között annak a története, 
ahogy a kánonformálás marginalizálta a Titus Andronicushoz hasonlóan össze-
tett, de az irodalomnak mint erkölcsi–ideológiai technológiának, vagy a „latin 
ábécé zsarnokságának” az elváráshorizontjához nem illeszkedő szövegeket. Talán 
felesleges hangsúlyoznom, nem a klasszikus műveltség ellen érvelek. Az eddig 
marginalizált kora újkori angol tragédiák újraértelmezése arra ad számunkra 
lehetőséget, hogy egy hegemóniára szert tett nyelv irodalmával kapcsolatban 
rámutassunk azokra a folyamatokra, diszkurzusokra, erőviszonyokra, amelyek-
nek belátásával nemcsak esztétikai élményhez, hanem fokozottabb társadalmi 
tudatossághoz, tágabb rálátáshoz, a kánonokhoz való kritikusabb hozzáálláshoz 
segíthetjük az olvasókat. Nem azt kívánom állítani, hogy amikor a Titus Andro-
nicus Sale-féle „barbár esztétikáját” az Erzsébet-kor kulturális szemantikáján és az 
irodalom történelmileg sajátságos ideológiájának kritikáján keresztül olvassuk, 
akkor az „elsődleges kontextus” rekonstrukciójára törekednénk csupán. Ismét a 
filológusvitához folyamodva Szilasi László meglátását ajánlom megfontolásra:

Az interpretáló jelenének a megértésre gyakorolt befolyását kikü-
szöbölni szándékozó igyekezet talán tudományos ugyan, de bizo-
nyosan történelmietlen. Meglehet, a hatástörténet az eljövendő 
értelmezők által vélhetőleg valóban elvégzi majd a mai történész 
történeti feltételezettsége számbavételének munkáját, de az a 



166

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

történész, aki saját történeti feltételezettségét nem veszi tudomá-
sul a jelenben, az a megértés legfontosabb forrásától szakítja el ma-
gát.305

Az emblematikus és előadásközpontú értelmezések korposzemiotikai fordulata 
előtt senkit nem érdekelt igazán, milyen olvasási eljárások szükségesek ahhoz, 
hogy az atyja kezét fogai közé szorító, néma Lavinia térképpé vált testét értel-
mes szövegként olvassuk. A kritikai kultúrakutatás fordulata előtt arra is kevés 
erőfeszítés irányult, hogy az allegorizáló-moralizáló, leegyszerűsítő interpretá-
ciókon túllépve kiemeljük a tragédiát az évszázadokon át rárakódott esztétizáló 
előítéletek alól. Ezek a fordulatok ugyanakkor mára lejátszódtak a magyarországi 
irodalomtörténeti- és elméleti, kritikai, színházi diszkurzusokban is, és konkrét 
színpadra állításokban is éreztetik hatásukat.

V.4. POSZTMODERN TITUS ANDRONICUSOK

A kulturális fordulat által ihletett interpretációs eljárások, a látvány és a reprezen-
tációs technikák logikáját és ideológiai hátterét feltáró megközelítések rálátást 
kínálnak arra, hogy a posztmodern nem egyszerűen szenzációkeltésből vagy rossz 
ízlésből fordul egyre nagyobb érdeklődéssel a modern kánonban oly sokáig mar-
ginalizált kora modern tragédiák, a bosszútragédiák és a manierista, „dekadens” 
melodrámák felé. Ahogy az eddigiekben már többször rámutattam, ha a két kor-
szak bizonytalan, kétségekkel teli szemiotikai alapállását tekintjük, pontosabb 
képet kapunk arról, miért válik ismét kedvelt darabbá a posztmodern kritika, a 
színház és a film számára a Titus Andronicus, amelyről évszázadokig próbálták azt 
hinni, hogy nem is Shakespeare írta, és nem lehet helye semmiféle irodalmi-kul-
turális kánonban.

Akárcsak a nemzetközi színházi életben, a Titus Andronicus magyarországi 
színházi recepciójában is fordulat állt be az utóbbi évtizedekben – ezt vizsgálom 
a következőkben. A jelenség meglátásom szerint fokmérője annak, ahogy a hazai 
rendezői gyakorlat fogékonnyá válik a posztmodern újrakanonizáló irányzatokra 

305  Szilasi László. „’Nem ma’. Az irodalom külügyeitől való ideiglenes tartózkodásom okairól 
(Válasz Takáts Józsefnek)”. Irodalomtörténeti Közlemények, 107. 6 (2003), 750.



167

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

ugyanúgy, mint azoknak a megjelenítési technikáknak a felelevenítésére, ame-
lyek a test és a szubjektum együttes anatomizálására épülnek.

A jelen alfejezetnek az előadásszövegek teljes elemzése természetesen nem 
képezheti részét. A  továbbiakban először csupán néhány olyan dramaturgiai 
kulcsjelenettel kívánok foglalkozni, amelyek színpadra állítása kihívást jelent 
a fotografikus, realista polgári színház uralkodó hagyományának, és amelyekre 
érzékenységet mutathat a posztdramatikus posztmodern színház. Elemzésem 
szempontjából különösen az bír jelentőséggel, hogy sikerül-e a kortárs színpadi 
produkcióknak megbirkózniuk az anatomizáló erőszak reprezentációs tech-
nikaként való alkalmazásával. Ugyanilyen fontosnak és tanulságosnak tartom 
megvizsgálni, hogy felfigyelnek-e azokra a párhuzamokra a darab emblematikus 
képrendszerében, amelyek tematikus kapcsolatokat, szervezőelvet teremtenek a 
dráma kulcsjelenetei között. Ezt követően részletesebben elemzem a dráma egyik 
jellegzetesen kora modern jelentéslebegtető, elbizonytalanító stratégiáját, neve-
zetesen azt, hogy milyen reprezentációs eljárásokkal „taszítja” a Titus Andronicus 
a befogadót az élet és a halál között lévő bizonytalan, felfedezésre váró, köztes 
határterületre, és igyekszem feltárni, hogy milyen társadalmi, vallásos, ismere-
telméleti okok miatt foglalkoztatta oly különösen a kora modern szubjektum 
fantáziáját ez a határterület.

Ahhoz, hogy szemléltessem, miért fordul a posztmodern különféle adaptáci-
ókon keresztül egyre nagyobb affinitással a reneszánsz emblematikus-anatomi-
záló drámáihoz és színházához, ismét a szubjektum posztszemiotikájára támasz-
kodom. Posztszemiotikai megfontolások alapján a szubjektum elméleteit két 
kategóriába sorolhatjuk: ezek a kimondott (enunciált) és a kimondás (enunciá-
ció) elméletei.306 Az előbbi irányzat a jelölők és a jelöltek között lévő mechanikus 
kapcsolatokat tanulmányozza, és a szubjektumot a jelentésalkotás irányítójának 
tekinti. A  szubjektum nyelvi szabályok birtokosa, olyan zárt egység, amely a 
jelentés és az identitás eredeteként, garanciájaként hierarchikusan mindig a jelen-
téstermelés elemei fölött áll.

Az enunciáció elméletei a szemiózis fenti elemeinek megképződését kutatják, 
amelyeket többé nem egységként, monádként, hanem a heterogén jelölő folya-
mat nem-stabil termékeiként fognak fel. A „freudi forradalom” döntő fordulatot, 
inverziót hozott létre a jelölő és a szubjektum kölcsönviszonyában. A szubjektum 
olyan heterogén rendszer, amelyben több, nem feltétlenül racionálisan irányított 

306  Julia Kristeva. „A beszélő szubjektum”. Ford. Bocsor Péter. Pompeji 1994/1–2. 188–90.



168

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

modalitás működik egyszerre, ezért nem lehet többé a jelentés kizárólagos irá-
nyítója.

Michel Foucault többször rámutat archeológiai és genealógiai munkáiban, 
hogy az individuum fogalma meglehetősen újkeletű a nyugati civilizációban, 
és a 17. század elején alakul ki a felvilágosodás típusú világmodell első jegyei-
nek megjelenésével együtt. Ha ezt a megállapítást együtt alkalmazzuk Lotman 
szemiotikai kultúratipológiájával és Kristevának azzal az észrevételével, amely 
szerint lehetséges felállítani a szubjektivitásfajták tipológiáját történelmi specifi-
kusságuk alapján, akkor arra az észrevételre jutunk, hogy a szemiotikailag stabil 
világmodellek az embert olyan kompakt, önazonos entitásként kezelik, amely-
nek belsőleg garantált jelölési képessége van, mint amilyen például a középkori 
magas fokú szemioticitás szubjektuma vagy a modernitás kartéziánus indivi-
duuma. A nem-stabil szemiotikai diszpozícióra épülő kultúrák ismeretelméleti 
válsága ugyanakkor a szubjektum jelentésének, önazonosságának, homogenitá-
sának megkérdőjelezését eredményezi. Így azt találjuk, hogy a kora modern és a 
posztmodern egyaránt az önreflexív, nem-illuzionista színházat használja olyan 
társadalmi kifejezésmódként, laboratóriumként, amelyben ennek a heterogén 
szubjektumnak a képződése vizsgálható.

Az angol reneszánsz dráma főszereplői két, egymásnak ütköző világmodell 
között helyezkednek el, ahol a név korábbi metafizikája már nem garantálja iden-
titásukat, hiszen megkérdőjeleződik az ember mint jelölő és az isteni lényegiség 
mint végső jelölt között lévő transzcendentális motiváció. A racionalizmus és az 
empirizmus új megfontolásai még csak csírájukban jelentkeznek, ezért új típusú 
társadalmi identitások képződnek és kérdőjeleződnek meg párhuzamosan a ket-
tős ellentétpárok által alkotott képvilágokban, a valóság és látszat, felszín és mély-
ség, identitás és felbomlás, jelentés és káosz ellentétei között. Az emblematikus 
színház, amely az angol reneszánsz drámák szövegeit életre keltette, nem töre-
kedett az aktuális világ mimetikus másának létrehozására. Ehelyett megpróbálta 
bevonni a közönséget a jelentésszintek összetett rendszerébe, amelyben különféle 
ikonográfiai és emblematikai hagyományok léptek működésbe, minél totálisabb 
jelentésegyüttesre törekedve.

A totális színházi hatás elérésére tett kísérletet értelmezhetjük úgy, mint a kor 
ismeretelméleti bizonytalanságaira adott reakciót. A világegyetem rendjéről és a 
valóság megismerhetőségéről születő spekulációk és filozófiai, teológiai kérdések 
közepette a színház olyan közeget kínál, amelyben az emblematikus szemiotikai 



169

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

sűrűség és a közönségbevonás technikái a néző számára egy újabb, közvetlenebb 
megtapasztalás lehetőségét nyújtják.

A kora modern emblematikus színház a karaktereket eredendő identitás nél-
küli, többszintű működésként állítja színpadra, és olyan szemiotikai hatást pró-
bál gyakorolni a befogadóra, amelynek eredményeként a néző-szubjektum kizök-
ken identitásából, „folyamatba lendül”, újabb és újabb pozíciókat foglalva el olyan 
metaperspektívára tesz szert, amelyből rálátást nyerhet saját heterogenitására is. 
Ennek a kísérletnek része az, hogy a színház olyan reprezentációs technikákat 
működtet, amelyek a néző tudatosan nem irányított pszichikai-testi (Kristeva 
által szemiotikusnak nevezett) modalitásait célozzák meg, hogy még közvetle-
nebbül hathassanak a szubjektum pszichoszomatikus szerkezetére.

A  szubjektum önazonosságának problematizálása már a legkorábbi rene-
szánsz tragédiákban megjelenik. Thomas Kyd Spanyol tragédiája, az angol rene-
szánsz bosszútragédiák prototípusa olyan univerzumba vezet be bennünket, ahol 
a szerepjátszó és irányító szerepre törekvő szubjektumok nem tudnak végső meta-
pozícióra szert tenni. Az abszolút metapozíciót már elfoglalta a Bosszú allegóri-
ája, a tudattalan, a szemiotikus ösztönkésztetések, a szenvedély metaforája, amely 
a megosztott szubjektum racionalitása felett győzedelmeskedő ösztönkésztetése-
ket testesíti meg. A bosszúálló tehát újabb és újabb szerepekbe állva igyekszik irá-
nyítása alá vonni a körülötte lévő diszkurzív teret, mégpedig úgy, hogy hullákat 
termel a színpadon, ugyanis ezeknek a produktumoknak a jelentése a legkevésbé 
megkérdőjelezhető.

A szerepjátszásnak és az identitásválságnak hasonló labirintusait hozza létre 
Shakespeare is, ő azonban fokozatosan elmozdul a vizuális és emblematikus hor-
ror alkalmazásától a szubjektum felett uralkodó diszkurzus, a társadalmi szim-
bolikus rend, a szó tematizálása felé.307 Mint fentebb értelmezett tragédiájában, a 

307  Az identitás és az identitásválság kérdéseinek vizsgálatára azért is kitűnően alkalmas a bos�-
szútragédia műfaja, mert itt az identitás csereeszközzé, árucikké válik, hasonlatosan a posztmodern 
drámai szubjektumok kommodifikációjához. Vö.: Harry Keyishian. The Shapes of Revenge. Victimi-
zation, Vengeance, and Vindictiveness in Shakespeare (New Jersey: Humanities Press, 1995), 44. Az 
identitásvesztés kérdéskörén belül az erőszak fokozott jelenlétére figyelemre méltó magyarázatot 
talál Keyishian, szerinte ugyanis a szenvedés a Titus Andronicusban az önkifejezés, az önazonosság 
kinyilvánításának és megerősítésének eszközévé válik. „In Titus’ desperate circumstances, finding 
himself prey to chance and circumstance, suffering itself has become a means of asserting selfhood”. 
I. m. 46. A bosszútragédia, az identitás és a nagymonológ kapcsolatához lásd még Richard Hill-
man. Self-Speaking in Medieval and Early Modern English Drama: Subjectivity, Discourse and the 
Stage (Macmillan – St. Martin’s Press, 1997), különösen 107–163: „The Subject of Revenge / The 
Revenge of the Subject in Elizabethan Drama”.



170

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Titus Andronicusban láttuk, az emblematikus képek halmozása és az erőszak, az 
abjekció vizuális megjelenítése egyszerre célozza meg a néző racionális, ikono-
lógiai dekódoló képességét, és tudattalan, pszichoszomatikus reakcióit. Shakes-
peare ezek után fokozatosan lemond a vizuális és emblematikus sűrűségről mint 
a totális szemiotikus hatás ígéretéről, és a nagy tragédiákban a szimbólum, a betű 
már-már mindent letakar. Bármennyire bizonytalan és megkérdőjelezhető is a 
metafizikus garanciáit vesztő szó, a valóság és a szubjektum közé feszülő szimbo-
likus háló áttörhetetlennek bizonyul. A későbbiekben, a Jakab-kori tragédiákban 
a szerepek és metaperspektívák halmozása szinte a bosszúhagyomány macabre 
paródiájába fordul át. Vindice, a mester-bosszúálló Middleton A bosszúálló tragé-
diája című darabjában maradéktalanul eltöröl minden eredendő identitást azzal, 
hogy a bosszú szerző-rendező-színészévé formálja át magát, miközben az erőszak 
anatómiai megjelenítésének elnyújtása a tűréshatárra taszítja a nézőt. Amikor a 
Herceg szája szétrohad, a szemei kitüremkednek a helyükről, a nyelvét pedig tőr 
szegezi a földhöz, miközben lelke a felszarvazottság kínjait szenvedi, a néző az 
eldönthetetlenség, a biztos jelentéshiány szakadékába zuhan, amely az emblema-
tikus burjánzás, a pszichikai szenvedés és az abszurditás között nyílik meg.

Ahogy láttuk, Shakespeare legelső tragédiája az erőszak, a horror, a csonkolás, 
az abjekció képeinek és emblematikus rendszereinek felvonultatásával a látvány, 
a kép reprezentációja iránt kötelezi el magát.308 Dramaturgiai középpontjában 
az az emblematikus színpadkép áll, amelyben a háromszorosan megcsonkított 
Lavinia, a patriarchális rend kitaszítottja a szájában viszi le a színpadról az apa 
kezét, a fallikus rend szimbólumát, a végsőkig nagyítva a darabban uralkodó 
káosz képrendszerét. Shakespeare itt még abban a hagyományban áll, amelyet a 
késő reneszánsz és manierista tragédiák jelentős része képvisel: a látvány, a köz-
vetlen, totális vizuális effektus, a megjelenített és elbeszélt abjekció együttesen 
képezi az emblematikus színpad szemiotikai sűrűségét. Emlékeztethetünk ismét 
más, korábban tárgyalt példákra. Hieronimo karjában fiának többnapos hullá-
jával jelenik meg a Spanyol tragédia színpadán, mielőtt saját nyelvét kiharapná, 
végképp magába fojtva a megbízhatatlanná lett nyelvet. Marlowe Faustusát ördö-
gök tépik szét, Tamerlánja tobzódik az erőszakban, Webster testrészeket utaztat, 

308  A Titus Andronicus emblematikus beállításaira és élőképszerű tablóira több helyen is kitér a 
szakirodalom. Lásd pl. Mariangela Tempera. Feasting with Centaurs. Titus Andronicus from Stage 
to Text (Bologna: CLUEB, 1999), Ch. 3: „Uses and Misuses of Culture”. „Titus is a master of the 
emblematic gesture… But all the characters share this tendency to freeze in highly symbolic postu-
res that should please our eyes and engage our emotions (we need only think of all the kneeling, all 
the lifting of arms to heaven that are called for in this play)”. 58.



171

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Middleton bosszúállójának az egész darabon végigvonuló fétise egy koponya. 
Nem véletlen, hogy később, a 18. században a polgári ízlés kiszolgálására kialakí-
tott kánonban nem ezek a darabok és szerzők foglalták el a fő helyet, hanem az a 
Shakespeare, aki drámáiban fokozatosan elmozdult a látvány, a kép hatalmának 
alkalmazásától a szó, a diszkurzus hatalmának bemutatása felé.

Ha a Titus Andronicust összehasonlítjuk a Hamlettel, azt látjuk, hogy az utóbbi 
drámában már nem nyújtja a közvetlenebb megtapasztalás, a szemiózis bizonytalan-
ságain való túljutás, áttörés ígéretét a test, az erőszak látványa. Hamlet számára a szó, 
a szimbólum már mindent áthatolhatatlanul letakar. Az abjekció hatása itt is műkö-
dik, hiszen maga Hamlet mint karakter válik az abjekció fő működésévé. Apjának 
feudális, hadviselő öröksége és a wittenbergi humanista világ új valóság-ígéretei 
között ingadozva Hamlet a kétértelműség, a bizonytalan köztesség kiterjesztett 
emblémájává válik, olyan köztes, abjekt szubjektummá, amely egyúttal a moder-
nitás üres szubjektumának prototípusa is. Legfőképpen ennek az új szubjektum-
nak az eredendő heterogenitását, korábban még látványos testiségét igyekeznek 
majd folyamatosan elfojtani és irányításuk alá vonni a racionalizmus kartéziánus 
diszkurzusai.309 A polgári ideológiának az önrendelkező, önazonos individuumról 
szóló beszédmódjai uralkodó áramlatot képeznek egészen a posztmodernig, amikor 
aztán az ideológiákon, a szimbolikus renden, a szavakon való áttörés kísérleti tere-
pévé ismét a test és annak látványa, felbomlásának képe válik.

A Shakespeare-drámák színpadtörténete és adaptáció-története is szemlél-
teti azt a vonulatot, ahogy a kánonképző folyamatok először marginalizálják a 
polgári ízlésnek nem megfelelő drámákat, például a Shakespeare kortársai által 
írt bosszútragédiákat, majd a kiszemelt Shakespeare-kánonon belül szorítják a 
peremre az idealizált „Erzsébet-kori bárdról” kialakított sztereotípiáknak nem 
engedelmeskedő darabokat, amilyen a Titus Andronicus. A  posztmodernben 
ugyanakkor a szemiotikai diszpozíció hasonlósága miatt ismét affinitás keletke-
zik a kora modern drámák iránt, amelyek az ismeretelméleti, szubjektumelméleti 
kérdéseket a látvány, a kép hatásán keresztül problematizálják.

Ha a Titus Andronicus színpadi történetét és filmadaptációit tekintjük, szin-
tén megfigyelhetjük ennek az új fogékonyságnak a kialakulását. Julie Taymor 
1999-ben monumentális mozifilmet rendezett Titus címmel, az új rendezésekben 
színpadra állított darab bemutatói előtt sorban álltak a mentők a londoni szín-
házaknál, és a magyar színházakban is lefújták a port a műről. Hat feldolgozást 
választottam ki a tragédia kilencvenes évek utáni rehabilitációjának közelebbi 

309  Vö. Barker. The Tremulous Private Body, 28–37.



172

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

szemléltetésére: két, nemzetközi elismerést kiváltó külföldi filmet, és négy 
magyarországi színházi produkciót. Ezeken belül két, dramaturgiailag kulcsfon-
tosságú jelenetet vizsgálok meg, amelyek egymáshoz kapcsolódva ismétlődést 
hoznak létre a tragédia emblematikus szerkezetében. (Lásd a képeket lentebb.) 
A darab képrendszerét szervező vizuális motívumokat és párhuzamokat részle-
tesebben már bemutattam az V.2. alfejezetben. Az első kiválasztott jelenetben a 
barbár módon megcsonkított Lavinia jelenik meg a fájdalom és a megaláztatás 
rettentő, emblematikussá nagyított állóképeként, megfosztva a nyelvtől, az írás-
tól és a társadalmi környezet által definiált nőiségtől, tehát voltaképpen minden 
jelölő értékétől. A második kulcsjelenetben a darab végén Titus által leölt Tamo-
rát látjuk, amint Laviniához hasonlóan vér csordul a szájából, mintegy rímelve 
arra a vérre, amit fiai ontottak Lavinia meggyalázásával. Az inverzió macabre iró-
niája, hogy a fiúk vérét ebben a jelenetben Tamora nyelte le pástétom formájá-
ban, mintegy visszafogadva ősméhként azokat a bosszúálló fiúkat, akiket ő szült 
és küldött ki a világba.310

Az első képpár a BBC 1985-ös filmváltozatából való,311 ahol az előadásmód-
ban még egyértelműen a shakespeare-i nyelvezet, a szó, az elokvencia a lényegi 
elem. A film rendkívül éleslátóan dolgozza fel a lehetséges rituális elemeket, a 
körbenjárást, a véráldozatot, de nem fordít kellő figyelmet a képre mint hatás-
keltő mechanizmusra, az abjekció, a horror látványára és lehetséges emblémáira. 
A  megcsonkított Lavinia visszafogott, panaszos áldozat látványát nyújtja a 
későbbi változatokhoz képest.

Az emblematikus rendszert a legtudatosabban a Kaposvári Csiky Gergely 
Színház előadása működteti.312 A darab középponti jelenetében a megcsonkított, 
megerőszakolt Lavinia vonagló, néma agóniája különleges, kúszó, vízszintesre 
redukált tánccá áll össze a vérvörös háttérkép előtt, amely úgy izzik, mint egy 

310  A tragédia feminista kritikájának áttekintéséhez és az „anyaméh, verem, anyai száj” képrend-
szerhez lásd Deborah Willis. „’The gnawing vulture’: Revenge, Trauma Theory, and Titus Andro
nicus”. Shakespeare Quarterly 53 (2002), 21–52.
311  The Shakespeare Collection, BBC, 1985, rendezte Jane Howell. Titus Andronicus: Trevor 
Peacock, Lavinia: Anna Calder-Marshall, Tamora: Elieen Atkins.
312  Csiky Gergely Színház, Kaposvár, 1997. 03. 13. Rendező: Keszég László (f.h.); koreográfus: 
Lugosi György (mozgás); fordította: Tandori Dezső; dramaturg: Eörsi István és Lengyel Anna; 
díszlettervező: Valcz Gábor; jelmeztervező: Szűcs Edit; Titus Andronicus: Bezerédi Zoltán; Lavi-
nia: Bodor Böbe; Tamora: Molnár Piroska. Köszönöm a színház vezetésének, hogy az előadás 
felvételét rendelkezésemre bocsátotta.



173

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

átvilágított, felnagyított szülőcsatorna.313 A szájában felgyülemlett vért, amely 
kitépett nyelve helyét foglalja el, az őt felfedező Marcus tenyerébe köpi. Így a 
színpad hatalmas, felnagyított emblémát képez a darab központi témájáról, a 
káoszról, a rend felbomlásáról, hiszen a nőiség nullává redukált jelképe a patriar-
chális rend letéteményesének kezét szennyezi be. Ez a jelenet az egész előadáson 
végigvonuló, fokozatosan erősödő, anatomizáló emblematikus háló része, mely-
nek szimbolikus elemei a vér, a kéz és az üreg.314 Kapcsolódik hozzá az a kulcs-
fontosságú, már többször említett rész, amelyben Lavinia néma szájában, fogai 
közé szorítva viszi le a színpadról a hatalom fallikus jelvényét, apja levágott kezét, 
valamint az a zárójelenet, amelyben az ellenséges Tamora szájüregéből ugyanúgy 
csordul ki a vér, mint korábban az áldozattá vált Lavinia szájából. A kaposvári 
produkció nagyszerűen veszi észre ezeket a kapcsolódási pontokat, és a test rend-
kívül erős hatást kifejtő színpadi megjelenítésein keresztül megőrzi a dráma ere-
deti, kora modern anatomizáló szerkezetét.

A Budapesti Kamaraszínház Shure Stúdiójának produkciója315 kisebb térben 
kénytelen berendezkedni, és talán ez az oka annak, hogy inkább a sűrítés és a 
stilizálás eszközeit választja. Ennek az előadásnak is sikerül megteremtenie a 

313  A jelenet borzalma szinte meghiúsítani látszik minden lehetséges színpadra állítást. A stilizá-
lásra az egyik leglátványosabb példa a Colorado Shakespeare Festival előadása, amelyben Chiron és 
Demetrius vérvörös selyemszalagokat húznak ki Lavinia köntösének ujjából, és azokat úgy terítik 
szét körülötte, hogy végül Lavinia „hatalmas, megsebzett pillangónak” [a giant wounded butterfly, 
with wings of ’blood’ covering the stage] tűnik. Lásd Joel G. Fink. „The Conceptualization and 
Realization of Violence in Titus Andronicus [1988]”. Titus Andronicus. Critical Essays. Szerk. Philip 
C. Kolin (New York and London: Garland Publishing, 1995), 462. A „valóságos” hatáskeltésre 
és egyúttal annak paródiájára jó példa William Freimuth rendezése (Source Theatre Company, 
Washington D.C., 1986), amelyben a darab elején egy takarítónő műanyag zacskókat és babaetető 
előkéket oszt szét a színpadhoz közel ülő nézők között, miközben a háttérből hallható fülsüketítő 
fűrészelés hivatott érzékeltetni, hogy Alarbus végtagjait éppen levágják az áldozati tűzhöz. Dessen, 
Titus Andronicus. Shakespeare in Performance, 111.
314  A Titus Andronicus színpadi megvalósításának legnagyobb kérdése az, milyen mértékben 
próbálja a rendező „valóságosan” megjeleníteni a tobzódó erőszakot, illetve mennyire igyekszik 
azt egyfajta „stilizálással” visszaadni. Alan Dessen álláspontjára helyezkedve én is úgy látom, hogy 
egyik megoldás sem hoz megnyugtató eredményt. Meggyőződésem szerint a darab színpadi vagy 
filmi működőképessége attól függ, mennyire sikerül megvalósítani a darab emblematikus értékű 
jeleneteinek egymáshoz kapcsolódását. Erre jó példákat látunk az 1980-as évektől kezdődő „Titus 
Andronicus reneszánsz” során.
315  Budapesti Kamaraszínház Shure Stúdió, Budapest, 2001. 12. 22. Rendező: Soós Péter; átdol-
gozta: Németh Ákos (kamaraszínpadra alkalmazta); fordította: Vajda Endre; dramaturg: Falussy 
Lilla (f.h.); díszlettervező: Horgas Péter; jelmeztervező: Benedek Mari; Titus: Stohl András; 
Tamora: Szölöskei Tímea; Lavinia: Nagy Enikő. Köszönöm a színház vezetésének, hogy az előadás 
felvételét rendelkezésemre bocsátotta.



174

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

darab jellegzetesen macabre, haláltáncszerű hangulatát, de nem a testek felbon-
tásával, hanem azok bábszerű szerepeltetésével, olyan színpadi térben, amelyet 
a sötétség, a tapogatózás, a homály hangulata ural. A színpadi tér berendezése 
itt a kora újkori angol emblematikus színház vertikális ábrázolási logikáját hasz-
nálta ki különösen fogékonyan. Ahogy az emblematikus gondolkodásmódról és 
színházról szóló fejezetben taglaltam, ez a függőleges rend a darabok kozmoszát 
három részre osztotta: a csapóajtó alatti rész az alvilág, a gonosz birodalmát jel-
képezte, a színpad a halandó ember világa volt, míg a színpad feletti, esetleg erké-
lyes, trapézos tér a természetfeletti, az istenek világa. Az előadás nyitóképében a 
cselekmény motorja, Aaron a csapóajtón keresztül, mintegy az alvilág követeként 
érkezik, és a későbbiekben gyakran foglalja el a felfelé építkező színpadi térben 
a felső pozíciókat. A felső dimenziót, az istenek világát azok a folyadékkal töl-
tött léggömbök lepik el, amelyek véredényekként lógnak a szereplők feje felett, 
és kipukkasztásuk hivatott stilizáltan megjeleníteni az egyes szereplők kivégzé-
sét, megkínzását, Aaron cselszövéseinek működését. Az előadás vertikumában 
tehát átjárás teremtődik „ég és pokol” között, és ez az átjárhatóság rendkívül 
fontos színpadi eleme volt a kora modern előadásoknak, melyekben az alvilág 
csapóajtón keresztül érkező „követei” gyakran az isteni metapozíciót bitorolva, 
az erkélyt elfoglalva teremtették meg a dráma képvilágában uralkodó inverziót, a 
feje tetejére állított világot.316

Julie Taymor mozifilmjében valósul meg igazán az abjekt és a macabre hagyo-
mányok teljes felelevenítése, amikor a kísérteties tájban a gyötrelmében egyedül 
hagyott és fatuskóra állított Laviniát messziről veszi a kamera, majd ahogy rákö-
zelít, Lavinia lassan befordul a látószögünkbe, és a fájdalom kimerevített emb-
lémájaként sikoltja szájából a vért Marcus arca és a néző felé. A végső lakoma 
során a nyakon szúrt Tamora szájából ugyanilyen nagyközeliben csorog a darab 
képvilágát strukturáló vér.

A Gyulai Várszínház előadása317 szintén olyan felépítményt alkalmaz, amely 
megjeleníti a tragédia vertikumát: a szereplők fölé magasodó tornyok teteje és a 

316  Ahogy korábban tárgyaltam, ezt találjuk a „prototipikus” angol reneszánsz bosszútragédiá-
ban, Thomas Kyd Spanyol tragédia című darabjában, amelyben az alvilágból, a tudattalan dimen-
ziójából érkező allegorikus Bosszú a dráma kozmoszának legmagasabb pontjáról szemléli az általa 
igazgatott eseményeket.
317  Gyulai Várszínház, Gyula, 2003. 08. 05. Rendező: Bocsárdi László; koreográfus: Liviu Matei 
(színpadi mozgás); átdolgozta: Bocsárdi László és Czegő Csongor; fordította: Vajda Endre; dra-
maturg: Czegő Csongor; díszlettervező: Bartha József; jelmeztervező: Dobre-Kóthay Judit; Titus 
Andronicus, római hadvezér: Blaskó Péter; Lavinia: Péter Hilda; Tamora: Szorcsik Kriszta. Köszö-
nöm a színház vezetésének, hogy az előadás felvételét rendelkezésemre bocsátotta.



175

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

holtak hangjától visszhangzó, csapóajtó alatti mélység között feszül ki az előadás, 
bár a rendezés nem gondoskodik az átjárhatóság tematizálásáról. Kétségtelenül 
ez az előadás koncentrál leginkább a horror, az abjekció, a test anatomizálásán 
keresztül elérhető hatásokra, szinte a végsőkig hajszolva nemcsak a megdöbbentő 
megoldások lehetőségeit, hanem az ezekhez kapcsolható, folyamatosan groteszk 
felhangokat eredményező iróniát is (ami már a kaposvári előadásnak is szerves 
részét képezte). A színpadi megoldás kihasználja a várszínházi környezet adott-
ságait: a megcsonkított Lavinia a téglavár falában lévő kemence nyílásából bújik 
elő, mintha Tamora fiai nemcsak megcsonkították, hanem meg is égették volna. 
A tragédia utolsó jeleneteit, amelyeket hatalmas videó kivetítőn láthatunk,318 a 
gyulai húsfeldolgozó üzemben vették fel, ahol Titus a kicsempézett, hideg ter-
meken át- és áttaszítja az áldozatait szállító hentescsillét, egyfajta groteszk, poszt-
modern pokoljáráson kalauzolva bennünket, hogy aztán a végén belökje Tamora 
két fiát a nagy darálóba. Mikor Tamora a végső színben a szájához emeli, majd az 
ősanya mohóságával telhetetlenül habzsolni kezdi a fiai húsából készített, vértől 
tocsogó irdatlan pástétomot, a nézők zsigeri reakcióit a jelentés határain túlról, 
a szemiotikus chora motilitásából táplálkozó energiák igazgatják.319 Akárcsak a 
londoni színházakban a kilencvenes évek közepén, a Gyulai Várszínház nézőte-
rén is ájultak el nézők.

A negyedik magyarországi Titus-produkciót a Veszprémi Petőfi Színház állí-
totta színpadra 2014-ben.320 A rendezés erősen stilizált elemekkel oldja meg az 
erőszak látványát, a piros selyemfonatokkal megjelenített, vérző csonkok azon-
ban csak Lavinia és Titus között teremtenek képi párhuzamot, Tamora meg�-
gyilkolásánál nem jön létre az ismétlődés képi ritmusa. A groteszk irónia ebből 
az előadásból sem hiányzik: Titus akkurátusan becsomagolt postai küldemények 
formájában kapja vissza Tamorától két fia fejét és saját levágott kezét. A pakko-
kat, ahogy azt mai környezetünkben megszoktuk, hatalmas táskát cipelő pos-
tásnő kézbesíti, Titus orra alá nyomja aláírásra az átvételi ívet, és távoztában még 

318  Esszéjében Halász Glória is központi jelentőséget tulajdonít Bocsárdi rendezésében a mul-
timedialitásnak, amely közelebb hozza a darab világát a mai befogadóhoz: a darab elején mozgó 
videókamerákon keresztül készített élő nagyközeliket vetítenek ki a színpad mögötti vászonra a 
választási vetélkedésben elhangzó kortesbeszédekről. „És a színház forog tovább”. Színház.net 2011. 
december.
319  Vö. Kristeva. Revolution in Poetic Language, Ch. I. 2. „The Semiotic Chora Ordering the Dri-
ves”. 25–30.
320  Veszprémi Petőfi Színház, 2014. 10. 11. Rendező: Kéry Kitti; koreográfus: Frank Róbert; 
Titus Andronicus: Szalma Tamás; Tamora: Palásthy Bea; Lavinia: Terescsik Eszter. Köszönöm a 
színház vezetésének, hogy az előadás felvételét rendelkezésemre bocsátotta.



176

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

odaböki, hogy ő egyébként együttérez a címzettel. A rendezés a modern karakter 
és a masnis zsineggel átkötött csomagok beemelésével parodisztikus éllel látja el 
és aktualizálja, de egyben sterilizálja is a jelenetet: egy pillanatra sem tárul elénk 
az a kép, amikor a színpadi utasítás szerint Lavinia a szájába veszi apja kezét. 
Ennek a jelenetnek az emblematikus jelentőségére a következő fejezetben még 
egyszer részletesebben kitérek.



177

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Lavinia megtalálása – BBC Shakespeare Tamora halála – BBC Shakespeare

Lavinia megtalálása – Kaposvári Csiky Gergely Színház Tamora halála – Kaposvári Csiky Gergely Színház

Lavinia megtalálása – Shure Stúdió Tamora halála – Shure Stúdió



178

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Lavinia megtalálása – Julie Taymor filmje Tamora halála – Julie Taymor filmje

Lavinia megtalálása – Gyulai Várszínház Tamora halála – Gyulai Várszínház

Lavinia megtalálása – Veszprémi Petőfi Színház Tamora halála – Veszprémi Petőfi Színház



179

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

A fenti négy produkción kívül még két magyarországi színpadra állítása volt 
a tragédiának a közelmúltban,321 tele eredeti megoldásokkal, de a fent vizsgált 
két kulcsjelenettel kapcsolatban nem hozták létre azt az emblematikus képi pár-
huzamot és ritmust, ami arról tanúskodna, hogy a színházi performanszszöveg 
tudatosan támaszkodott volna a darab emblematikus reprezentációs logikájára 
vagy anatómiai képrendszerére. A Színház- és Filmművészeti Egyetem hallgató-
inak előadásában a csupasz színpadon kitűnően és erőteljesen érvényesül az egy-
szerű szimbolika, a Lavinia megerőszakolásának jelenetében alkalmazott vörös 
selyemkendő. A Weöres Sándor Színház produkciójában Pálfi György (egyebek 
mellett a Taxidermia rendezője) „egészen befogadhatatlanul” zsúfolt, szín-, fény- 
és hanghatásokkal a végletekig hajszolt „párhuzamos valóságot” tár elénk, ahol 
a szereplők egy heavy metal koncertturné szereplőinek és egy Pokol Angyalai 
különítménynek a keresztezései, az előadás pedig végül „egy kora újkori Trónok 
harca véres római tógába csavarva”.322 (Lásd a képeket lentebb.)

Lavinia meggyalázása a Színház- és Filmművészeti Egyetem hallgatóinak előadásában

321  Weöres Sándor Színház, Szombathely, 2018. 11. 30. Rendező: Pálfi György; jelmeztervező: 
Müller Kata; díszlettervező: Törőcsik Ambrus; Titus Andronicus: Bajomi Nagy György; Tamora: 
Gubík Ági; Lavinia: Gonda Kata. Színház- és Filmművészeti Egyetem, Ódry Színpad (Hogyan 
születnek a császárok?), 2020. 02. 27. Rendező: Gardenö Klaudia; átdolgozta: Komán Attila, 
Gardenö Klaudia; jelmeztervező és látvány: Vecsernyés Anna; dramaturg: Komán Attila; Titus 
Andronicus: Börcsök Olivér; Lavinia: Mari Dorottya; Tamora: Berényi Nóra Blanka. Köszönöm 
a Szombathelyi Weöres Sándor Színház vezetésének, valamint Gardenö Klaudiának, hogy az előa-
dások felvételeit a rendelkezésemre bocsátották.
322  Kocsis Marcell. „Trónok harca Shakespeare szerint”. Art7 művészeti portál 2018. 12. 10.
https://art7.hu/szinhaz/shakespeare-titus-andronicus-weores-sandor-szinhaz-szombathely/ 

https://art7.hu/szinhaz/shakespeare-titus-andronicus-weores-sandor-szinhaz-szombathely/


180

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Lavinia meggyalázása – Weöres Sándor Színház, Szombathely

Aaron letépi Titus kezét – Weöres Sándor Színház, Szombathely

A Titus Andronicus nemzetközi és hazai reneszánsza csak egy példa a sok közül, 
amellyel a kora modern anatómiai érdeklődés posztmodern reneszánszát szemlél-
tethetjük. A korai újkor felfedezi a testet, és színpadra állítja az emblematikus és 
anatómiai színházban, hogy határait megnyitva annak mélységeiben kutasson a 
teremtés titkai, a végső jelentések után. A felvilágosodás diszkurzusainak fedőré-
tegei alól a posztmodern emeli elő és nyitja fel ismét ezt a korporalitást. Nem sza-
bad azonban elfeledkeznünk arról sem, hogy a test ekkorra már a fogyasztói tár-
sadalom „idióta szubjektumának” kiapadhatatlan örömforrásává is vált.323 A test 
az alapja annak az ideológiai téves felismerésnek, amelyen keresztül a szubjek-
tumot fogva tartja a test ígérete, ami az élvezetnek, az ideológia elől való mene-
külés lehetőségének ígérete. Az ilyesfajta menekülési útvonalakat, az ellenállás 

323  Az élvezetnek mint politikai kizsákmányolási formának és a represszív deszublimációnak az 
elméletéhez lásd: Slavoj Žižek. For They Know Not What They Do: Enjoyment as a Political Factor 
(London: Verso, 1991), valamint Kiss Attila Atilla. „Az abjekt ikonográfiája a fogyasztói társada-
lomban”. Uő Betűrés. Posztszemiotikai írások, 121–29.



181

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

látszólagos terepeit ugyanakkor mindig az ideológiai berendezkedés termeli 
ki, hogy egyidejűleg rögtön be is kebelezze saját szubverzióját. Ezért is válik az 
1960-as években elinduló szemiotikai és dekonstrukciós jelenlét-kritika hatására 
az 1990-es évekre általánossá a posztmodern performanszokban és előadás-elmé-
letekben az a felismerés, hogy a színpadi test közvetlen jelenlétet teremtő ereje 
csak utópia, ábránd.

A posztmodern színház nem arra vállalkozik tehát, hogy a jelenlét közvet-
lenségét teremtse meg a test anatómiája által, hanem arra, hogy emlékeztesse a 
szubjektumot saját testképeinek, az „én” társadalmi „bőreinek” konstruált termé-
szetére.324 Mivel a hirdetéseken, társadalmi képvilágokon, előre gyártott sémákon 
keresztül a test a posztindusztriális társadalom hatalmas anatómiai színházában 
ismét semlegessé válik, a radikális posztmodern anatómiának az lesz a feladata, 
hogy alternatív reprezentációkon, mediatizált, kísérletező színházi hatásokon 
keresztül kitakarja, ismét felmutassa ezt a mediatizált testet. Ez a radikális szín-
házi anatómia, legyen az Julie Taymor mozifilmje, a Gyulai Várszínház előadása 
vagy Gunther von Hagens boncszínháza, meglátásom szerint ugyanúgy új státust 
kölcsönöz a testnek, mint ahogyan a kora modern ismeretelméleti kíváncsiság 
előtérbe állította azt, még mielőtt rákerült volna az a bizonyos kartéziánus tok.

Jelen alfejezet utolsó részében a Titus Andronicus egyik jellegzetesen kora 
modern jelentéslebegtető, elbizonytalanító stratégiáját elemzem. A prozopopeia 
retorikai és színpadi működésén keresztül a Titus Andronicus az élet és a halál 
között lévő bizonytalan, felfedezésre váró, köztes határterületre viszi a befoga-
dót325, arra a liminális határmezsgyére, amely elválasztja az élőt az élettelentől, és 
ahol esetleg tanúi lehetünk annak, mi és hogyan hagyja el a testet, amikor 

324  A  társadalmi reprezentációs hagyományok „bőrébe” kötött emberről jött létre kiállítás 
2004-ben Tóth G. Péter rendezésében: Ember, bőrbe kötve https://kultura.hu/kepzo-ember-bor-
be-kotve/ Lásd még Corpus / Body. A test teátruma / 1. felvonás. Női testek Szerk. Tóth G. Péter. 
(Veszprém: Agenda Natura, 2005).
325  Pikli Natália is köztes, határterületen ingadozó darabként ragadja meg a Titus Andronicust 
mint „Shakespeare egyik legkétértelműbb darabját”, amikor az erőszak és a nevetés, a tragikus és 
a komikus hatások kereszteződési pontjaként értelmezi a tragédiát, amelyben „a hangvétel kétér-
telműsége nyílt komédiába csap át”, amikor Aaron arra tesz ajánlatot, hogy Titus levágott kezével 
váltsa meg fiai életét. „The crossing point of tears and laughter. A tragic farce: Shakespeare’s Titus 
Andronicus”. Shakespearean Criticism Vol. 85. Szerk. Michelle Lee (New York: Thomson and Gale, 
2005), 248–57. Lásd még uő The Prism of Laughter: Shakespeare’s “very tragical mirth” (VDM 
Verlag, 2009), 11–46. Ugyanilyen fontosnak tekintem én is az ambiguitást, amely nemcsak erre a 
darabra jellemző, hanem általában véve a középkori filozófiai, teológiai és reprezentációs hagyomá-
nyok öröksége és kora modern kérdésfeltevések között billegő kora újkori drámákra, de itt követ-
kező értelmezésemben a hangsúlyt az élet és a halál közötti határterületre helyezem.

https://kultura.hu/kepzo-ember-borbe-kotve/
https://kultura.hu/kepzo-ember-borbe-kotve/


182

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

átbillenünk „az ismeretlen országba”. Szinte biztosra vehetjük, hogy a maga 
korában a Titus Andronicus pontosan azokból az okokból volt annyira népszerű, 
mint amilyen okokkal Philipe Ariès az anatómia népszerűségét és későbbi divattá 
válását magyarázza a 17. századtól kezdve a 19. századdal bezárólag326: a bonco-
lás, akárcsak Shakespeare tragédiája, az élet és a halál, a szexualitás és a fájdalom 
határvonalaira állít bennünket. Ahhoz, hogy megértsük, miért tér vissza ennek 
az átmenetnek az anatómiai jellegű tematizálása oly gyakran a kora modern 
tragédiákban, fel kell tárnunk, milyen társadalmi, vallási, ismeretelméleti okok 
miatt foglalkoztatta oly különösen a kora modern szubjektum fantáziáját ez a 
határterület.

326  Ariès szerint ebben a folyamatban a halál fokozatosan eroticizálódott, és a barokk művészetet 
már Eros és Thanatos összefonódása jellemzi: „The almost fashionable success of anatomy cannot 
be attributed solely to scientific curiosity. It is not hard to understand; it corresponds to an attrac-
tion to certain ill-defined things at the outer limits of life and death, sexuality and pain. These 
things have always been suspect to the clear-cut moralities of the nineteenth and twentieth cen-
turies, which placed them in a new category of disturbing and morbid phenomena. This category, 
which was born in the nineteenth century of the union of Eros and Thanatos, was conceived in the 
late fifteenth and early sixteenth centuries and developed during the first half of the seventeenth”. 
Philip Ariès. The Hour of Our Death. Ford. Helen Weaver (New York: Alfred Knopf, 1981), 369.



183

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

V.5. ÉLET ÉS HALÁL KÖZÖTT

Holtakat ástam ki sírjukból is,
Barátjuk ajtajába téve őket,
Mikor a fájdalom már csillapult,
És bőrükre, mint fáknak kérgire
Késemmel felkarcoltam latinul:
„Ha meghaltam, ne haljon gyászotok.” (83)

Oft have I digg’d up dead men from their graves,
And set them upright at their dear friends’ doors,
Even when their sorrows almost were forgot;
And on their skins, as on the bark of trees,
Have with my knife carved in Roman letters,
“Let not your sorrow die, though I am dead.” 

(Titus Andronicus, Aaron, 5.1.135–40)

Aaron vallomása, melyet saját gonoszságáról büszkélkedve tesz kínhalála előtt, 
csak egy példa azoknak az eseteknek a hosszú sorából, melyek mind arról tanús-
kodnak, hogy élők és holtak közé nem illeszkedik szigorú választóvonal a kora 
újkori tragédiákban. Átjárást tapasztalunk ezekben a drámákban az elevenek 
világa és a túlvilág között. A holtak rendre megelevenednek, és szellemek, sír-
jukból kikerülő holttestek vagy baljós jelek formájában kísértik az élőket, akik 
viszont minduntalan a halál, a túlvilági lét, „a nem ismert tartomány” titkait fag-
gatják. A tragédiák így egyfajta szürkületi zónává válnak, a holtak járkáltatásának 
és az élők kísérletezésének terepévé. Ez az összemosódás, a két tartomány között 
működő liminális átjáró arra figyelmeztet bennünket, hogy amikor a legfőbb 
ellentétpárokat, köztük az élet és a halál kérdéseit vizsgáljuk Shakespeare drámái-
ban és általában a kora modern reneszánsz darabokban, a problémát nem közelít-
hetjük meg a megszokott kétértékű logikánk alapján. Nem elegendő az életet és a 
halált, az élőket és a holtakat megfigyelnünk – számba kell vennünk azt is, ami az 
élet és a halál között van. Számolnunk kell az élőhalottakkal.

Az élőhalál vagy az élőhalottak gondolatát felvetni az angol kora modern tra-
gédiák kapcsán nem kelthet nagy meglepetést, hiszen a zombi az egyik legdivato-
sabb jelensége a mai populáris kultúrának, amely a korábban a magas regiszterbe 
tartozó reneszánsz drámairodalom egyre tekintélyesebb szeletét kebelezi be és 



184

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

használja fel a saját eszközeivel. Természetesen Shakespeare is helyet kapott már 
ebben az általános mediális kommodifikációban, gondoljunk csak Chris Stiles 
2010-es színpadi adaptációjára, a Hamlet, Zombie Killer of Denmark. A Comedy 
in One Act című előadásra, vagy Ryan Denmark filmes Rómeó and Júlia változa-
tára 2009-ből, melynek Romeo and Juliet vs. The Living Dead volt a címe.327

A kérdéskör ugyanakkor jóval bonyolultabb annál, semhogy a sorozatosan 
megjelenő szellemek, életre kelt testrészek és hullák, hullaimitációk és élőha-
lottak jelenségeit a zombival letudhatnánk. A kérdést inkább úgy kell megra-
gadnunk, hogy figyelmünket az életből a halálba átvezető folyamatra irányítjuk, 
akkor pedig azt látjuk, hogy a kora modern tragédia számos szereplője ebben a 
folyamatban, élet és halál között vergődik – néha csak egy rövidebb haláltusa, 
máskor szinte az egész darab idejére. Ezt a jelenséget az angol reneszánsz drá-
mát meghatározó kulturális szemantika tükrében igyekszem feltárni – abban a 
jelentéshálózatban, amely magába foglalja a kor testre, halálra, halottakra és azok 
anatomizálására vonatkozó képzeteit is, állításom szerint ugyanis az élőhalottak 
jelensége összekapcsolódik az anatómiának a fentebb bemutatott, az angol rene-
szánsz korában egyre népszerűbb gyakorlatával, és ezen belül is kifejezetten az 
élveboncolás gondolatával. Az alábbiakban folytatom Shakespeare első tragédiá-
jának, a Titus Andronicusnak az elemzését, és azokat a kulcsjeleneteket vizsgálom 
meg, melyekben a végletesen megcsonkított Lavinia az élet és a halál közé ékelő-
dött emblematikus alakként egy új rend, új diszkurzus iránymutatójává válik. Az 
élet és halál közötti állapot értelmezéséhez a prozopopoeia retorikai alakzatának 
elméletére támaszkodom.

A bevezetőben és a korábbi fejezetekben már tárgyaltam, hogy az 1980-as 
évektől kezdve az angol reneszánsz kutatásának területén is lezajlott a posztszemi-
otikai és korporális fordulat, melynek eredményeképpen fokozatosan nőtt a test 
drámai és színpadi szerepére irányuló figyelem. A kora modern drámában meg-
jelenő anatomizáló igény persze nem volt észrevétlen korábban sem. A mélyre 
hatoló, boncoló figyelemnek, a tudat beható feltérképezésének szerepére Shakes-
peare tragédiáiban már a posztszemiotikai fordulat előtt is felfigyeltek a kriti-
kusok. John Bayley érvelését a tudatdrámákról bizonyos tekintetben kiterjeszt-
hetjük általában a kora modern tragédiára, ahol gyakran azt találjuk, hogy a 
cselekmény bonyolódása és a szereplők fizikai tevékenységei helyett fokozatosan 

327  A kérdéshez lásd még Földváry Kinga. Cowboy Hamlets and zombie Romeos: Shakespeare in 
genre film (Manchester: Manchester University Press, 2020).



185

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

a főszereplő tudati folyamataira, mentális cselekedeteire kerül a hangsúly.328 Ha 
ehhez a mentális anatómiához hozzáolvassuk az angol reneszánsz színházi intéz-
mény társadalmi beágyazottságának részét képező anatómiai gyakorlatokat, a 
testtel kapcsolatos hiedelmeket és babonákat, a korai orvostudományi felfede-
zéseket, és ha a testre irányuló fegyelmezési technikák foucault-i és újhistorista 
vizsgálata mellett feltérképezzük a test felszíne mögé hatoló figyelem materiális 
és szimbolikus vonatkozásait, akkor kirajzolódik előttünk egy olyan kettős anató-
miának a működése, amely tetten érhető a legtöbb reneszánsz tragédiában.

Az anatómia gondolatának korabeli népszerűségét bizonyítja, hogy az Erzsé-
bet- és Jakab-kori kiadványok címében egyre gyakrabban jelennek meg az ana-
tomy, anatomized, anatomization szavak. Murder after Death című könyvének 
végén Richard Sugg száztizenhárom tételből álló listát közöl azokról az 1650 
előtt megjelent könyvekről, melyek címében felbukkan a kifejezés.329 Az anató-
mia természetesen általában véve jelentett részletes traktátust, feltáró elemzést, 
bemutatást is, de, ahogy már a bevezetőben is érzékeltettem, a boncolás Shakes-
peare idejében a kor ismeretelméleti bizonytalanságainak, episztemológiai vál-
ságának is általános kifejező metaforája lett. Az egyik legismertebb, legmegdöb-
bentőbb, ugyanakkor meggyőződésem szerint csak részben értett példa a kora 
újkori tragédia anatómiai érdeklődésére az a jelenet, amikor az agg Lear király 
saját lánya boncolására szólítja fel a körülötte lévőket, hogy Regan belsejének 
kivizsgálásával derítsék ki, mi okozza szíve megkeményedését: „Tessék, boncolják 
föl Regant: nézzék meg, mi nőtt a szíve köré. / Van valami természetes oka, hogy 
egy szív így meg tud keményedni?”330 A kora újkori angol dráma minden tanul-
mányozója ismeri ezt az elkeseredett dühkiáltást, ennek ellenére úgy gondolom, 
még az elmélyült értelmezések is szem elől tévesztik a jelenet valódi lényegét. 
Amikor nem merülünk el az élő előadás dinamikájában, azaz nem igyekszünk 
megképezni értelmezői eljárásainkban az előadás lehetséges színházi perfor-
manszszövegét, hajlamosak lehetünk megfeledkezni arról a tényről, hogy Regan 

328  John Bayley. Shakespeare and Tragedy (London: Routledge and Kegan Paul, 1981), 164.
329  Sugg. Murder after Death, 213–16.
330  Ford. Nádasdy Ádám. „Then let them anatomize Regan. See what / breeds about her heart. 
Is there any cause in / nature that makes these hard hearts? (3.6.74–6) Az első Fólióban ez a rész 
prózában szerepel, és nagybetűk hangsúlyozzák az „Anatomize” és „Nature” szavakat: ‘Then let 
them Anatomize Regan: See what / breeds about her heart. Is there any cause in Nature that / 
makes these hard-hearts.’ (Rr4r) A Kvartóban verses sortördelést találunk (G4r). Vö. Robert Clare. 
„Quarto and Folio: A Case for Conflation”. Lear from Study to Stage: Essays in Criticism. Szerk. 
James Ogden és Arthur H. Scouten (Madison, NJ: Fairleigh Dickinson University Press; London 
and Cranbury, NJ: Associated University Presses, 1997), 93.



186

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

még nagyon is él, és amit a testileg és lelkileg megrokkant öreg király kíván, az 
hálátlan gyermekének élveboncolása. Láttuk, hogy a testi erőszak, a kínzások és 
a halál képei áthatják a kora újkori tragédiát, de hogyan kell értenünk a vivisectio 
gondolatának ezt a megjelenését? Sugg szerint a kora újkori szerzők rendszeresen 
fordultak az anatómia képvilágához, de soha nem jelenik meg náluk az élvebon-
colás gondolata.331 Közelebbről megvizsgálva azonban a korabeli filozófiai íráso-
kat kiderül, hogy ez csak részben igaz.

Sir Francis Bacon, a kor egyik legnagyobb angol filozófusa már bevett, sőt 
divatos és célravezető gyakorlatként mutatja be az anatómiát Instauratio Magna 
című összegző természettudományos művének első kötetében, amely 1605-ben 
jelent meg először The Advancement of Learning (’A tudomány haladása’) címmel. 
Azt hiányolja csupán, hogy az orvosok túl gyakran megelégednek egy-két bon-
colási próbálkozással, mintha az előadás fontosabb lenne, mint a mélyre hatoló 
kutatás, és nem végzik ezt a műveletet sokkal gyakrabban és még mélyebbre 
hatoló intenzitással, pedig csak így lehet a test legkülönfélébb részein és azok 
mélyében kialakuló elváltozásokat, a fekélyeket, kinövéseket, gennyes tályogokat, 
rothadásokat, bibircsókokat, kövesedéseket és egyéb elváltozásokat felderíteni.332 
Bacon ráadásul azt is kifejti, hogy az igazi diagnosztikai munkát nem is a soroza-
tos anatómiai feltárás, hanem csak az élveboncolás tudná elvégezni.333 Az anato-

331  „Renaissance writers were immensely eager to exploit the imaginative resources of anatomy. 
Vivisection, by contrast, was never mentioned. Although in fact occurring earlier than usually 
thought as a literal, English-language term, the word did not appear until the very end of the seven-
teenth century”. Sugg. Murder after Death, 160.
332  „In the inquiry which is made by Anatomy, I find much deficience: for they inquire of the 
parts, and their substances, figures, and collocations; but they inquire not of the diversities of the 
parts, the secrecies of the passages, and the seats or nestling of the humours, nor much of the foot-
steps and impressions of diseases. The reason of which omission I suppose to be, because the first 
inquiry may be satisfied in the view of one or a few anatomies; but the latter, being comparative 
and casual, must arise from the view of many. …And as for the footsteps of diseases, and their dev-
astations of the inward parts, impostumations, exulcerations, discontinuations, putrefactions, con-
sumptions, contractions, extensions, convulsions, dislocations, obstructions, repletions, together 
with all preternatural substances, as stones, carnosities, excrescences, worms, and the like; they 
ought to have been exactly observed by multitude of anatomies”. Francis Bacon. The Advancement 
of Learning. Szerk. Michael Kiernan (Oxford: Clarendon Press, 2000), 105.
333  „And for the passages and pores, it is true which was anciently noted, that the more subtle 
of them appear not in anatomies, because they are shut and latent in dead bodies, though they be 
open and manifest in life: which being supposed, though the inhumanity of anatomia vivorum was 
by Celsus justly reproved; yet in regard of the great use of this observation, the inquiry needed not 
by him so slightly to have been relinquished altogether, or referred to the casual practices of sur-
gery; but might have been well diverted upon the dissection of beasts alive, which notwithstanding 
the dissimilitude of their parts may sufficiently satisfy this inquiry”. i. m. 106.



187

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

mia vivorum gyakorlatát Celsus, a római orvos elítélte ugyan De re medica című 
munkájában, de Bacon szerint talán érdemes lenne bevezetni élő állatokon, hogy 
azok mintájára következtetéseket vonjunk le az emberi szervezetről. Azt gon-
dolhatnánk, hogy Bacon talán ironikus hangvételt akar teremteni a számtalan 
testi elváltozás, belső fekély listázásával, de a mű egészének tanulmányozása során 
kiderül, hogy ez a már-már anatomizáló jellegű retorika nagyon is komoly. Ez 
azért is igen figyelemreméltó, mert ugyanebben a munkában nem sokkal később 
a költészetnek hasonló diagnosztikai szerepet tulajdonít, a költészetet magát a 
színházzal azonosítva.334 A költő retorikai készsége, „nyelvi boncolása” és az ana-
tómus szikéje olyan párost alkot Bacon retorikájában, amely a korabeli színpado-
kon fejti ki leglátványosabban a tevékenységét.

Az élveboncolás gondolata teljesebb értelmezési keretbe kerül, ha összevet-
jük azzal az anatómiai képvilággal, amellyel Philip Sidney A költészet védelme 
című munkájában érzékelteti a tragédia feltáró képességét. Ahogy fentebb már 
idéztem, Sidney szerint „a tragédia felnyitja a legnagyobb sebeket és megmutatja 
a hazugság hártyájával befedett kelevényeket”.335 Sidney és Bacon vélekedését 
együtt olvasva arra a következtetésre juthatunk, hogy az élveboncolás egyáltalán 
nem volt elrugaszkodott gondolat a kora modern korban, sőt, a legjobb tragédia 
ezek szerint olyan élveboncolást hajt végre, amely felmutatja a társadalom és az 
egyén testében keletkezett, a hétköznapi tekintet elől egyébként rejtve maradó 
fekélyeket, régóta súlyosbodó elváltozásokat.

A  kritikai kultúratudományban bekövetkezett korporális fordulatnak 
köszönhetően Sidney anatómiai retorikájával és a mögötte álló kultúrtörténeti 
háttérrel számos tanulmány foglalkozott a közelmúltban, főként azt taglalva, 
ahogy a boncolás a színház társadalmi gyógyító erejét jeleníti meg, diagnosz-
tizálva a közösségben felgyülemlett, lappangó korrupciót, bűnt, romlottságot. 
Michael Neill rámutat, hogy Sidney párhuzama a tragédia és az anatómia között 
nemcsak arra épül, hogy mindkettő lényege a felnyitás, a feltárás aktusa, hanem 
arra is, hogy mind az anatómia, mind pedig a tragédia nem más, mint színpadra 
állított előadás.336 Hillary Nunn kifejti, hogy az anatómiát forradalmasító And-
reas Vesalius híres, 1543-as De humani corporis fabrica című munkája egyfajta 

334  „In this third part of learning, which is poesy, I can report no deficience […] But to ascribe 
unto it that which is due, for the expressing of affections, passions, corruptions, and customs, we are 
beholding to poets more than to the philosophers’ works; and for wit and eloquence, not much less 
than to orators’ harangues. But it is not good to stay too long in the theatre”. i. m. 80.
335  Lásd a 259. jegyzetet. Sidney. A költészet védelme, 89.
336  Neill. Issues of Death, 121.



188

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

performanciaként írja le a boncolást, az anatómiai kézikönyvet tulajdonképpen 
előadásszövegként, drámai kéziratként alkalmazva.337 A  Vesalius hatása alatt 
álló korabeli anatómiai kézikönyvek is elnyújtott drámai előadásként írják le a 
nyilvános boncolást, így például Thomas Vicary népszerű 1548-as kézikönyve, a 
The English Mans Treasure, melyben az anatómus ügyessége, „művészete” súlyos 
sebekbe és fekélyekbe, sipolyokba hatol bele, rejtett betegségeket tárva fel.338 
Megítélésem szerint ugyanakkor Sidney leírásában nem a seb és a fekély képe a 
leglényegesebb. Ezek fontos metaforaként működnek, és gyakran demetafori-
zálódnak is, valódi sebekké, fekélyekké, megcsonkolt testekké, önálló életre kelt 
végtagokká válnak a tragédiákban. Sokkal fontosabb azonban itt a sebeket elta-
karó szövet, a bőr és az élő hús mint elleplező felület képe. Az angol reneszánsz 
tragédia szikéje egyfajta ismeretelméleti kísérletként eltávolítja a felszíni réteget 
társadalmi és saját, testi létezésünkről, hogy felfedje a felszín, a látszat mögött 
feltárulkozó belső, mélyebb valóságot. A disszektív és diagnosztikai képesség, 
amelyet Sidney a tragédiának tulajdonít, tökéletesen rímel Bacon költészetről 
és anatómiáról adott fejtegetésére. A költő tolla osztozik az anatómus szikéjének 
képességében, a tragédia pedig mindkét eszközt a színház gyógyító, társadalmat 
és egyént egyaránt megtisztító működésének szolgálatába állítja.

Azt látjuk tehát, hogy mind az anatómia, mind pedig a költészet aprólékos 
elemzésnek veti alá vizsgálata tárgyait, köztük a testet, és a színház olyan teret biz-
tosít, ahol mind az anatómiai, mind pedig a költői reprezentációk megjelenhet-
nek. Mindezeken belül a bosszútragédia hagyománya szolgáltatta azt a területet, 
ahol a legintenzívebben lehetett kombinálni a poézist és a boncolást. Margaret 
E. Owens állítása szerint az összes tragikus műfaj közül a bosszútragédia reagált a 
legérzékenyebben a reformáció által elindított változásokra.339 Ezek a változások 
alapvetően szemiotikai jellegűek voltak, ahogy erre Robert Knapp is rámutat, 
amikor kifejti, hogy a reformáció átalakított teológiája azt a jelelméleti kérdést 
teszi fel mindenekelőtt, hogy milyen jelként értelmezhető az ember.340 Mi garan-
tálja a jelentésességét, hogyan viszonyul ahhoz az isteni akarathoz, amely egyfajta 
közvetlen, motivált jelként megalkotta? Mennyire közvetlen ez a kapcsolat? Ha 

337  Nunn. Staging Anatomies, 9–18.
338  Idézi Neill. i. m. 122.
339  „Of all the subgenres of tragedy, the revenge play stands out as the one which is most acutely 
responsive to changes initiated by the Reformation”. Owens. Stages of Dismemberment, 205.
340  „…the basic issue is a semiotic one: what kind of a sign is a human being, how does that sign 
relate to the will of both speaker and hearer, and who is to be credited with the intention which any 
sign presumably expresses?” Knapp. Shakespeare — The Theater and the Book, 104.



189

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

az embert Isten motivált jelként a saját hasonlatosságára teremtette, akkor ez a 
képmás hű mása-e az isteni természetnek, vagy képes-e arra legalább, hogy azzá 
váljon? Megjelenhet-e közöttünk az isteni princípium a maga közvetlenségében? 
Ezek a kérdések az Isten és az ember között lévő reprezentációs és imitatív kap-
csolat újragondolásából fakadtak, és a reprezentáció kérdésének folyamatos vizs-
gálatára sarkallták a gondolkodókat. Ezekben a vizsgálatokban különleges szerep 
jut a test és a halál kérdéskörének. Ahogy Maddalena Pennacchia is leszögezi, a 
szubjektum testi létezésével kapcsolatos kérdések áthatják az egész reneszánsz 
kultúrát, a király két testével kapcsolatos politikai elmélettől kezdve az eucharisz-
tiát körülvevő vitákon át a korai tudományos anatómiai vélekedésekig; a korpo-
ralitással való elfoglaltság megnövelte a színpadi testek szerepét és jelentőségét.341

Mi fűti a kora modern érdeklődést a felszínek mögé, a bőr alá, a testekbe való 
behatolás, az ember belsejének felboncolása iránt? A 16. és 17. század fordulóján 
lezajló ideológiai és vallásos átalakulások mélyreható korporális és tanatológiai 
válságot idéztek elő az ember és az emberi test jelentéshordozó képességét ille-
tően. Szemiotikai értelemben a test létezésének és meghalási folyamatának jelen-
tései korábban mind beleíródtak a szubjektum és Krisztus között meglévő moti-
vált, közvetlen kapcsolatba. Ezt a felfogást erősítette a tipológiai szimbolizmus is, 
amelynek értelmében minden létező forma elsődleges, generáló figurája Krisztus. 
A tipológiai szimbolizmus nem tűnt ugyan el a reformációval, az Abszolútum és 
a szubjektum között lévő közvetlen, testi kapcsolatról alkotott vélekedések azon-
ban jelentős mértékben átrajzolódtak.

Mivel a reformáció megszüntette a közbenjárás gyakorlatát ugyanúgy, mint 
számos más gyászszertartást, rítust és közbenjáró imagyakorlatot, a kora modern 
szubjektum védtelenebbé vált a halállal szemben. Az élet és az utána következő 
lét között lévő szakadék radikálisabbá vált, olyan megszakítottságot okozva, 
amelyet korábban enyhítettek a szentekkel és a holtakkal folytatott kommuniká-
ció különféle formái. A társadalmi látványosságok, fesztiválok, nyilvános közös-
ségi rituálék ellen intézett protestáns támadásoknak köszönhetően a halállal és a 
halottakkal való foglalatoskodás formái fokozatosan áthelyeződtek a színházba. 
Tobias Döring szerint a színházi társulatok egyre növekvő sikere pontosan annak 

341  „…the reflection of corporeality affects the whole realm of Renaissance culture, from politics 
(with the question of “the King’s two bodies”), to religion (with disputes on the Eucharist), to 
science (with the creation, in anatomy, of two complementing paradigms…). This “obsession over 
corporeality” meant, in a theatrical perspective, also an enhancement of the iconic value of bodies 
on stage”. Questioning Bodies in Shakespeare’s Rome. Szerk. Maria Del Sapio Garbero, Nancy Isen-
berg, Maddalena Pennacchia (Göttingen: V&R Unipress, 2010), 23.



190

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

tulajdonítható, hogy betiltott vagy csak nehezen tolerált polgári és vallásos társa-
dalmi gyakorlatok helyett kínáltak pótlékot a közönség számára.342

Az eucharisztia metafizikája körül folyó viták hatására megkérdőjeleződtek 
az Abszolútum és az emberi lény teste közötti korábbi metafizikus garanciák. 
Mindent átható hiány lappang a „zsigeri bosszútragédiák”343 mélyén, ami olyan 
közösségi laboratóriumokká teszi ezeket a darabokat, melyekben a korábbi tudá-
sok szerint ismert test elvesztését dolgozhatták fel a színpadok. Owens szerint a 
bosszútragédia magát a gyászolást gyászolja, a vigasztaló szertartások elvesztését, 
az eucharisztiában megmutatkozó jelenlét testi bizonyosságának megkérdőjele-
ződését.344 Ezzel egyidejűleg az egyre növekvő népszerűségnek örvendő nyilvá-
nos boncolások a darabokra szedett és belsőleg vizsgált test képeit áramoltatták 
a társadalomban. A Tudor- és Stuart-kori drámaírók kihasználták a lényegében 
párhuzamosan kifejlődő anatómiai és drámai közszínházak közötti hasonlóságo-
kat, és összetett jelentésrétegek közé helyezték a testi erőszak és a megcsonkolt, 
meggyilkolt, haldokló test látványát.345

Az angol reneszánsz színház egyszerre játszott a kor kíváncsiságára és szorongá-
saira, az eucharisztiában megjelenő krisztusi test helyett az emberi test valódi jelen-
létét mutatva fel olyan boncoló jelenetekben, amelyek az emberi testet rendszeresen 
a haldoklás, az életből a halálba való átbillenés folyamatában jelenítik meg. Ezekkel 
a jelenetekkel az angol kora modern bosszútragédia a korabeli közönség igényeire 
reagál, és azokat a kívánalmakat elégíti ki, amelyekről Francis Bacon meglepően 

342  „[t]he activities of the emerging theatre companies can be seen in this perspective as offering 
their paying audiences licensed substitutes for the occasions in former civic and religious culture 
which were now banned or barely tolerated”. Tobias Döring. Performances of Mourning in Shakes-
pearean Theatre and Early Modern Culture (Basingstoke, UK—New York: Palgrave Macmillan, 
2006), 60. Michael Neill fentebb hivatkozott művében kifejezetten az anatómiai szokások tükré-
ben vizsgálja a kora modern tanatológiai változásokat.
343  Clare. Revenge Tragedies of the Renaissance, 8.
344  „…what is being mourned in revenge tragedy is mourning itself, namely, the system of con-
soling rituals that had been available up until the consolidation of Reformed piety. Moreover, this 
loss was irreducibly corporeal. Revenge tragedy mourns not only a faith but the body that served as 
the fulcrum of that faith, the real Presence in the Eucharist”. Owens. Stages of Dismemberment, 212.
345  Nunn. Staging Anatomies, 2, 4. Hauser Arnold is a reformáció hatását hangsúlyozza, amikor 
a manierizmust mint a reneszánsz válságát írja le: „A reformáció, a machiavellizmus és általában 
a manierista lelkiállapot antihumánus volta éppen abból fakad, hogy ez a hit megint veszendőbe 
megy: az ember visszaváltozik bukott bűnössé, sőt, bűntelenül is bukottá. A humanista optimizmus 
alapja a hit volt az isteni és emberi rend, jog és vallás, hit és erkölcs harmóniájában. És egyszerre 
kiderül, isten akarata mindeme értékmérőktől független, hogy isten zsarnoki önkénnyel oszt áldást 
és átkot, ügyet sem vetve igazságra és igazságtalanságra, jóra és rosszra, értelemre és esztelenségre”. 
A modern művészet és irodalom eredete: A manierizmus fejlődése a reneszánsz válsága óta, 19.



191

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

anatómiai irányultságú retorikája is tanúskodott. A bosszúálló az anatómus szere-
pébe lép, és feltárja azt, aminek megnyitása ez idáig szigorú vallásos tilalom alá esett. 
A test a keresztény vallásos ideológia szerint a lélek Isten által épített temploma, 
melynek felnyitása az isteni törvény ellen való vétek. Ez az egyházi tilalom fokoza-
tosan lazult fel a 15. századtól kezdve, és az itáliai, németalföldi, francia anatómiai 
színházak divatja a 16. század végére Londonba is megérkezett.346

A reneszánsz bosszútragédiák megkínzott és darabokra szedett áldozatai az 
anatómia, pontosabban épp az anatomia vivorum iránti általános igényről tanús-
kodnak, hiszen az elnyújtott, módszeresen kitervelt és koreografált gyilkolási és 
bosszújelenetek az élveboncolás színpadi változataként működnek. Ezekben a 
jelenetekben a kora modern színház azt a pillanatot akarja megragadni, amikor 
a lélek eltávozik a testből, amikor egyfajta határmezsgyén, egy köztes állapotban 
talán meg lehetne ragadni a jelenlétét annak, ami emberi lénnyé tesz bennün-
ket, és amelynek hiánya a halott anyaggal tesz bennünket egyenlővé. Koltai M. 
Gábor, aki rendezőként talán a legtöbbet tette az utóbbi 15 évben a kora modern 
angol tragédiák magyarországi megismertetésének és megértésének érdekében, 
John Webster tragédiáiról szóló dolgozatában az Amalfi hercegnő kapcsán így 
ír a darab mögött lévő bizonytalanságokról, amelyek között a korabeli emberek 
őrlődtek: „Kopernikusz mellett még egy nagyszabású fordulat zajlott le ugyanen-
nek a (Websterét megelőző) nemzedéknek az életében: a katolikus szertartásrend 
betiltásával megváltozott az ember halálhoz való viszonya. Mindenki emlékezett 
még a gyertyákra, a harangzúgásra; a misére, ami megkönnyíti a purgatóriumba 
vezető utat, és lerövidíti a szenvedést; a kísértettörténetekre, amiket az egyház 
a tisztítótűzben égő lelkek esdekléseként interpretált. Most mindezt egyetlen 
nemzedék alatt fölszámolták. Az út a föld alá tétellel véget ér, a holtak a földiek 
számára többé nem elérhetők. Marad a kérdés, amit a hercegnő is föltesz szín-
lelt végrendelkezése előtt: »mi vár ránk amott« – de az ideológiai háborúban 
álló egyháznak, miközben a titkosrendőrséggel karöltve kutat rejtett katolikusok 
után, jobb dolga is akad, mint ilyesmire válaszolni. Az új világban nincs hely pur-
gatóriumnak és mennyországnak. Az ember ismerkedik a gondolattal, hogy nem 
a tisztítótűzben bűnhődik majd, hanem férgek zabálják föl, lelkén pedig nem 
segít az ima – élt, ahogyan élt”.347

346  Sawday. The Body Emblazoned, 75: „The human body was indeed a temple, ordered by God, 
whose articulation the divinely sanctioned anatomists were now able to demonstrate”.
347  Koltai M. Gábor. „A bomlás geometriája. Jegyzetek az Amalfi hercegnőhöz”. Színház 39. 6 
(2006 június), 42–9. http://szinhaz.net/wp-content/uploads/pdf/2006_06.pdf

http://szinhaz.net/wp-content/uploads/pdf/2006_06.pdf


192

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Ebből a nézőpontból választ kaphatunk arra a kérdésre is, miért uralkodik 
el az angol reneszánsz bosszúállókban az a szenvedély, amely a lehető legtelje-
sebb, leggondosabban megkomponált, elnyújtott öldöklésre sarkallja őket. Az 
ilyesfajta, már-már művészi gonddal végrehajtott bosszúra példa Titus lakomája 
Shakespeare Titus Andronicusában; Vindice ördögi jelenete Middleton A bos�-
szúálló tragédiájában (The Revenger’s Tragedy), amikor az agyafúrt bosszúálló a 
buja, vén Herceg minden porcikáját kínoknak teszi ki; Brachiano hosszadalmas 
kínszenvedése mérgezett sisakrostélya mögött Webster A fehér ördög (The White 
Devil) című darabjában; és ezt foglalja össze egyetlen felkiáltásban, a műfaj egy-
fajta emblematikus tézisében Marston Antonio’s Revenge (’Antonio bosszúja’) 
című tragédiájában Pandulpho: „Csak haldokoljon, haldokoljon folyvást!”348 
A darabokat hosszan sorolhatnánk, és nem kivétel Macduff bosszúja sem, amely 
elnyújtott párbajjelenettel vezet Macbeth vesztéhez,349 mint ahogy Hamlet halál-
tusája sem, amely talán a legteljesebb megjelenítését adja a kora modern közönsé-
get annyira izgató testi, de halálközeli állapotnak. A Hamletben munkáló méreg 
fokozatosan fejti ki hatását, egyre inkább a halál felé tolva az egy darabig ellenálló, 
de végül a méreg hatására felbomló testet, lassanként közelítve ahhoz a pillanat-
hoz, amikor Hamlet kileheli a lelkét.

A haldokló, megcsonkított, erőszaknak kitett test színpadra vitele nemcsak a 
hátborzongató látványra való étvágyát elégítette ki a közönségnek, hanem bele-
íródott abba a kulturális szemantikába, amelyben a fent taglalt okok összessége 
együttesen tette érdekfeszítővé az élet és halál határmezsgyéjén billegő testet. 
A kora modern tragédiák élet és halál között lebegő képvilágában külön figyelmet 
érdemel a méreg, hiszen a mérgezéses gyilkosság hozzájárul a darabok metadrá-
mai, metaszínházi perspektívájának működéséhez, amely a felszín és a mélység, a 

348  „[…] let him die, die, and still be dying!” John Marston. Antonio’s Revenge 5.5.76. Five Revenge 
Tragedies, Szerk. Emma Smith (London: Penguin Classics, 2012), 160–216. A fehér ördöghöz lásd 
Koltai M. Gábor. „Teológiai és rituális horror”. Theatron 17. 2 (2023), 44–56.
349  Míg a korábbi fordítások (Szász Endre, Szabó Lőrinc) nem ügyeltek arra, hogy a végső párbaj 
csúcspontján szerepeltessék azt a szerzői instrukciót, hogy Macduff úgy hagyja el a színpadot, hogy 
közben a legyőzött Macbeth hulláját cipeli, addig sem Kállay Géza, sem Szabó Stein Imre figyelmét 
nem kerülte el a test mozgatásának, a holttest látványának fontossága, és részletesen lefordítják a 
színpadi utasítást. Kállay Géza fordításában: „Kimennek, közben vívnak. Harsonák. Majd újra belép 
Macbeth és Macduff, vívnak, Macbeth holtan elesik. Macduff kimegy Macbeth testével”. Színpadi uta-
sítás, 5.8. vége. William Shakespeare. Macbeth, fordította, jegyzetekkel és bevezetővel ellátta Kállay 
Géza (Budapest: Liget Műhely Alapítvány, 2014), 127. http://konyv.ligetmuhely.com/ebook/
Macbeth-KallayG-Liget.pdf Szabó Stein Imre fordításában: „Harcolva el. Csatazaj. Jön Macbeth 
és Macduff, harcolnak, Macbeth elesik. Macduff el, Macbeth tetemét vonszolva.” Benn a pokol. Erzsé-
bet-kori tragédiák. Szabó Stein Imre fordításai (Budapest: Ulpius-ház, 2010), 218.

http://konyv.ligetmuhely.com/ebook/Macbeth-KallayG-Liget.pdf
http://konyv.ligetmuhely.com/ebook/Macbeth-KallayG-Liget.pdf


193

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

látszat és a valóság ismeretelméleti dilemmáját boncolja. A méreg maga színhá-
zias elemként szerepelhet, hiszen akár orvosságnak, illatszernek vagy kényeztető 
balzsamnak is nézhető, és ugyanúgy megtéveszthet bárkit, mint ahogy a szerep-
játszó bosszúálló igyekszik túljárni ellenlábasainak eszén. A méreg és az orvosság 
egymás mellé helyezése fokozza a látszat és a valóság közötti feszültséget, ez tör-
ténik például Ben Jonson Sejanus című politikai tragédiájában, amikor a címsze-
replő felbéreli az orvoslásban járatos Eudemust, hogy mérgezze meg Livia férjét, 
Drusust.350

Vegyük alaposabban szemügyre mindezek tükrében, mi történik Laviniával, 
ezzel a különös, félig élő, félig holt szereplővel a Titus Andronicus néhány kulcsje-
lenetében. Ezekben a jelenetekben a fő szervezőelv a hiány gondolata, és mielőtt 
Lavinia összetett alakját értelmezném, ennek a hiánynak a szemiotikájára térek ki.

Nehéz lenne olyan kritikai terminust találni, amely több szállal kötődne a 
színház és a teatralitás jelenségéhez és a hozzá kapcsolódó elméletekhez, mint a 
hiány. A jelelmélet felől közelítve a színházi működéshez azt találjuk, hogy a szín-
pad a szemiotikai alapállást, magának a jelölésnek a logikáját képezi le, melynek 
középpontjában a hiány áll. A jel olyan entitás, melynek alapján számot vethe-
tünk valamivel, ami nincs jelen, és ugyanezt a működést látjuk a színpadi térben: 
valami áll valami helyett, ami valójában nincs ott. A reprezentáció törekvése, a 
nem jelenlévőnek valamilyen módon jelenvalóvá tétele természetesen az egyik 
legrégebbi kérdés, amely a gondolkodókat a klasszikus filozófia óta foglalkoztatja. 
Meghatározó erővel bírt már a középkori liturgikus drámából a világi drámába és 
színházba való átmenet idején is, amikor a skolasztika régi és a humanizmus új 
gondolkodói azt fejtegették, vajon a mintákat követő másolás (erre a latin imi-
tatio kifejezést alkalmazták) vagy az egyéni látásmódot önkéntelenül is magába 
foglaló megjelenítés, a reprezentáció (ezt a görög mimesis terminussal jelölték) 
tekinthető-e fontosabbnak és magasabb rendűnek.351 A különféle színházi vagy 
színházias társadalmi jelölő gyakorlatokat is lehetséges osztályozni aszerint, hogy 
miként viszonyulnak ehhez a szemiotikai alapálláshoz.352

350  Tanya Pollard. „’No faith in physic’: Masquerades of Medicine Onstage and Off ”. Disease, 
Diagnosis, and Cure on the Early Modern Stage. Szerk. Stepahnie Moss and Kaara L. Peterson 
(Aldershot–Burlington: Ashgate, 2004), 38.
351  Az imitatio és a mimesis kölcsönviszonyáról, különösen az imitatio Christi hagyományának 
átalakulásáról a reformáció hatására, lásd Streete. Protestantism and Drama in Early Modern Eng-
land, 15–26.
352  Bizonyos színpadok (így például a klasszikus realizmus valószerűségelvére támaszkodó pol-
gári színház) a reprezentációs elégtelenséget, a jelenlét felkeltésének lehetetlenségét elkendőzve 
igyekeznek fotografikus illúziót kelteni. Másfajta színházmodellek (a protomodern emblematikus 



194

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

E színházszemiotikai alapkérdéshez és a színház reprezentációs logikájának 
kérdéséhez kapcsolódva szeretnék kiindulásképpen magának a hiánynak mint 
jelölőnek a képességeinél elidőzni. A hiány gyakran erősebb jelölő értékkel bír, 
nagyobb hatást tud kifejteni a színpadon, mint az, ami valami más helyett jelenik 
meg. A vakon botorkáló Gloucester kivájt, üres szemgödre a Lear királyban, a 
kezétől és nyelvétől megfosztott Lavinia a Titus Andronicusban, Hieronimónak a 
kiharapott nyelve hiányától üresen, véresen tátongó szája a Spanyol tragédiában, 
Yoricknak a hamleti anatomizáló retorika által lecsupaszított, arctalan és ajakta-
lan felmutatott koponyája azért gyakorol ránk erős hatást, mert a hiányon keresz-
tül jelöl. Ez a hiány gyakran bőséges retorikai körítést is kap, és ez arra enged 
következtetni, hogy a kora modern színpad nagy jelentőséget tulajdonított a hul-
lán vagy a test „hiányosságain” keresztül történő reprezentációnak.

Az erőszaknak és a hiánynak mint reprezentációs technikának megvannak 
a szubjektumelméleti alapjai.353 Nemcsak a kadáverek táplálkoznak azonban a 
hiány reprezentációs erejéből a reneszánsz színpadon: a Spanyol tragédiától a 
Hamleten, az Amalfi hercegnőn és A megtört szíven keresztül a Kár, hogy kurva 
vagy A kardinális című darabokig újra és újra azt találjuk, hogy a színpadi testek 
(tematikusan fogalmazva) egyszerűen hiányosak. Megcsonkolt emberek masíroz-
nak, levágott testrészek kelnek önálló életre, végtagok utaznak levélként, így a 
szubjektum anyagi alapját jelentő test mintha egyfajta disszemináción esne át: 
sajátos jelentésszóródáson és konkrét anyagi szétszórattatáson keresztül a dara-
bon belüli kommunikáció és jelentéstermelés katalizátora lesz. Bőséges szakiro-
dalom foglalkozik az 1980-as évek óta azzal, hogy a test kora modern temati-
zálása és felbontása az általános anatomizáló, mélyre hatoló, belülre irányuló 
tekintetnek, az új ismeretelméleti érdeklődésnek a része abban a korban, amikor 
kialakulnak a nézés új habitusának és a kora modern szubjektivitás megjelenését 

színház vagy a posztmodern színházi kísérletek) metaperspektívákon keresztül tudatosan reflek-
tálnak saját reprezentációs természetükre, vagy (ahogy számos neoavantgárd törekvés) felhagy-
nak minden újra-megjelenítési kísérlettel, és a performansz erején keresztül igyekeznek eseménnyé 
válni.
353  A szubjektum lacani pszichoanalitikus elméletében a jel, a szimbólum mindig valaminek a 
hiányát jelöli, a kulcsjelölők egy végképp jóvátehetetlen veszteséget, a szubjektivitásunk alapját 
képező veszteséget, hiányt hivatottak jóvátenni, kitölteni. Ezért a legsűrűbb, a tökéletes jelölő a 
holttest, hiszen a legerőteljesebben képes jelölni valaminek a hiányát: egészen pontosan az élet 
nem-jelenlétét. A hulla többek között ezért lesz az egyik legfontosabb reprezentációs technika a 
kora modern emblematikus színpadon: bosszúállók és gyilkosok törekednek a megkérdőjelezhetet-
len jelölőerővel bíró hullák termelésére, és az élet hiányától tátongó testek szerzőiként igyekeznek 
vetélytársaik feletti pozícióra szert tenni a jelentések, a diszkurzusok feletti hatalomért folytatott 
küzdelemben.



195

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

jelző interioritásnak az új diszkurzusai.354 A felszín, a dolgok bőre mögé hatoló 
tekintet tükrözi a törekvést a tudás új formáinak megszerzésére, és része annak a 
folyamatnak, amelyet Gumbrecht a kora modern szubjektum újfajta, önmagára 
és a világra irányuló reflexiójaként ír le:

Az új típusú önreferencia számára ellenben, mely az embert a vilá-
gon kívülre helyezi, a világ elsődlegesen – és talán azt is mondhat-
juk: kizárólag – értelmezendő anyagi felszín. A világot értelmezni 
annyit tesz, mint túlmenni az anyagi felszínen vagy áthatolni azon, 
hogy jelentést (azaz valami szellemit) azonosítsunk, melynek a fel-
színen túl vagy az alatt kellene lennie. Egyre megszokottabbá vált 
mindeközben, hogy a tárgyak (és az emberi test) világát olyan fel-
színként képzelik el, mely mélyebb jelentéseket »fejez ki«.355

A bőr, a felszínek által körbehatárolt test módszeres anatómiája a modern befo-
gadó számára gyakran bizarr, groteszk vagy egyszerűen értelmetlen módon nyer 
kifejezést a kora modern drámákban. A kritika sokáig nem is tudott mit kezdeni 
ezekkel a darabokkal, és a kialakuló, majd a 18. századra berendezkedő polgári 
ízlés által diktált kánonalkotó folyamatok eredményeként ezeket a drámákat a 
hiányuk jelölte egészen a 20. század végéig – a nem angol anyanyelvű kultúrák 
nagy kánonjaiban legalábbis mindenképp. Ez a kanonikus hiány, a kihagyás 
okozta űr jellemezte két és fél évszázadon keresztül Shakespeare első tragédiáját 
is, melyben a hiány egészen különös szemiográfiai működését találjuk. A Titus 
Andronicusban tátongó és horrorisztikus méreteket ölt a hiány. „Megértem 
minden kínból kelt jelét” (57), „I can interpret all her martyred signs” (3.2.36): 
Titus, a világból kiköltöző értelem hiányától az őrület határára sodródott pátri-
árka mondja ezt lányáról, Laviniáról, akit a római rendbe beférkőző gót királynő, 
Tamora fiai megerőszakoltak és megcsonkítottak. Shakespeare a klasszikus Phi-
lomela-történetet adaptálja, de az ő változatában Laviniát és a szenvedése által 
elindított bosszúsorozatot a hiány témája köré szerveződő szemiotikai utalá-
sok hálózata szövi át. Titus az eredeti angol szövegben nem egyszerűen „bánat 

354  Neil. Issues of Death, 159. Ez az interioritás az, aminek megismerésével és működtetésével 
Hamlet küszködik, és amibe végül belebukik, emblematizálva a kora modern szubjektivitás lét-
rejöttének viszontagságait. Vö. Francis Barker. „Hamlet’s Unfulfilled Interiority”. The Tremulous 
Private Body, 29–40.
355  Hans Ulrich Gumbrecht. Ford. Palkó Gábor. A jelenlét előállítása (Budapest: Ráció Kiadó, 
2010), 28.



196

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

jelbeszédes tükörének” (56) nevezi lányát, ahogy a magyar fordításban találjuk, 
hanem egyenesen a fájdalom térképének, aki „jeleken” keresztül beszél: „Thou 
map of woe, that thus dost talk in signs.” (3.2.12) A jelölés nullfokára redukált, 
megbecstelenített, háromszorosan megcsonkított Lavinia teste lesz az iránymu-
tatás, a térkép, melynek segítségével a feje tetejére állt világban Titus egyfajta tol-
mácsként eligazodni igyekszik.356 Ennél is fontosabb, hogy Titus belátja, a térkép 
nem elegendő, mert a megváltozott világrendben, ahol immár Lavinia a jelölés 
eredete, új írott és beszélt nyelvre van szükség.

Lavinia akkor válik számunkra talánnyá, amikor túléli azt a tobzódó erősza-
kot, amit Titus fő ellenségének fiai bosszúból elkövetnek rajta. Nem tudjuk pon-
tosan, mi játszódik le az erőszaktétel után addig a pontig, amikor Marcus rátalál 
megcsonkított unokahúgára, abban azonban biztosak lehetünk, hogy nemcsak 
bennünket, hanem a korabeli közönséget is meglepte, hogy Lavinia még él. Titus 
lányát a jelölés minden lehetőségétől megfosztotta Tamora két fia. Nőiségét, 
legfőbb „piaci értékét” az erőszaktétellel megsemmisítették, a beszéd képessé-
gét nyelvének kitépésével vették el tőle, az írásra kezeinek levágásával tették kép-
telenné. Már a korábbi fejezetekben is hangsúlyoztam az emblematikus jelenet 
különlegességét: a szemiózis nullfokára redukált Lavinia láttán Marcus nem 
rohan lélekszakadva segítségért, hanem hosszú monológba bocsátkozik. Látnunk 
kell azonban, hogy ez a beszéd nemcsak Lavinia szörnyű állapotának mint egy-
fajta festménynek, emblematikus tablónak az ekphrasztikus leírása (amely ter-
mészetesen segíti a nézőt abban, hogy még inkább el tudja képzelni, hogyan is 
fest Lavinia), hanem kétségbeesett kísérlet arra, hogy nevet, arcot adjon az érte-
lem határait áthágó látványnak. Marcus értelmezői kísérletével kezdetét veszi az 
ekphraszisz és a prozopopoeia kettős működése a tragédiában.

Szóljak helyetted? Mondjam, hogy így van?
Ó, ismerném titkod s a bestiát
Átkozhatnám, könnyítni lelkemen! (45)

356  Muriel Cunin felhívja a figyelmet a retorika és a test kapcsolatára a darabban, és rámutat, hogy 
Lavinia nemcsak a fájdalomnak, hanem az emlékezésnek és az emlékeztetésnek is térképévé válik: 
hasonlatos lesz azokhoz a groteszk, figyelemfelkeltő alakokhoz vagy imagókhoz, amelyeket az emlé-
kezés klasszikus művészetében (ars memoriae) alkalmazott memóriaszínházban használtak. „In 
Titus Andronicus, the body on which suffering is enscribed is both a locus memoriae and an imago”. 
„Chief Architect and Plotter of These Woes”: Body, Text and Architecture in Titus Andronicus”. 
Titus out of Joint: Reading the Fragmented Titus Andronicus. Szerk. Liberty Stanavage és Paxton 
Hehmeyer (Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2012), 65.



197

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Shall I speak for thee? shall I say ‚tis so?
O, that I knew thy heart; and knew the beast,
That I might rail at him, to ease my mind! (Marcus, 2.4.31–32.)

A polgári színház valószerűségre épülő reprezentációs logikáján nevelkedett szín-
házi befogadó számára a jelenet az abszurditás határait súrolja, hiszen Laviniának 
rég halottnak kellene lennie. Korábban, az V.1. alfejezetben az előadásközpontú 
szemiotikai megközelítések posztstrukturalista irányzatához csatlakozva amel-
lett érveltem, hogy a szereplőkön nem kérhetjük számon ezt, hiszen Shakespeare 
még más színházi reprezentációs logika alapján írta drámáit. Lavinia az emble-
matikus színház reprezentációs logikája alapján átalakult a fájdalom, a megalá-
zottság továbbra is aktív ágensként szereplő emblémájává. Ha az anatómiáról és 
az élet–halál határmezsgyéről kifejtett fenti meglátások alapján kitágítjuk ezt az 
olvasatot, Laviniát immár egyfajta élőhalottként értelmezhetjük, aki az élet és a 
halál között lebegve egy új gondolkodásra, új nyelvre tanítja apját, a korábbi rend 
letéteményesét. Lánya által inspirálva Titus új ábécé, új jelölőrendszer megalko-
tását tűzi ki célul:

Nem sóhajthatsz, nem mozdíthatod csonkod,
Nincs intés, bólintás, jel, térdelés, 
Amiből ne alkotnék betüket,
Hogy elleshessem gondolataid. (57)

Thou shalt not sigh, not hold thy stumps to heaven,
Now wink, not nod, nor kneel, nor make a sign,
But I of these will wrest an alphabet,
And by still practice learn to know thy meaning. (3.2.42–45)

Az új nyelvalkotás fenti jelenetét közvetlenül megelőzi az a rész, amely talán a 
legsűrűbb emblematikus jelentéshálót hozza létre, és amely – a kirekesztő káno-
nalkotó folyamatok eredményeképpen – sokáig elkerülte még azoknak a kriti-
kusoknak és rendezőknek a figyelmét is, akik hajlandóak voltak teljes értékűnek 
és előadásra érdemesnek tartani a bosszútragédiát. A második felvonás végén 
Aaron, a tragédia főgonosza, Tamora „éj színű” mór szeretője csapdát állít, és 
Titus megmaradt három fia közül kettőt foglyul ejt. A harmadik felvonás ele-
jén, röviddel azután, hogy Marcus megérkezik, és Titus elé tárja a megcsonkított 



198

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Lavinia szörnyű látványát, megjelenik Aaron azzal az üzenettel, hogy a két fiú-
gyermekért, Martiusért és Quintusért cserébe Tamora azt követeli, hogy Titus 
családjából valaki küldje el neki a levágott kezét. Titus gyorsan reagál: valamilyen 
ürüggyel eltávolítja a színről Marcust és egyetlen megmaradt fiát, Luciust, majd 
megkéri Aaront, vágja le a kezét, amivel aztán Aaron gyorsan távozik. A vált-
ságdíjként küldött testrész természetesen nem váltja be Titus reményeit: mikor 
két fia levágott fejének kíséretében visszakapja Tamorától bal kezét mint valami 
groteszk, visszafordított levelet, elhatározza, hogy „a bosszú barlangját megleli”, 
azaz, a bosszútragédia hagyományos dramaturgiájának megfelelően, egy szerep-
játszást és időkezelést igénylő vállalkozásra szánja el magát. Ekkor veszi kezdetét 
Titus bosszúja, és legelőbb is kiosztja a feladatokat. Luciust elküldi a gótokhoz 
hadat toborozni, ő maga és Marcus egy-egy levágott fejjel a kezében vonul le a 
színpadról, és Laviniát is bevonja a szervezkedésbe. Az anatómia és a tanatológiai 
válság kora modern kulturális jelentéshálózatába illesztve új értelmet nyer ez a 
rendkívüli emblematikus sűrűségű és sokat vitatott jelenet is, melyben az élőha-
lott Lavinia szájába veszi Titus levágott kezét.

Lavinia, szükség van most reád is:
Hozd, kicsikém, fogad közt kezem – (55)

And, Lavinia, thou shalt be employed in this;
Bear thou my hand, sweet wench, between thy teeth.

(Titus, 3.1.280–81)

Lavinia „bevonását” elképesztő színpadi kép tárja elénk357, melynek értelmezé-
séhez szükségünk van az emblematikus színpad kódjaira. A lány az atya, a pat-
riarkális rend középpontjának levágott kezét veszi üres, nyelv nélküli szájába. 
A darab feje tetejére fordult univerzumában a Szimbolikus Rend, a hatalom, az 
apai parancs jelképe, az atyai kéz így egy meghatározott hiányt tölt ki: a feminin 
diszkurzus, a női nyelv helyére kerül. A legújabb előadásközpontú interpretációk 
a zűrzavar koncentrált tableau vivant-jának, a káosz felnagyított emblémájának 
vagy Lavinia másodszori megerőszakolásának látják a jelenetet.358 A groteszknek 

357  Albert H. Tricomi szerint a darabban Shakespeare mindent, így például a metaforikus kife-
jezést is alárendeli annak a célnak, hogy a lehető legerőteljesebben közvetítse a senecai és ovidiusi 
horrort. „The aesthetics of mutilation in Titus Andronicus”. Shakespeare Survey 27 (1974), 11–19.
358  Vö. Mary Laughlin Fawcett. „Arms / words / tears: language and the body in Titus Androni-
cus”. English Literary History 50 (1983: 2), 261–77; Douglas E. Green. „Interpreting ‘her martyr’d 



199

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

ható jelenet nagy kihívás elé állítja a modern rendezőket és színészeket, gyakran 
más beállításban viszik színre. Ahogy Erika T. Lin rámutat, még a modern kiadá-
sok szerkesztői is megpróbálják néha tompítani az elborzasztó, abjekt látványt 
azzal, hogy kihagyják a Lavinia fogaira vagy szájára történő utalást, annak elle-
nére, hogy mind az Első Fólió, mind pedig az összes kvartó kiadás egyértelművé 
teszi, hogy a megcsonkított Lavinia a fogai között viszi ki apja kezét.359 Igaz, hogy 
Lavinia képes lenne kézcsonkjai közé szorítva is elvinni apja kezét, Shakespeare 
mégis sokkal erőteljesebb, radikálisabb megoldást választ, Mariangela Tempera 
szerint azért, hogy „a horror megjelenítésének összes lehetséges hagyományát 
egyetlen jelenetbe sűrítve vigye a végsőkig”.360 Meglátásom szerint ennél többről 
van szó, és igyekszem megmutatni a következőkben, hogy a csak látszólag gro-
teszk vagy végletesen morbid jelenet valójában az egész darab emblematikus 
jelentésszerkezetének csúcspontja.

Hosszú időn keresztül sem ezt a színt, sem az egész darabot nem tudta meg-
nyugtató és elfogadható értelmezési keretek közé helyezni a kritika. Mint ahogy 
sok más angol reneszánsz bosszútragédia, Shakespeare első tragédiája is áldozatul 
esett a polgári ízlés elfojtó stratégiáinak, és huszadik századi sorsát hosszú időre 
megpecsételte T. S. Eliot sommás értékítélete. Eliot felülvizsgálta ugyan az Erzsé-
bet- és Jakab-kori drámákról kialakult sztereotípiákat, főként William Archer 
lesújtó véleményét,361 de a Titus Andronicushoz ő sem talált kulcsot. Mi vezetett 
hát ahhoz, hogy a 18–19. századi általános elfordulást és az Eliot-féle lenéző pol-
gári kritikát követően a darab általános reneszánszát kezdte élni az 1960-as évek 
második felétől kezdődően?362 Minek kellett megváltoznia ahhoz, hogy a Titus 
Andronicust, amely egyszer sem került színpadra Magyarországon az 1970-es éve-
kig, Sík Ferenc 1978-as első hazai rendezése és Zsótér Sándor 1991-es, Dürren-
matt-átiratra épülő rendezése után az elmúlt bő húsz évben hatszor is színpadra 

signs’: gender and tragedy in Titus Andronicus”. Shakespeare Quarterly 40. 3 (1989), 317–26; Molly 
Easo Smith. „Spectacles of torment in Titus Andronicus”. Studies in English Literature, 1500-1900. 
36. 2 (1996), 315–31.
359  Erika T. Lin. Shakespeare and the materiality of performance (Basingstoke & New York: Pal-
grave Macmillan, 2012), 137.
360  Tempera. Feasting with Centaurs, 91.
361  T. S. Eliot. „Négy Erzsébet-kori drámaíró”. Ford. Takács Ferenc. T. S. Eliot. Káosz a rendben 
(Budapest: Gondolat Kiadó, 1981), 192–201.
362  Alan C. Dessen monográfiájában tizennyolc jelentős nemzetközi produkciót sorol fel 1923 és 
1988 között, ezek közül öt született 1967 előtt: Titus Andronicus. Shakespeare in, 118. Mariangela 
Tempera 1955 és 1997 között tíz nagy hatású nemzetközi előadást elemez Feasting with Centaurs 
című munkájában.



200

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

állítsák?363 Annyi bizonyos, hogy a bosszútragédia uralkodó reprezentációs tech-
nikájára, a hiányt, csonkolást, hullákat termelő erőszak és anatómia megjelení-
tésére újfajta érzékenységnek kellett kialakulnia a nézőkben és a kritikusokban.

Már Eliot kortársai között is akadtak, akik figyelemreméltó megjegyzéseket 
tettek a bosszúdráma hagyományába illeszkedő művek testi, anatomizáló meg-
szállottságáról, de meglátásaik még nem illeszkedhettek egységes szemiotikai 
értelmezési mezőbe. Az 1970-es, 80-as évekig kellett várnunk, míg a test szemi-
otikájáról megszülető interdiszciplináris elméletek nemcsak a kritikai kultúra-
kutatásban, hanem a reneszánsz irodalom tanulmányozásában is éreztetni kezd-
ték hatásukat, az utóbbi húsz év publikációi pedig már nemcsak irodalom- és 
motívumtörténeti, hanem jelelméleti és ismeretelméleti kérdésfeltevések alapján 
értelmezik, gyakran immár egymással párhuzamosan, a kora modern és a poszt-
modern kultúra anatómiai affinitásait. A testtel kapcsolatos, korposzemiotikai 
tanulmányok különösen fontos szerepet kaptak a színház és a teatralitás újragon-
dolásaiban, hiszen, ahogy Jim Casey rámutat, a drámaszöveg olvasásakor nem 
mindig vagyunk tudatában a testnek, de a színházban a test maga a szöveg, és az 
előadás testiségénél (the bodiliness of performance) nincs fontosabb.364

Térjünk most vissza a korábban bevezetett jelenethez, amelyben a megcsonkí-
tott Laviniát látjuk, kitépett nyelve helyén Titus levágott kezével. Az emblemati-
kus jelenet „lefordítása” így is szólhatna: a hiány hiánnyal találkozik – Laviniának 
hiányzik a nyelve, Titusnak hiányzik a keze. A fent előszámlált korposzemioti-
kai megfontolások fényében talán belátható már, nem elegendő úgy értelmez-
nünk a jelenetet, hogy Lavinia új nyelvet kap, hiszen ebben az olvasatban csupán 
arról lenne szó, hogy a patriarchális hatalmi jelvény elfoglalja a lánygyermek, a 
nő nyelvének helyét, helyette is ő beszél, másodszor is erőszakot téve Lavinián. 
Láttuk azonban, hogy a hiány szemiotikáját bonyolultabb logikával képezi meg 
Shakespeare, és ennek alapján egyfajta protofeminista interpretációt is nyerhet 
a szín. Lavinia a kozmikus káoszban szükségessé váló új nyelv forrásává válik, 
teste térképül szolgál Titus számára az eligazodáshoz, ahhoz, hogy „bosszújának 

363  Lásd az előző fejezetet: Kaposvári Csiky Gergely Színház, rend. Keszég László, 1997; Buda-
pesti Kamaraszínház, Shure Stúdió, rend. Soós Péter, 2001; Gyulai Várszínház, rend. Bocsárdi 
László, 2003; Veszprémi Petőfi Színház, rend. Kéry Kitti, 2014; Weöres Sándor Színház, Szom-
bathely, rend. Pálfi György, 2018; Ódry Színpad, rend. Gardenö Klaudia (Hogyan születnek a 
császárok?), 2020.
364  „On the stage, bodies cannot be exscribed or banished from the text. They are the text”. Jim 
Casey. „Hew His Limbs and Sacrifice His Flesh: The Destruction of the Male Body in Titus And-
ronicus”. Titus out of Joint: Reading the Fragmented Titus Andronicus. Szerk. Liberty Stanavage – 
Paxton Hehmeyer (Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2012), 96.



201

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

barlangját”, motivációs energiáit megtalálja, és sikerre vigye haditervét. Ehhez 
meg kell változnia, új ábécét kell tanulnia, fel kell adnia addigi büszke atyai, tábor-
noki, politikusi gondolati kereteit, különben nem járhat túl Tamora eszén. Nem 
atyai erőszaktételről van tehát szó, sokkal inkább arról, hogy Lavinia, a nő kezd 
el beszélni. Az apai hatalom, a militáris kommunikáció emblémáján, szimbolikus 
protézisen keresztül szólal meg, de új nyelvet beszél. Olyan nyelvet, amely felve-
heti a versenyt a betolakodó Tamorával, amely a testből táplálkozik, és amely az 
írásnak, a jelölésnek olyan rétegeit emeli a felszínre (akár a néző tudattalanjából), 
melyeket a 20. század végéig folyamatosan elfojtott a kartéziánus hagyomány 
testtelen egójának ideológiája és az azt kiszolgáló, uralkodó polgári színjátszás.365 
A jelenet nehézségét jól jelzi, hogy a tragédia „posztmodern reneszánszának” kez-
dete óta textuális, tematikus beágyazottsága ellenére szinte egyik produkció sem 
vállalta fel, hogy megjelenítse. A BBC 1985-ös, a szép angol kiejtésre és a nyelvi 
teljesítményre koncentráló filmváltozatában megjelenik a levágott kéz Lavinia 
szájában, de nem sikerül semmilyen erős jelölő funkciót betöltenie, inkább csak 
idétlen gumidarabként himbálózik.

Lavinia (Anna Calder-Marshall) a BBC 1985-ös televíziós produkciójában, rendezte Jane Howell

365  Vö. P. Müller, Test és teatralitás, 12.



202

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

A Csiky Gergely Színház, a Shure Stúdió és a Gyulai Várszínház produkciójában 
nem látjuk Titus levágott kezét a jelenetben. Egyértelműen ott világít viszont 
fehéren Lavinia szájában, igaz, csak egy pillanatra, Julie Taymor kultikussá vált 
1999-es filmadaptációjában, melynek címszerepét, roppant stílusosan, a Hanni-
bál-karakterrel visszavonhatatlanul azonosult Anthony Hopkins játszotta.

Lavinia (Laura Fraser) Julie Taymor 1999-es film-változatában

Ha csak rövid időre is, és nem a színpadon, hanem a filmvásznon, de Taymor 
(emblematikus képrendszerekben talán túlságosan is tobzódó) rendezése érzé-
kenységet mutat a darabban tematizált, anatomizált hiánynak és Lavinia jelölőké-
pességének az összetettsége iránt, és ezzel bátran tekinthetjük a Titus Andronicus 
adaptációtörténetében egyfajta posztszemiotikai fordulópontnak.

Ahogy korábban jeleztem, a Veszprémi Petőfi Színház produkciója nem 
hagyja ki a jelenetet az előadásból, de a rendezés ironikus–parodisztikus koncep-
ciójának részévé teszi. Az apa szenvedését nem enyhíti, talán inkább még súlyos-
bítja a maró gúny, ami Tamora gesztusából árad: a két fiú feje és Titus levágott 
keze akkurátusan felzsinegezett postai csomagok formájában érkezik vissza. Ez 
a megoldás megkönnyíti a technikai megvalósítást, hiszen nem kell fejekről és 
kézről, levágott testrészekről gondoskodni, ugyanakkor nem érvényesül az erő-
szak horrorisztikus látványa, és Lavinia sem áll előttünk összetett emblematikus 
tablóként. Nem az apai kéz mered elő nyelve helyéről, csak a csomag madzagjára 
harap rá, így viszi le Titus kezét a színpadról.



203

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Lavinia (Terescsik Eszter) és Titus (Szalma Tamás) a Veszprémi Petőfi Színház előadásában

A kivágott nyelv helyére kerülő levágott apai kéz látványának teljes értelmezésé-
hez az emblematikus kódokon túl tisztában kell lennünk a kora modern anató-
miai kulturális képvilággal, ellenkező esetben úgy interpretálhatjuk ezt a jelene-
tet, mint pusztán egy újabb, ezúttal apai erőszaktételt Lavinia testén. A korabeli 
angol hiedelmek szerint a halállal a testek egyáltalán nem veszítik el végérvénye-
sen az önállóságukat – az élet, az önállósulásra való képesség ott lappang a hul-
lában, sőt, még az egyes levágott testrészekben is.366 Számos korabeli beszámoló 
tanúskodik arról, hogy az anatómiai színházakban ez az izgalom keltette az igazi 
hatást. A közönség számolt azzal, hogy a hulla bármelyik pillanatban felpattan-
hat, valamilyen tevékenységbe kezdhet, és a boncolás során felnyitott test nem 
kis mértékben az élő húson tett erőszak érzetét keltette. Az elveszített, ampu-
tált testrészekről való gondoskodásnak kiterjedt rituáléi voltak, hiszen a korabeli 
meggyőződés szerint a levágott kéz vagy láb magával vitte a „tulajdonos” szemé-
lyiségének egy részét. Ha egy feketemágus vagy boszorkány megkaparintotta a 
csonkot, hatalomra tehetett szert az ember lelke felett, és ezt minden eszközzel 
meg kellett akadályozni, akár úgy is, hogy szent helyen, megszentelt temetőben 
helyezték sírba a testrészt, és a „temetés” után rendszeresen látogatták. Shakes-
peare színházában a nézők számot vethettek azzal, hogy Lavinia se nem élő, se 
nem holt, egy másik létmód vagy dimenzió, az életen túli, a halálon inneni léte-
zés követe. Titus keze ugyanakkor nemcsak a hatalom emblémája, hanem eleven 
szövet, Titus maga, lényének egy része, amely Lavinia nyelvének helyére kerülve 
egy új nyelv, egy új diszkurzív rend kialakulásának kezdetét indítja el. Lavinia 

366  Nunn. Staging Anatomies, Ch. 2: „The Dead in Action: The Uses of Lifeless Flesh on the Early 
Stuart Stage”, 63–109. A kérdéshez szorosan kapcsolódó mortalizmus vagy „lélekaluvás” kérdésé-
hez lásd A bosszúálló tragédiája elemzését később és a 443. jegyzetet.



204

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

szájában, nyelvének helyén egyesül a női diszkurzus és a patriarchális hatalom 
emblémája.

Ha a posztszemiotikai fordulattal teret nyert előadásközpontú szemiotikai 
megközelítések módszertanát követve megpróbáljuk tüzetesen elképzelni a 
jelenetet a színpadon, azt is beláthatjuk, hogy Lavinia ezen a ponton „kísérte-
tiesen” hasonlatossá válik egy útjelző táblához, ahhoz a jelhez, amely az angol 
újkorban már valóban útjelzőként is működött. Ennek a jelnek ugyanakkor a 
textuális keletkezéstörténetét is fontos feltárnunk a dráma szempontjából, hiszen 
a manicula, a „mutató kéz” eredetileg a kódexek margóján alkalmazott figyelem-
felkeltő jel volt, és arra szolgált, hogy az olvasó figyelmét a különösen fontos szö-
vegrészekre irányítsa. A nyomtatás elterjedése után az angol nyomdászok mutató 
ökölnek vagy egyszerűen csak ökölnek nevezték (pointing fist, fist), egyéb nevei a 
tipográfia történetében az indicationum vagy az index.367

Manicula jelek kódexben, korai nyomtatványokban és modern tipográfiában

Manapság minden számítógéphasználó naponta számtalanszor találkozik ezzel a 
jellel, hiszen innen származik a Windows internetlinket jelölő ikonja:  /  / . 
A „Lavinia mint manicula” színpadi tabló összetett jelentést hordozhatott az 
emblematikus színpadon. Nemcsak arra mutathatott rá, hogy a dráma különösen 
fontos mozzanatához érkeztünk el, hanem magát Laviniát is egyfajta útjelző táb-
lává (fingerpost) alakította át: olyan irányjelzővé, amely már a kora újkori Angli-
ában használatban volt, később általánosan elterjedt, és a mai napig használatos, 
ha nem is útjelző táblaként, de figyelemfelhívó, irányító ikonként.

367  Joseph P. McDermott – Peter Burke. The Book Worlds of East Asia and Europe, 1450–1850: 
Connections and Comparisons (Hong Kong: Hong Kong University Press, 2015), 254. A manicula 
történetéhez lásd még https://www.bbc.co.uk/ideas/videos/the-story-of-the-little-pointing-hand-
symbol/p0696z72 

https://www.bbc.co.uk/ideas/videos/the-story-of-the-little-pointing-hand-symbol/p0696z72
https://www.bbc.co.uk/ideas/videos/the-story-of-the-little-pointing-hand-symbol/p0696z72


205

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

„Izod’s post”, a legrégebbi, még létező „fingerpost”, azaz 
mutató kezet formázó útjelző tábla Angliában, 1669-ből368

Olvasatomban a kezek általában vett fon-
tosságát hangsúlyozza az elhíresült Pea-
cham-féle rajz is, az egyetlen rendelkezé-
sünkre álló korabeli színpadi illusztráció.369 
Az ún. „Longleat kézirat” Peachamnek 
tulajdonított rajzán a Vice jellegzetes meg-
jelenítéseihez hasonló Aaron, a darab főgonosza kezét felemelve tulajdonképpen 
egy manicula szerepét tölti be, és látszólag éppen Tamora fiaira mutat. A textoló-
giai ellentmondások miatt (a kép alatti szöveg három különböző kvartó kiadás, 
és a Fólió kiadás variánsait is tartalmazza) újabban sokan vitatják, hogy valóban 
Henry Peacham, az első angol emblémakönyvek egyikének szerzője készíthet-
te-e a rajzot, és valóban a Titus Andronicus jelenetét ábrázolja-e. 370 Az ábrázolás 
tele van ellentmondásokkal, ilyen beállítású jelenet nincs is a darabban, mégis 
lehetséges, hogy a rajz egy általános „vizuális kommentár” a tragédiáról, amely 
Aaront a középkori moralitásokból jól ismert Vice egyik gyakori kellékével, a léc-
ből készült fakarddal ábrázolja.

368  https://www.chippingcampdenhistory.org.uk/content/history/buildings_and_other_land-
marks/izods-post 
369  A darabról szóló monográfiájában Alan Dessen is a kéz megjelenítései által felépített kép-
rendszer fontosságát hangsúlyozza, amely szerinte a legjobb példa arra, ahogy a prerealisztikus 
színpadra szánt drámai szöveg szinte megoldhatatlan nehézséget okoz, ha a valószerűséghez és a 
naturalizmushoz szokott realista színházi elvárásainkkal közelítünk hozzá. Dessen. Titus Androni-
cus. Shakespeare in Performance, 86. John Kerrigan nagyon érdekes megállapításokat tesz az esküté-
tel nyelvével, retorikai alakzataival, színpadi gesztusaival kapcsolatban, és figyelme arra is kiterjed, 
hogy Lavinia a szájába veszi Titus kezét. Mivel azonban vizsgálatát nem terjeszti ki a kéz és a nyelv 
képrendszereinek egymásra rímelő emblematikus hálózatára, az ő értelmezésében Lavinia nem vál-
hat olyan útmutató jellé, maniculává, ami új, önálló cselekvőerőt kölcsönözhetne neki. John Kerri-
gan. Shakespeare’s Binding Language (Oxford: Oxford University Press, 2016), 131.
370  Vö. June Schlueter. „Rereading the Peacham Drawing”, Shakespeare Quarterly, 50:2 (Sum-
mer, 1999): 171–84; Brian Vickers. Shakespeare, Co-Author: A Historical Study of Five Collabo-
rative Plays (Oxford: Oxford University Press, 2002), 149–50; Richard L. Levin. „The Longleat 
Manuscript and Titus Andronicus”, Shakespeare Quarterly, 53:3 (Autumn, 2002), 323–340.

https://www.chippingcampdenhistory.org.uk/content/history/buildings_and_other_landmarks/izods-post
https://www.chippingcampdenhistory.org.uk/content/history/buildings_and_other_landmarks/izods-post


206

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Az ún. „Peacham-rajz” a Longleat-kéziratból: számos értelmezés igyekezett már megfejteni Aaron ábrázolását, 
de kevesebb figyelem irányult általában a kezek jelentőségére a rajzon: Titus eltartott keze, Tamora imára 

kulcsolt keze, és Aaron maniculaszerű, az egész jelenetet hangsúlyozó keze olyan képrendszert alkot, amelybe 
szervesen illeszkedik a darabban később tematizálódó, levágott apai kéz: Titus keze, amit Aaron a darabban 

majd „begyűjt” – ez az, amire a fekete ujj leginkább rámutat.

Christopher Crosbie szerint ezt az olvasatot támasztja alá az is, hogy Aaron a 
Robert Weimann által leírt platea, a darab világa és a közönség világa között 
húzódó interaktív tér pozícióját foglalja el, ami a közönségbevonásért felelős Vice 
hagyományos pozíciója is.371 Meglátásom szerint ugyanakkor legalább ilyen fon-
tos Aaron felmutatott, maniculaszerű keze, ami a tragédia egyik központi emb-
lémájára hívja fel a figyelmet, és ebből a perspektívából tekintve nem is Tamora 
két, fogságba ejtett fiára, hanem Titus eltartott kezére mutat, amely oly fontossá 
válik majd a darab egyszerre emblematikus és demetaforizációs szerkezetében.372

A jelenet végén a színpadot elhagyni készülő Lavinia szájából előmeredő kéz 
új cselekvési tervet, új irányt mutat, és az immár újonnan jelentésessé váló Lavi-
nia kijelöli az új irányt, magával vonja Titust is az élet és halál közötti szürkületi 
zónába373. Itt tanulhatja meg a bosszúálló apa azokat a stratégiákat, amelyekkel 

371  Christopher Crosbie. „The Longleat Manuscript Reconsidered: Shakespeare and the Sword 
of Lath”. English Literary Renaissance 44.2 (2014), 236.
372  A demetaforizáció retorikai és szemiotikai működését a következő fejezetben tárgyalom.
373  Az élet és a halál közötti tér viszonylatában, és az arc, az arcadás fontosságát hangsúlyozva 
értelmezi Bókay Antal is a Hamletet, ahol „A kísértet (a Szellem) az élet és halál között van, abban a 
térben, amit Hamlet próbál felfedezni a ’Lenni vagy nem lenni’ nagy monológjában”. Bókay Antal. 



207

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

túljárhat ellenfele, Tamora eszén. Ennek a dimenziónak az értelmezéséhez Paul 
de Mannak a prozopopoeia működési logikáját taglaló elméletét hívom segítségül.

De Man érvelése szerint az angol romantikával kezdetét vett modernizmus 
elfordul az olvasótól, szemben a posztmodernnel,374 amely majd ismét az olvasó 
felé irányítja a figyelmét, és tegyük hozzá, szemben a kora modernnel, amely 
folyamatosan megszólítja a befogadót, az olvasót, és persze legfőképpen a szín-
házi nézőt, és amelynek közönségbevonó irányultsága továbbél a 18. századi 
regényben, így például Fielding vagy Sterne műveiben.375 Ennek az elfordulás-
nak az alapvető nyelvi működése a prozopopoeia. A nyelvi alakzatot részletes 
elemzésnek veti alá Paul de Man, de a „hagyományos” retorikai számvetéseknél 
jóval összetettebb működési logikát tulajdonít neki. A prozopopoeia nemcsak 
arcot, illetve hangot ad az élettelen vagy eltűnt, meghalt, eltávozott tárgynak 
vagy személynek, hanem olyan kiazmikus-megfosztó viszonyrendszerbe vonja 
be a beszélőt (a költői hangot), melyben az arc- vagy hangadáson keresztül a 
beszélő veszteséget szenved el. Saját hangját, arcát veszti, és a holtat, a nem jelen-
lévőt megszólaltatva ő maga némaságba dermed – köztes, átmeneti, élet és halál 
közötti állapotba kerül.376 Mindez abban a környezetben játszódik le, amely a 
romantikus költészet fő alaphelyzete, pontosabban alapeseménye: a romantikus 
költő a természet felé fordul, ehhez azonban gondoskodnia kell a természet, a táj 
olvashatóságáról. Ezért a prozopopoeián keresztül arcot ad neki, fáradságos mun-
kával, saját erőkészletéből kölcsönözve képpé, értelmet rejtő, olvasható látvánnyá 
szervezi össze, ennek azonban ára van. Az arcot kapott természeti táj arcolvasása 
során a táj mint sír, mint az eltávozott ősök, mint halottaink kísértő szelleme 
szólal meg, és a kiazmikus viszonyba kerülve a tájat olvasó, a halottakat beszéltető 
költő maga is halottá dermed. A halottakhoz való viszonyulás egyidejűleg előre-
tekintés és visszapillantás, és ennek a proleptikus retrospekciónak a során a költői 

„Hamlet: az elhallgatás és titok drámája”. Hiány, csonkítás, (ki)húzás, (el)hallgatás a drámában és a 
színpadon. Szerk. P. Müller Péter et. al. (Pécs: Kronosz Kiadó, 2014), 56.
374  Paul de Man romantika- és prozopopoeia-felfogásának alkalmazásában jelentős mértékben 
támaszkodom Fogarasi György munkájára és a vele folytatott inspiráló beszélgetésre, amelyért 
ezúton is köszönetet mondok. Lásd Fogarasi György. Nekromantika és kritikai elmélet. Kísértetjá-
rás és halottidézés Gray, Wordsworth, Marx és Benjamin írásaiban (Debrecen: Debreceni Egyetemi 
Kiadó, 2015).
375  Köszönettel tartozom Szőnyi György Endrének ezért az észrevételért.
376  „…cannot fail to evoke the latent threat that inhabits prosopopeia, namely that by making the 
death speak, the symmetrical structure of the trope implies, by the same token, that the living are 
struck dumb, frozen in their own death”. Paul de Man. The Rhetoric of Romanticism (New York: 
Columbia University Press, 1984), 78.



208

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

hang a halottak múltjába éli magát, miközben a saját jövőjére, jövőbeli halálára 
készül. A táj mint arc olvasása a halottak beszéltetésévé válik, a jó olvasás a jó halál 
(Ars Bene Moriendi) kérdését feszegeti. Mit jelent olvasni? Mit jelent jól olvasni, 
azaz jól készülni a jövőbeli halálra?

Mivel ennek a prozopopoeia-felfogásnak történelmi meghatározott fejlő-
déstörténete van, összevethető azzal a gyakorlattal, amely már a romantika előtt 
gyakran megjelenik, mégpedig a halottak, a visszatérő szellemek, a kísértő ter-
mészetfeletti jelenségek megszólításával, faggatásával. Az angol reneszánsz iro-
dalom kitartóan törekszik arra, hogy megszólítsa a halottakat, a purgatóriumból 
visszatérő lelkeket, a tragikus cselekedeteik helyszínére visszatérő szellemeket, 
hiszen, ahogy Stephen Greenblatt érvel a purgatórium katolikus intézményéről 
és a köréje szerveződő társadalmi képrendszerről szóló nagyszabású munkájában, 
a reformáció beavatkozása által keletkezett űröket valahogy ki kellett tölteni, a 
közbenjárás intézményétől megfosztott hívők traumatikus hiányérzetét új disz-
kurzusokkal kellett kielégíteni.377 A kora modern angol irodalom történelmileg 
abban különbözik a romantikus „nekromantikától”, hogy még a halottak végső 
elvesztésének társadalomtörténeti fordulópontja előtt vagyunk. A romantikus 
költő már sírkövekhez, néma halottakhoz, hallgatag tájhoz fordul, míg a rene-
szánsz kor uralkodó műfaját, a drámát az az érzés hatja át, hogy bármennyire 
kérdésessé vált is a velük való kommunikáció és az érdekükben való közbenjá-
rás, elveszített halottaink bármikor megjelenhetnek köztünk. A különbségekkel 
együtt azonban mindkét korszakban erőteljesen megjelenik a prozopopoeiának 
mint a nem jelenlévők, a halottak, a szellemek faggatásának, arc- vagy hanga-
dásának trópusa. Amikor Hamlet első találkozásukkor hosszasan szólongatja az 
egyelőre néma Szellemet, tulajdonképpen folyamatosan hangot ad neki, és így a 
jelenet emblematikus kifejezésévé válik annak, ahogy a kora modern kor a szel-
lemekhez, a halottakhoz, a meghaláshoz viszonyul. Mindezek újabb értelmezési 
lehetőséget kínálnak Lavinia élőhalott jelenségére és Marcus prozopopoetikus 
kísérletére, amivel unokahúgának arcot, életet, jelentést próbál kölcsönözni. 
Lavinia mindent kísértő arcként továbbvonul a darabon, ezzel azonban az egész 
tragédiát az élőhalottak szürkületi zónájába vonja, és új beszédmódot, új irányt 
jelöl ki, amikor Titus kezével a szájában hagyja el a színpadot.

377  „What is gone, in any case, is legitimate, sanctioned belief in ghosts, the ghosts featured in 
stories told from the pulpit by friars and priests who had culled them from the great collections of 
exempla. The major exception in Elizabethan and Jacobean public space is the theater, where ghosts 
make frequent appearances”. Stephen Greenblatt, Hamlet in Purgatory (Princeton: Princeton Uni-
versity Press, 2001), 152.



209

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Visszakanyarodva az élőhalottaknak az alfejezet elején felvetett gondolatá-
hoz, a zombikkal kapcsolatos meglátást a fentiek tükrében pontosítanunk kell. 
A kora modern tragédia nem halálból, sírból visszatérő, megelevenedő hullákat 
állít színpadra, azaz nem élőhalottakat. A halálon túlról érkező jelenségek szere-
pét a szellemek töltik be, a Spanyol tragédia Don Andreájának szellemétől kezdve 
Hamlet apjának szellemén át Bussy d’Ambois szelleméig George Chapman bos�-
szútragédiájában (The Revenge of Bussy D’Ambois, 1610–11). A purgatórium és a 
halottakkal való közvetlen kapcsolat elvesztését gyászoló kora modern közönség 
azonban a szellemek mellett találkozik az életet és a halált elválasztó határ köz-
vetlen közelébe került, szinte már nem élő, de még nem halott, elevenen boncolt 
karakterekkel is. A reneszánsz dráma élőhalottai még a halálon innen állnak, de 
már egyfajta szellemként, félhullaként, nem evilági jelenségként vannak közöt-
tünk, azaz halott elevenek. Az anatómiai részletességgel véghez vitt erőszak, a 
csonkítások sorozata, a testi és lelki kínok halmozása taszítja őket ebbe az álla-
potba. Élet és halál között fordulnak felénk, a kora modern kor ismeretelmé-
leti bizonytalanságairól, anatómiai kérdésfeltevéseiről, tanatológiai kétségeiről 
tanúskodnak, és a test faggatásának tanúivá avatnak bennünket.

A kora modern tragédia élet és halál között kifeszülő jeleneteit és karaktereit 
évszázadokon keresztül szenzációhajhásznak, dekadensnek, perverznek tartotta 
a kritika, ebben a hozzáállásban azonban változás állt be az utóbbi évtizedekben. 
A posztszemiotikai korporális fordulat elméleti megfontolásai feltérképezték az 
angol reneszánsz kulturális gyakorlatoknak azokat az elemeit, melyeknek tük-
rében érthetővé és érdekfeszítővé válnak az olyasfajta karakterek, mint „a bánat 
jelbeszédes tükörévé” (56)378 lett Lavinia. Annál is inkább számot tarthatnak 
érdeklődésünkre ezek a megjelenítések, mivel a posztmodern kor is újult figye-
lemmel, növekvő intenzitással fordul az életet és a halált elválasztó határt vizsgáló 
kísérletek, előadásmódok, kiállítások iránt. Az anatómiát újra demokratizálni, 
azaz populáris látványossággá változtatni szándékozó Gunther von Hagens tíz-
milliókat vonzó, Body Worlds379 nevű kezdeményezésének „élet és halál között 
lebegő”380 korpuszait ugyanazzal az ismeretelméleti kíváncsisággal szemléli a 
posztmodern látogató, mint amely a felszínek mögé hatoló érdeklődést táplálta 
a kora modern anatómiai színházak és drámai előadások nézőiben. A következő 

378  „Thou map of woe, that thus dost talk in signs”. Titus, 3.2.12.
379  http://www.bodyworlds.com/en/exhibitions/current_exhibitions.html 
380  „von Hagens’s plastinated figures […] forever hovering between life and death”. Nunn. Staging 
Anatomies, 197.

http://www.bodyworlds.com/en/exhibitions/current_exhibitions.html


210

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

fejezetben azt vizsgálom meg, hogyan igyekeztek a kora modern tragédiák nem-
csak a testnek, hanem a nyelvnek is a felszíne alá hatolni. Ennek érdekében a szín-
padi reprezentációs technikák mellett olyan retorikai eljárásokat alkalmaztak, 
amelyek segítségével felbontották a varratot, amivel az ikonográfiai–didaktikus 
hagyományok fogva tartották a reprezentációt. A reprezentáció kiszabadulása 
„a hagyomány bőréből” azonban egyúttal a nyelv újonnan felismert materiali-
tására, uralhatatlan, kiszámíthatatlan, önálló performatív erejére is ráirányítja a 
figyelmet.

V.6. DEMETAFORIZÁCIÓ: A REFORMÁCIÓ 
SZEMIOTIKÁJA ÉS A KORA ÚJKOR 

TANATOLÓGIAI VÁLSÁGA

Ahhoz, hogy pontosabban megértsük, hogyan működhetett a tragédia és a ret-
orika feltáró munkája az anatómus szikéjéhez hasonlatosan a kora újkori emb-
lematikus színházban, tüzetesebben meg kell vizsgálnunk azokat a társadalmi 
folyamatokat, amelyekbe a kora modern szubjektivitás kialakulását is meghatá-
rozó általános anatomizáló, a dolgok felszíne mögé hatoló ismeretelméleti igény 
beleágyazódott. Ahogy a korábbiakban már többször rámutattam, a színházban 
folyó boncoló munkát kiváltó és meghatározó folyamatok közül a legjelentősebb 
hatást a reformáció gyakorolta a kora újkori gondolkodásra, ezt veszem most 
közelebbről szemügyre. Ezzel együtt igyekszem azt is bemutatni, miért szerepel 
a bőr, az ember és a dolgok kültakarója általános, visszatérő metaforaként a kora 
újkori tragédiákban, és hogyan kapcsolódik ez a metafora a tragédiák jellegzetes 
retorikai működéséhez, a demetaforizációhoz, amelyen keresztül a jelentéselbi-
zonytalanodás és -elbizonytalanítás közepette a színházi reprezentáció kísérletet 
tesz arra, hogy kibújjon a meghatározó, de immár erejüket vesztett hagyományok 
hatása alól.

Az egyik legjelentősebb angol reneszánsz retorikai kézikönyv szerzője, George 
Puttenham különös jelenség miatt bosszankodik The Arte of English Poesie (’Az 
angol költészet művészete’) című munkájában. Zsörtölődő megjegyzései töb-
bet árulnak el a kora modern angol társadalom intellektuális, vallási, kulturális 
feszültségeiről és traumáiról, mint azt első olvasatra gondolnánk. Az 1589-ben 
megjelent mű első könyvében nagy figyelmet szentel a sírfeliratnak mint poétikai 



211

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

módszernek és versformának. Tömörségével és gazdaságosságával az epitáfium 
a vers ideális formája,381 a metafora tökéletes példája Puttenham számára,382 aki 
ugyanakkor hozzáteszi, hogy a kor „alantas költőcskéi” (bastard rimers) egyre 
silányabb minőségben gyártják ezeket az epigrammaszerű költeményeket. Meg-
látása szerint a túl hosszúra sikerült epitáfiumok ízléstelen elégiák, megsértik a 
dekórumot, hiszen szem elől tévesztik a versforma legfontosabb jellemzőjét, a 
rövidséget.383 Így fordulhatott elő saját személyével, dohog szerzőnk, hogy egy 
angliai katedrálisban egy sírfelirat olvasásában elmélyedve kis híján az épületben 
rekedt. Az epigramma helyett elégia hosszúságúra nyúló sírvers csak nem akart 
véget érni, a terjengős szövegben elmerülve az elmélkedő nem vette észre az idő 
múlását, és még a felénél sem tartott, mikor a sekrestyés kitessékelte a székesegy-
házból.384

A szöveg nemcsak arról tanúskodik, ahogy a középkori hagyományok sze-
kularizálódása során átalakulnak, fellazulnak a korábbi versformák – az egyre 
hosszadalmasabbá váló sírversek megjelenése mögött a hitéleti szokások, a teoló-
giai viták, a vallási átalakulások és az általuk okozott kulturális, társadalmi válság 
húzódik meg. Miért érezték Puttenham kortársai szükségesnek, hogy egyre hos�-
szabb versekben emlékezzenek meg halottaikról? Mi indokolta, hogy egyre ter-
jengősebb szövegekben idézzék meg az eltávozottak emlékét? Milyen folyamatok 
zajlottak le a társadalmi emlékezetmunkában, átrajzolva a gyász ikonográfiáját és 
átírva a túlvilággal tartott kapcsolat bevett eljárásrendjét? A retorikai forma és 

381  A sírfeliratnak mint irodalmi ősmintának vagy ősműfajnak a gondolatához lásd Dávidházi 
Péter. Menj, vándor. Swift sírfelirata és a hagyományrétegződés. Thienemann-előadások 4. (Pécs: Pro 
Pannonia, 2009), 24–30.
382  Scott L. Newstok. Quoting Death in Early Modern England: The Poetics of Epitaphs Beyond 
the Tomb (Basingstoke–New York, Palgrave Macmillan, 2009), 133.
383  Joshua Scode. The English Poetic Epitaph: Commemoration and Conflict from Jonson to Words-
worth (Ithaca és London: Cornell University Press, 1991), 87–88.
384  „An Epitaph is but a kind of Epigram only applied to the report of the dead persons estate 
and degree, or of his other good or bad partes, to his commendation or reproch: and is an inscrip-
tion such as a man may commodiously write or engraue vpon a tombe in few verses, pithie, quicke 
and sententious for the passer by to peruse, and iudge vpon without any long tariaunce: So as if it 
exceed the measure of an Epigram, it is then (if the verse be correspondent) rather an Elegie then an 
Epitaph which errour many of these bastard rimers commit, because they be not learned, nor (as we 
are wont to say) their catstes masters, for they make long and tedious discourses, and write them in 
large tables to be hanged vp in Churches and chauncells ouer the tombes of great men and others, 
which be so exceeding long as one must haue halfe a dayes leasure to reade one of them, & must 
be called away before he come halfe to the end, or else be locked into the Church by the Sexten as 
I my selfe was once serued reading an Epitaph in a certain cathedrall Church of England”. George 
Puttenham, The Arte of English Poesie (The Echo Library, Teddington, 2007), 43.



212

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

az anekdota társadalmi környezetét megvizsgálva azt találjuk, hogy a Puttenham 
felháborodását kiváltó, elégia hosszúságú sírfeliratok elterjedése mögött a 16. 
század második felétől egyre mélyülő tanatológiai válság áll, az a folyamat, amely 
a reformáció hatására ment végbe, és amelyet Michael Neill a halál kora modern 
újrafelfedezésének nevez.385

A kora újkori angol irodalom tanulmányozásában a reformáció, pontosab-
ban az angol reformáció különféle irányzatainak és hullámainak az értelmezése 
kitüntetett szerepet kezdett játszani először az újhistorizmus hatására, majd az 
1990-es évek végétől az irodalomtudomány több területén is lejátszódó, úgyne-
vezett „vallási fordulat” hatására. A Shakespeare Association of America 1999-
es San Franciscó-i konferenciája, majd a 2000-es stratfordi nemzetközi Shakes-
peare-konferencia után határozottan középponti helyet foglalt el Shakespeare és 
a vallások tanulmányozása a kora újkori dráma szakirodalmában. Fabiny Tibor 
paradigmaváltó folyamatnak értékeli ezt a vonulatot, és így ír róla:

A vallás relevanciáját azonban nem csupán a drámán belüli hiede-
lemvilág vagy a hitvilágok konfliktusai képezik, hanem az, hogy az 
új paradigma jegyében át kell értékelnünk a színház fejlődéséről al-
kotott eddigi nézeteinket. Jeffrey Knapp könyvében (2003) cáfolja 
azt az E. K. Chambers óta ismert klasszikus, hosszú időn át elfoga-
dott nézetet, miszerint az Erzsébet-kori színház alapvetően világi, 
szekuláris jelenség a vallásos jellegű középkori drámához képest. 
Korábban úgy gondolták, hogy az Erzsébet-kori színház egy elve-
szett vallásosság kompenzációja, ám Knapp azt bizonyítja, hogy az 
Erzsébet-kori színház intézményrendszere is egy sajátosan vallásos 
igénnyel fellépő szolgálat („kind of ministry”) volt, amely nem Is-
ten igéjével, legfeljebb annak eltorzult képviseletével konfrontáló-
dott. Tehát nem „kompenzációról” van szó, hanem arról, hogy a 
színház a vallási és ezen túl a nemzeti közösség összetartozásának 
tudatát kívánta erősíteni.386

385  Neill. Issues of Death, 102.
386  Fabiny Tibor. „’Sámson haja előbb-utóbb mindig nőni kezd’ (Shakespeare és a vallás)”. Szce-
nárium 2.6 (2014), 13. Fabiny Tibor cikkében átfogó és történeti, valamint hermeneutikai kont-
extusba ágyazó áttekintést nyújt a vallásos fordulatról. A fentebbi idézetben hivatkozott művek: 
Jeffrey Knapp. Shakespeare’s Tribe. Church, State and Theatre in Renaissance England (Chicago 
– London: The University of Chicago Press, 2003); E. K. Chambers. The Medieval Stage 1–2 
(Oxford: Clarendon Press, 1903).



213

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Azt, hogy az Erzsébet-kori angol közszínház alapvető párhuzamokat mutatott a 
vallási szolgálatot végző intézményekkel, az is mutatja, hogy a színházi előadá-
sok társadalmi szerepe és megkomponáltsága ugyanolyan volt, mint a prédiká-
cióké.387 Diarmaid MacCullogh megfogalmazásában: „A prédikáció a legjobb 
formájában népszínház volt, éspedig sokkal inkább, mint riválisa, a színház. 
Shakespeare Londonjában minden héten prédikációk százait lehetett meghall-
gatni, színházból viszont összesen tizenhárom volt, és ezek sem tartottak mind 
egyszerre nyitva”.388 A vallásos gondolat és az új vallási kérdéseket tárgyaló prédi-
kációk hatására, valamint a Luther által bevezetett hitoktatás rendszerének fon-
tosságára jó példa, hogy az oktatás szüksége által fellendített könyvnyomtatásnak 
köszönhetően a különféle katekizmusok úgy elterjedtek, hogy Angliában több 
mint ezer különféle káté jelent meg 1530 és 1740 között. „Kari Konkola kutató 
heroikus munkával kikalkulálta a protestáns Anglia teljes könyvtermésének szá-
mait. Egy mértéktartó becslésben szerinte 1 342 500 teljes Bibliát és külön Újszö-
vetséget nyomtattak az angol piac számára 1520 és 1649 között. […] 1580 és 
1639 között William Perkins, a puritánok doyenje 188 kiadást ért meg, árnyékba 
borítva Shakespeare-t a maga 97 kiadásával”.389

387  A „vallásos fordulat” fő meglátásainak ellenére természetesen még mindig vannak olyan érte-
lemzések, amelyek a kora újkori angol színház alapvetően világi, nem vallásos jellegére helyezik a 
hangsúlyt. Ezt a megközelítést képviseli például Peter Womack, aki úgy érvel, hogy pontosan a 
reformáció által létrehozott politikai fordulat kényszerítette a színházakat arra, hogy radikálisan 
szekuláris jelleget öltsenek: „The church was to become unambiguously sacred, the theatre unam-
biguously profane, and the two institutions were to find their separate places within the overarch-
ing framework of the nation-state. Looked at in this way, the building of the London playhouses 
appears as a kind of loss, as well as a kind of renaissance. The players built their own house because 
they had been evicted from the house of God. Autonomy, you could say, was thrust upon them”. 
Peter Womack. English Renaissance Drama (Malden, Oxford, Carlton: Blackwell Publishing, 
2006), 23. Abban viszonylag általános egyetértés van, különösen Cristopher Haigh 1993-as nagy 
hatású munkája óta (English Reformations: Religion, Politics and Society under the Tudors. Oxford: 
Oxford University Press), hogy a reformáció nem egy általános, egységes, alulról jövő „populáris” 
mozgalom volt, hanem számos ágon futó, időleges politikai alkukkal, kiegyezésekkel és ellentétek-
kel terhelt, heterogén folyamat, azt pedig immár egyetlen kultúrtörténész sem vonja kétségbe, hogy 
a protestantizmus talán a legnagyobb hatást a könyvnyomtatás és a nyomtatott művek használa-
tának elterjesztése területén érte el. Vö. Patrick Collinson. „English Reformations”. A New Com-
panion to English Renaissance Literature and Culture, Vol. I. Szerk. Michael Hattaway (Blackwell 
Publishing, 2010), 398: „Protestantism, it has been assumed, was a religion of the printed book, 
its devotees people of the book in a sense that traditional Catholics had never been. Martin Luther 
called printing ‘God’s ultimate and greatest gift’, through which he would instruct ‘the whole world’ 
in ‘the roots of true religion’, and the English martyrologist John Foxe said similar things”.
388  MacCulloch. A reformáció története, 860.
389  MacCulloch. i. m. 863.



214

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Az amerikai újhistorizmussal csaknem párhuzamosan fejlődő, de politikailag, 
ideológiakritikailag erősebben elkötelezett brit kulturális materializmus képvi-
selői már jóval a vallási fordulat előtt rámutattak a reformáció hatásának döntő 
fontosságára a kora újkori angol drámában. 1983-as könyvében Alan Sinfield a 
protestantizmust ellentétek és szinte feloldhatatlan ellentmondások hitrendsze-
reként írja le, amely egyszerre szabadította fel és traumatizálta a hívőket azzal, 
hogy immár nem az egyház kezébe helyezte az egyén és Isten közötti kapcsolat 
kialakításáért és ápolásáért való felelősséget.390 A reformáció az egyéni, belülről 
fakadó, személyesen megélt hitre helyezi a hangsúlyt, ezzel azonban óriási ter-
het is rak a keresztény hívő vállára: hogyan lehetséges innentől kezdve elnyerni 
Isten jóindulatát, mivel lehetséges kivívni a Teremtő tetszését? A helyzetet és az 
általános kulturális sokkot, traumát súlyosbítja a reformációnak a kérdésre adott 
radikálisan negatív válasza: sehogyan sem lehetséges személyes fáradozásainkon 
keresztül kivívnunk Isten kegyét, semmiképpen nem befolyásolhatjuk a Terem-
tőt, aki mindenről döntést hozott már, arról is, hogy kik részesülnek az isteni 
kegyelemben, azaz kik üdvözülnek, és kik nem. Mivel a mindenek felett ural-
kodó teremtő Isten gondolatába az is belefér, hogy mindent eldöntött már a világ 
sorsával kapcsolatban, a determináció gondolata természetesen nem újkeletű és 
nem a reformációval bukkan fel először: a reformátorok az egyházatyákra, főként 
Ágostonra, majd Aquinói Tamásra támaszkodtak, de a kora újkor kiéleződő poli-
tikai és társadalmi feszültségei megágyaztak annak, hogy az egyházon belül is 
intézményes szakadás jöjjön létre. I. Erzsébet aláírásával és a Parlament jóváha-
gyásával 1571-ben törvényerőre emelkedett a 39 hitcikkely, amely az anglikán 
egyházat végérvényesen református, kálvinista teológiára alapozta. Ez a teológia 
doktrínává emelte az isteni hatalom és az emberi gyarlóság közötti különbséget, 
és elmélyítette a szakadékot Isten és az egyén között. A X. hitcikkely „A szabad 
akaratról” kimondja, hogy „Ádám bukása óta az ember olyan helyzetben van, 
hogy saját természeti ereje és jó cselekedetei által, nem tud a hitre és Isten imá-
dására eljutni, és erre magát alkalmassá tenni. Emiatt nincs hatalmunk olyan 
cselekedetek végzésére, amelyek Isten előtt kedvesek és elfogadhatók lennének, 
hacsak Isten kegyelme Krisztus által meg nem előz minket”. A XVII. hitcikkely 
„Az eleve elrendelésről és kiválasztásról” pedig úgy fogalmaz, hogy „Az Életre 
való eleve elrendelés Isten örökkévaló szándéka, ami által (mielőtt a világ alapjait 
lefektette), mint az Ő változatlan rendelése, nekünk szánt titkos tervével meg-
szabadítja a bűn átkától és a kárhozattól azokat, akiket Krisztusban, az emberi 

390  Alan Sinfield. Literature in Protestant England (Totowa: Barnes and Noble, 1983), 7–19.



215

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

nemből kiválasztott, és Krisztussal átviszi őket, mint dicsőségre elkészített edé-
nyeket (Róm 9,23), az örök üdvösségre”.391

A reformáció hatása bizonyos területeken hirtelen változásokhoz, míg más 
területeken lassú átalakulásokhoz, de végső soron a polgárosodás előmozdításá-
hoz vezetett. Angliában a Parlament már 1529-ben rendelettel megtiltotta, hogy 
a hívők misét vásároljanak az elhunytak lelki üdvéért. Egy ilyen jogi aktus rövid 
időn belül megváltoztatta a halottakhoz fűződő viszony eszközrendszerének 
egyik elemét,392 de aztán a túlvilággal való kapcsolattartás eltörlésével a gyász és 
a temetkezés más szokásai is megváltoztak. Eltűntek a gyászmise-alapítványok, 
de az arisztokrácia csillagászati összegeket költött a hosszadalmas temetési fel-
vonulásokra és a síremlékekre (ezt is támadják majd többek között a puritánok), 
és a századfordulóra egészen különös szokások is kialakultak: míg a reformáció 
utáni Angliában éjszaka sokáig csak titkos temetéseket tartottak, és a sötétség 
leple alatt a kiközösített vagy a katolikus hitű elhunytakat helyezték sírba, addig 
az 1610-es évekre a főnemesek körében kialakult az a szokás, hogy nagy költ-
ségen éjszakai, fáklyás temetéseket rendeztek, ezzel is reprezentálva társadalmi 
státuszukat.393 Az az egész Európát átható változás azonban, amely a protes-
táns területeken az utolsó kenet szentségének eltörlésével szükségtelenné tette 
a pap jelenlétét a haldokló ágyánál, és így kevésbé adott lehetőséget az egyházi 
hatóságoknak, hogy befolyásukat érvényesítsék a végrendelet létrejöttekor, csak 
lassan kezdte el éreztetni a hatását, ugyanakkor „a végrendelet szekularizáció-
jával” végül igen nagy mértékben elősegítette a polgárosodás terjedését.394 Ami 
a legradikálisabb változásokat illeti, az eleve elrendelés tana által okozott teo-
lógiai dilemmák mellett a halállal, a túlvilággal kapcsolatos jelentős változások 
okozták a legtraumatikusabb hatást és veszteséget a protestáns közösségekben. 
A reformáció eltörölt egy sor olyan vallásos gyakorlatot, amelyek fenntartották 
a kapcsolatot az élők és a halottak, a földi és a túlvilági lét között, vagy pedig 
arra voltak hivatottak, hogy a hívők számára már életükben előkészítsék a halál 

391  Nagy Dávid. „A 39 hitcikkely”. https://www.evangelikalcsoport.hu/2019/02/23/a-39-hit-
cikkely-39-articles-of-religion-a-church-of-england-hitvallasa/ 
392  Paul Binski. Medieval Death: Ritual and Representation (London: British Museum Press, 
1996), 122.
393  Mia Korpiola és Anu Lahtinen, szerk. Cultures of Death and Dying in Medieval and Early 
Modern Europe (Helsinki: Helsinki Collegium for Advanced Studies, 2015), 27.
394  Ralph Houlbrooke. „Death, Church, and Family in England between the Late Fifteenth and 
the Early Eighteenth Centuries”. Death, Ritual, and Bereavement. Szerk. Ralph Houlbrooke (Lon-
don és New York: Routledge, 1989), 29–32.

https://www.evangelikalcsoport.hu/2019/02/23/a-39-hitcikkely-39-articles-of-religion-a-church-of-england-hitvallasa/
https://www.evangelikalcsoport.hu/2019/02/23/a-39-hitcikkely-39-articles-of-religion-a-church-of-england-hitvallasa/


216

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

utáni segítségnyújtás spirituális eszközeit.395 A közbenjárás, a szentekhez intézett 
kérelmek, a halottak lelkéért mondott imák, a gyászmisézés intézményeinek, és 
legfőképpen a Purgatóriumba vetett hitnek a felszámolásával a protestantizmus 
nemcsak szakadékot teremtett az élők és halottak közé, hanem egy egész kultu-
rális képrendszertől, egy imaginárius világmagyarázattól fosztotta meg a híve-
ket.396 A XXII. hitcikkely „A tisztítótűzről” leszögezi, hogy „A tisztítótűzről, a 
feloldozásról, a képeknek és ereklyéknek tiszteletéről és imádásáról, valamint a 
szentek segítségül hívásáról szóló római tanítás hiábavaló emberi találmány, mely 
nem a Szentíráson alapszik, sőt Isten Igéjével ellenkezik”. A folytonosság, a túlvi-
lággal és a túlvilágra került lelkekkel való kapcsolattartás lehetősége megszűnik, 
a saját üdvösségünkért folytatott egyéni munka, a tisztítótűzben eltöltendő idő 
megrövidítésére tett erőfeszítés lehetetlenné válik: élet és túlvilág között a halál 
immár radikális, áthidalhatatlan szakadékot teremt, ahogy szakadék tátong az 
egész teremtett univerzumban „az isteni bölcsesség és saját ellenszegülésünk, a 
végső cél és jelenlegi bizonytalanságunk, a kiválasztottak és a kegyelemben nem 
részesülők között”.397 A halállal, a túlvilággal, a Purgatóriummal, a halottakkal 
kapcsolatos képzetek átalakulása elhúzódó válságot okozott, melynek tanulmá-
nyozása az elmúlt három évtizedben fokozatosan növekvő hangsúlyt kapott a 
kora modern angol reneszánsz irodalom és kultúra kutatásában. Különösen jelen-
tősnek bizonyult ez a vizsgálat abban a munkában, amelynek egyik fő célkitűzése, 
hogy a posztszemiotikai kritikai elméletben lezajlódott képi és korporális for-
dulat fényében értelmezze azt a hatást, amelyet a reformáció gyakorolt az angol 
reneszánsz irodalomra, különösen a drámára és a színházakra.

Az 1980-as évektől a posztstrukturalista szubjektumelméletekre támaszkodó 
újhistorista és kulturális materialista interpretációk már nagy hangsúlyt fektettek 

395  „There was a range of available packages, as it were, from a simple funeral mass to the popular 
and moderately priced trental — a set of thirty requiem masses, said on the same day or on suc-
cessive days — to the extremely expensive chantry, an endowment for the maintenance of a priest 
to sing daily mass for the founder or for someone specified by the founder, often in an ornate, 
purpose-built chapel”. Greenblatt. Hamlet in Purgatory, 21. A reformáció traumatikus hatásához 
lásd még Mike Laura. Collective Trauma in Early Modern English Revenge Tragedy. PhD doktori 
disszertáció (Szeged: SZTE BTK, 2023). https://doktori.bibl.u-szeged.hu/id/eprint/11958/
396  „By the late Middle Ages in Western Europe, Purgatory had achieved both a doctrinal and a 
social success. That is, it was by no means exclusively the esoteric doctrine of theologians but part of 
a much broader, popular understanding of the meaning of existence, the nature of Christian faith, 
and the structure of family and community”. Greenblatt, i. m. 14.
397  Sinfield. Literature in Protestant England, 9.

https://doktori.bibl.u-szeged.hu/id/eprint/11958/


217

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

a test és a kora modern szubjektivitás kialakulása közötti kapcsolatra.398 Az elme 
és a szubjektivitás testi meghatározottságának elméletei a 90-es évekre új perspek-
tívákat nyitottak a kora modern kánon újraértelmezéséhez. A képi fordulat rep-
rezentáció- és medialitáselméleti meglátásaival kiegészülve a test megjelenítéseit 
értelmező új eljárások túlléptek az erőszaknak mint reprezentációs technikának 
a tanulmányozásán. Feltárták a drámákban rendszeresen visszatérő testi áthágá-
soknak, az anatomizáló gyakorlatoknak, a boncoló, felszíneken áthatoló, belülre 
irányuló figyelemnek a kulturális szemantikáját, amely a kor általános ismere-
telméleti válságában és a vallási változások, bizonytalanságok által okozott trau-
mákban gyökerezett. A posztszemiotikai nézőpont új, jelelméleti megvilágításba 
helyezte azt a hatást, amelyet a reformáció gyakorolt az ember, az emberi test 
és a Teremtő közötti kapcsolatról vallott meggyőződésekre, különösképpen az 
eucharisztiáról szóló tanítás területén. A transsubstantiatio katolikus tana tulaj-
donképpen arra a szemiotikai kérdésre ad választ, hogy mire képes egy jel, és egy 
szemiotikai alapállást rögzít: létezik olyan jel, amely egyesíti magában a jelölőt és 
a jelöltet, amely áthidalja a jelölő és a nem jelenlévő jelölt között lévő szakadékot. 
Másképp fogalmazva: létezik olyan jelölő, amely, a posztszemiotika kifejezésével 
élve, nem csúszik egyre tovább a jelölőláncon, hanem utoléri a transzcendentális 
jelöltet, és megteremti annak teljes jelenlétét.399 Döntő fontosságú persze ezen a 
ponton az a szemiotikai kérdés, hogy pontosan milyen értelmet tulajdonítunk 
a „jelenlét” fogalmának, hiszen a Krisztus testi jelenlétéről alkotott különféle 
elképzelések okozták a legfeloldhatatlanabb különbségeket a protestantizmus 
szétváló ágazatai között. Az azonban kétségtelen, hogy a reformáció idejének 
talán legalapvetőbb nézetkülönbsége, a katolikusok és a protestánsok között dúló 
vita reprezentációelméleti vita volt: szószerinti, vagy jelképes-e az átlényegülés az 
eucharisztiában?400 Richard Cross érvelése szerint például lehetséges kialakítani 

398  Itt különösen Francis Barker úttörő munkáját kell kiemelnünk, aki a lacani szemiotikai pszi-
choanalízis és az ideológiakritika nézőpontjából térképezte fel a kora modern szubjektivitás meg-
jelenésének kérdését, az önazonosság korábbi garanciáinak megrendülését, amit számára Hamlet 
lényének legbelső üressége példáz. „For Hamlet, in a sense doubtless unknown to him, is truly this 
hollow reed which will ’discourse most eloquent music’ but is none the less vacuous for that. At the 
centre of Hamlet, in the interior of his mystery, there is, in short, nothing”. Barker. The Tremulous 
Private Body, 33.
399  Azt, hogy ez a jelenlét valójában soha nem jön létre, és a reprezentáció nem képes bezárulni, 
azaz az önmaga megelőzöttsége miatt önmagában soha nem elegendő és önmagának soha nem 
teljesen jelenlévő jelölő mindig csak más jelölőkre tud utalni, Derrida fejtette ki „A kegyetlenség 
színháza és a reprezentáció bezáródása” című nagy hatású munkájában, amelyben a nyugati szín-
házi hagyomány logocentrikus meghatározottságát elemzi.
400  Encyclopedia of Early Modern Philosophy and the Sciences. Szerk. Jalobeanu–Wolfe. 480.



218

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

egy olyan közös platformot, amellyel egyformán egyetérthetnek a katolikus, az 
evangélikus és a református úrvacsora-tan hívői, ha visszamegyünk a „definitív 
jelenlét” Aquinói Szent Tamás által kidolgozott fogalmához.401

Az eucharisztia újragondolása és az átlényegülés tanának megkérdőjele-
zése nemcsak Jézusnak az áldozati ostyában való testi jelenlétét vonta kétségbe, 
hanem a teremtő, isteni princípium és a teremtett ember között hagyományosan 
közvetlennek, szemiotikai értelemben véve motiváltnak elgondolt kapcsolatot 
is. Igaz ugyan, hogy a közvetítés intézményeinek (szentek imádata, gyóntatók, 
idegen nyelven prédikáló papok, búcsúcédulák stb.) eltörlésével a reformáció 
a közvetlen istenkapcsolat vallását kívánta helyreállítani, és ezzel a korábbinál 
nagyobb szerepet adott az egyénnek,402 de egyúttal olyan hatalmas (és ráadásul 
kérdőjelekkel körülvett) feladatot adott számára, amely súlyos teherként nehe-
zedett a korábbi segítő eljárásokat elvesztett, magára hagyott protestáns szubjek-
tumra.403 Robert S. Knapp korábban már idézett megfogalmazásában a reformá-
ció teológiája és a folyományaként életre kelő általános vallásos meggyőződések 
egy alapjában véve szemiotikai kérdésfeltevést és átrendeződést eredményeztek, 
melynek következtében megrendültek az ember jelentésességének korábbi garan-
ciái.404 Az úrvacsora és az átlényegülés körül folyó viták folyamatosan, kezdettől 
fogva a reformáció történetének középpontjában voltak, olyannyira, hogy már 

401  „Aquinas in effect holds that Christ’s body is present in the Eucharist in the manner that theo-
logians later label ‘definitive’: Christ’s body is said to be not circumscriptively or spatially present, 
but definitively present. […] a substance is definitively present at place if it directly or immediately 
causes an effect at that place without being spatially present at that place”. Richard Cross. „Catho-
lic, Calvinist, and Lutheran Doctrines of Eucharistic Presence: A Brief Note towards a Rapproche-
ment”. International Journal of Systematic Theology 4. 3 (2002), 302–3.
402  Köszönöm Matuska Ágnesnek, hogy felhívta a figyelmemet erre a kérdésre.
403  „The protestant God – ‘an arbitrary and wilful, omnipotent and universal tyrant’ (Michael 
Walzer. The Revolution of the Saints: A Study in the Origins of Radical Politics, London: Weidenfeld 
and Nicolson, 1966, 151) – demanded of each subject that s/he submit personally and without 
mediation. The modes of power formerly incorporated in mediating institutions and practices 
now devolve on Him and, to some extent and unintentionally, on His subject: abject before God, 
the subject takes on a new importance in virtue of just this direct relation”. Dollimore. Radical 
Tragedy, 114.
404  „The basic issue is a semiotic one: what kind of a sign is a human being, how does that sign 
relate to the will of both speaker and hearer, and who is to be credited with the intention which any 
sign presumably expresses? Complicating the problem above all else is the fact that the sign which 
a human being is, is inevitably an act, and in some sense always an ornamental act, a temporary 
embroidery upon the eternal cognitive of God’s purpose, and of that remnant of his image still 
lodged either in mind, will, and understanding, or in the intellectual faculty of the soul”. Knapp. 
Shakespeare — The Theater and the Book, 104.



219

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

a Fülöp hesseni választófejedelem által megrendezett, de végül sikertelen 1529-
es marburgi békítő konferenciának is ez volt szinte az egyetlen témája. Luther 
és Zwingli nem voltak hajlandóak megegyezni: az átlényegülés eredeti katoli-
kus tanát mindketten elvetették, de Luther nem volt hajlandó engedni abból a 
meggyőződéséből, hogy Krisztus teste és vére valóságosan jelen van az úrvacsora 
során, míg Zwingli és a svájci reformátorok arra hajlottak, hogy a bor és a kenyér 
csak jelképezi Krisztus testét és vérét. Thomas Cranmer, Canterbury első pro-
testáns érseke és az angol egyház első reformátorainak kiemelkedő alakja (aki 
kinyilvánította VIII. Henrik és Aragóniai Katalin házasságának érvénytelensé-
gét) külön értekezést írt az úrvacsorával kapcsolatos korporalitás és jelenlét kér-
déséről, amelyben rámutatott, hogy az eucharisztia során nem esszük meg Krisz-
tust a fogainkkal, mintha húst őrölnénk, mert amit lenyelünk, az csak jelkép, 
reprezentáció.405 Ennek a feloldhatatlannak bizonyuló ellentétnek a hatására sza-
kadt végül ketté lutheránus és református irányzatra a protestantizmus.406 Ebben 
a tekintetben az anglikán egyház XXVIII. hitcikkelye „Az úrvacsoráról” egyfajta 
köztes álláspontot elfoglalva a részesülés eszméjére támaszkodik, és így fogalmaz:

Az úrvacsora nem csupán a keresztyének egymás iránti kölcsönös 
testvéri szeretetének a jele, hanem sokkal inkább Krisztus halála 
által való váltságunk szentsége. Ezért azok számára, akik helye-
sen, méltóképpen és hittel veszik: a kenyér, amelyet megtörünk, a 

405  „[…] we do not eat Christ with our teeth grossly and carnally, what we swallow are just tokens, 
significations, and representation”. Thomas Cranmer. A Defense of the True and Catholic Doctrine 
of the Sacrament of the Body and Blood of Our Saviour Christ (Lewes: Focus Christian Ministeries 
Trust, 1987), 12.
406  A  reformáción belül folyamatos ellentétek és viták dúltak az eucharisztia természetéről, 
tulajdonképpen egy állandó szemiotikai tudatosságot, egyfajta általános jelelméleti diszpozíciót 
alakítva ki. A  viták sokrétűségének szemléltetésére MacCulloch idézi Brian Gerrish amerikai 
teológiatörténészt, aki szerint Luther „hagyományos” megközelítésével szemben Zwingli a „szim-
bolikus emlékeztetés”, Heinrich Bullinger a „szimbolikus párhuzam”, míg Kálvin a „szimbolikus 
instrumentalizmus” elvét vallotta. Kálvin is egy szemiotikai mesterfogást hajtott végre, amikor a 
„megkülönböztetni, de nem elválasztani” (distinctio, sed non separatio) elvét alkalmazva úgy értel-
mezte az Eucharisztiát, hogy különbséget tett „jel” és „valóság” között, de nem választotta el szi-
gorúan a kettőt. MacCullogh. A reformáció története, 283, 387. Owen Chadwick is arra hívja fel 
a figyelmet, hogy „a svájci eszmék” felé való fordulás egyik legfontosabb lépése Angliában az volt, 
amikor Cranmer érsek felügyeletével az angol Imádságos könyv (Book of Common Prayer) 1549-es 
változatát átírták, és az 1552-es változat már azt mondja az úrvacsorai jegyek vételéről: „Vedd és 
edd megemlékezvén arról, hogy Krisztus meghalt éretted, és táplálkozzál ővele szívednek hite által, 
hálaadással”. Owen Chadwick. A reformáció. Ford. Szabó István (Budapest: Osiris, 1997), 115.



220

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

Krisztus testével való részesülés, és hasonlókép, az áldás pohara, a 
Krisztus vérével való részesülés.
Az átlényegülés tana (transsubstantiatio), más szóval a kenyérnek 
és a bornak a szent úrvacsorában történő lényegi átváltozása nem 
bizonyítható a Szentírásból, hanem ellenkezik annak egyértelmű 
szavaival, a szentséget kiforgatja természetéből és többféle baboná-
ra adott alkalmat.
Krisztus teste az úrvacsorában csak mennyei és lelki módon ada-
tik számunkra, és csak így vesszük és esszük azt. Az eszköz pedig, 
amellyel az úrvacsorában Krisztus testét vesszük és esszük: a hit.

Az úrvacsora és a jelenlét protestáns szemiotikájával kapcsolatos kérdésekre az 
alfejezet végén még visszatérek. Ezen a ponton fontos azt észrevennünk, hogy az 
episztemológiai és teológiai bizonytalanság nemcsak az Isten és az ember között 
lévő közvetlen (vagy már mindig is közvetett) kapcsolat vizsgálatára sarkallta a 
gondolkodókat, hanem arra is, hogy a felszínek, a látszat, a dolgok bőre mögött 
keressék a rejtett isteni szándékot, és ebben a keresésben, főként az úrvacsoráról 
és a krisztusi test jelenlétéről vallott elképzelések folyamatos változásának hatá-
sára, döntő szerepe volt a testnek. Ahogy Margaret E. Owens fogalmaz, a protes-
táns reformáció „átírta a korszak korporális szemiotikáját”, radikálisan felforgatta 
a jelölés hagyományos elméleteit, tagadta a jelölő és a jelölt, azaz a megszentelt 
kenyér vagy ostya és az Abszolútum között lévő mágikus, biztonságos és lényegi 
kapcsolatot. Ezzel magának a jelölésnek a természetét kérdőjelezte meg, és ezzel 
együtt áttételesen a szentek és az ereklyék kultuszát, a zarándoklatot, a templomi 
díszítmények szemiotikai értelemben vett motivált jellegét. Ez lehet az egyik 
magyarázata a kora újkori színpadon folyamatosan megjelenő erőszaknak is, ezek 
a megjelenítések ugyanis újból és újból színpadra állították azt, amit a protestáns 
közösség elvesztett: a test korporális jelentlétét.407

Többek között ezek a változások tették lehetővé, hogy a 16. század második 
felére általánosan elterjedtek azok az anatómiai színházak és nyilvános bonco-
lások, melyek során az addig lezárt és tiltott szentélynek tekintett emberi test 
felnyitásával a bőr mögött rejtező isteni, szerkezeti harmónia felmutatására töre-
kedtek a kora modern anatómusok, és ez az anatómiai-korporális érdeklődés 

407  Owens. Stages of Dismemberment, 18.



221

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

áthatotta az irodalmat és a színházat is.408 A kora modern test, minden fiziológiai 
részével és szenvedésével, szenvedélyével együtt, elválaszthatatlan részévé vált a 
kor teológiai, filozófiai, orvosi és poétikai vitáinak, így a fizikai valóság és a nyelv, 
a valóságos és a figuratív közötti kapcsolatról folytatott elmélkedéseknek is.409

Belátható, hogy a fejezet elején idézett zsörtölődés Puttenhamtól több mint 
retorikai eszmefuttatás. Megfigyelése valójában arra a vallásos-társadalmi gya-
korlatra irányul, amely szinte kétségbeesetten igyekezett a halottakkal való kom-
munikáció terén új eljárásokat állítani a reformáció által elfojtott régiek helyébe. 
A sírfeliratok megnövekedett hosszúsága csak egy a számtalan ilyesfajta jelenség 
közül. A memento mori és az ars moriendi hagyományok átalakultak, és a kora 
modern hívők új módszerekkel igyekeztek hidat teremteni az élők és a halot-
tak között. Egyre bonyolultabbá és elnyújtottabbá váltak a temetési szertartások, 
az eltemetettek fölé cirkalmas és költséges heraldikával díszített, egyre nagyobb 
sírépítmények, emlékművek tornyosultak, a halottak Purgatóriumban szenvedő 
lelkéért mondott folyamatos imák és misék helyszínéül szolgáló kápolnák pedig 
családi sírboltokká alakultak át.410 A reformáció hatására természetesen nemcsak 
a halottakat, hanem a testről alkotott korábbi, idealizált, holisztikus képet is 
elvesztette a közönség. Lancelot Andrewes például, aki már I. Erzsébet alatt fon-
tos egyházi pozíciókat töltött be, később Chichester, Ely és Winchester püspöke 
is volt, és felügyelte a „King James Bible” fordítási munkálatait, az I. Jakab előtt 
1605 karácsonyán mondott prédikációjában a gyarló emberi testről beszélve 

408  „It is as if the body, like the discovery space which gave the Elizabethan stage its structural 
focus, existed to challenge the curious gaze, as if it were to be opened. The mysteries it contained 
were not merely physiological, but moral-ontological, and psychological. In a fashion more ambig-
uously poised between the metaphoric and the literal, the interior of the body was imagined as 
inscribed with the occult truths of the inner self ”. Neill. Issues of Death, 123.
409  Streete. Protestantism and Drama, 120–21.
410  Neill. Issues of Death, 40. A temetési szertartások és felvonulások általában véve sokkal össze-
tettebbek és látványosabbak lettek, és voltak egészen különleges, híressé vált események is, így pél-
dául Sir Philip Sidney temetése, akit már életében a legkiválóbb udvaroncnak és lovagnak tartot-
tak, akinek nagylelkű, kifogástalan természetéről halála után legendák keltek szárnyra, és akit I. 
Erzsébet „Európa legkiválóbb úriemberének” nevezett. A királynő 1585-ben a spanyol Habsburgok 
ellen lázadó hollandok megsegítésére küldte, és a zuphteni csatában (a korabeli beszámolók szerint 
egy gáláns cselekedete miatt) 1586 szeptemberében halálos sebet kapott. Holttestét hazahozták, 
november 5-től ravatalon feküdt, majd február 16-án párját ritkítóan hosszú temetési menettel és 
nagy pompával eltemették a Szent Pál székesegyházban. Vö. Elizabeth Goldring. „The Funeral of 
Sir Philip Sidney and the Politics of Elizabethan Festival”. Court Festivals of the European Renais-
sance. Art, Politics and Performance. Szerk. J. R. Mulryne – Elizabeth Goldring (London: Rout-
ledge, 2017), 199–224. Sidney gyászmenetének dimenzióit csak a királynőé szárnyalták túl 1603 
áprilisában, lásd https://archive.org/details/progressespublic03nichuoft/page/620/mode/2up 

https://archive.org/details/progressespublic03nichuoft/page/620/mode/2up


222

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

anatómiai részletességgel ecseteli, milyen esendő Ábrahám magja, a fém, amely 
alkot bennünket, és milyen „hitvány, alantas, mocskos és tisztátalan” ennek a fém-
nek az öntőformája, azaz az anyaméh, amelyben megfoganunk.411 A válság jegyeit 
főként az angol reneszánsz tragédiák, különösen a bosszútragédiák hordozzák, 
melyekben a reformáció előtti eucharisztikus szimbolika testképe kísérteties, 
feldarabolódott formában tér vissza. Ezért állíthatja Margaret Owens, hogy a 
kora modern bosszútragédiák állandóan visszatérő motívuma, a trauma és a gyász 
valójában nem más, mint a reformációval elvesztett eucharisztikus, „valódi” testi 
jelenlétnek, és a halottakkal kapcsolatos rítusoknak, gyászszertartásoknak a gyá-
szolása: a bosszútragédia magának a gyászolásnak az elvesztését gyászolja.412

A változások a kora modern retorikai elméletekre és gyakorlatokra is hatás-
sal voltak, és ezt nemcsak Puttenham anekdotikus kitérőjében, hanem poétikai 
elveiben és a többi angol reneszánsz retorikai számvetésben is tetten érhetjük. 
Puttenham számára a sírvers azért működhet ideális versként és a legerőteljesebb 
metaforaként, mert úgy tűnik, tömörségével, gazdaságosságával képes azonnali 
kapcsolatot teremteni az elvesztett, nem jelenlévő, megidézett halottal. A meta-
fora működéséről és osztályozásáról szóló részekben a kor többi retorikai kézi-
könyve is ilyesfajta kapcsolatteremtő erőt tulajdonít a metaforának, felruházva a 
trópust a közvetítés, az áthidalás, a jelenlévővé tétel képességével.

Érdemes közelebbről szemügyre vennünk a reneszánsz poétikák közül lega-
lább kettőt, hogy megértsük, hogyan vehettek részt a nyelvi működések a korábbi 
rítusok helyettesítésére, az elvesztett jelenlét pótlására irányuló törekvésekben. 
A metafora kora modern definíciói a trópusnak a vizuális érzékeléssel való arisz-
totelészi gondolatára támaszkodnak. Richard Sherry meghatározásában a meta-
fora egyfajta fordítást („translacion”) hajt végre, hidat képezve a dolog látványa és 

411  „Now, what are we - what is this; the seed of Abraham? Flesh. And what is the very harvest 
of this seed of flesh? what, but corruption, and rottenness, and worms? This is the substance of our 
bodies. They, glorious Spirits; we vile bodies. Bear with it, it is the Holy Ghost’s own terms; Who 
shall change our vile bodies and not only base and vile, but filthy and unclean; ex immundo concep-
tum semine, ’conceived of unclean seed’. There is the metal. And the mould is no better; the womb 
wherein we were conceived, vile, base, filthy, and unclean. This is our quality”. Lancelot Andrewes. 
Works, Sermons, Volume One, Sermons of the Nativity. Project Canterbury Library of Anglo-Cath-
olic Theology. Preached upon Christmas-day, 1605. „Preached before King James, at Whitehall, 
on Tuesday, the Twenty-fifth of December, A.D. MDCV”. Transcribed by Dr M. Dorman, 2001. 
http://anglicanhistory.org/lact/andrewes/v1/sermon1.html 
412  Lásd a 344. jegyzetet.

http://anglicanhistory.org/lact/andrewes/v1/sermon1.html


223

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

az elme között. Első példája amellett érvel, hogy a testtől a tudatba történő fordí-
tás („from the body to the mind”) rendkívül erőteljes megjelenítést hoz létre.413

Henry Peacham szintén tárgyalja a metaforikus kifejezés erejének forrását, és 
az emberi érzékletek közül a látást tekinti legfontosabbnak.414

Sherry nem tárgyalja az elméből a testre irányuló átfordítást („from the mind 
to the body”), Peacham azonban igen.415 Fontos retorikai technikának tekinti, 
de végül oda lyukad ki, hogy végeredményben az összes poétikai reprezentáció a 
tudat terméke, és a józan észnek, az intellektusnak van alárendelve.

A  metafora átfordító, közvetítő, hídteremtő képességéről alkotott kora 
modern elképzelések tükrében ugyanakkor számos reneszánsz tragédiában 
találunk egy figyelemre méltó eljárást, amely mintha pontosan arra törekedne, 
hogy kiküszöbölje a „translacio” aktusát, és kikerülve az ész uralma alól, egyfajta 
közvetlenséget teremtsen a nyelvi jelölő és a jelölt dolog között. A kora modern 
bosszútragédiáknak ezt a nyelvi eszközét demetaforizációnak nevezem. Hatása 
abban áll, hogy kiszabadítja a retorikai trópust a diszkurzus szabályrendsze-
réből, kivonja a tudat és a szimbolikus rend irányítása, automatizmusa alól, és 

413  „Metaphora. Translatio, translacion, that is a worde translated from the thynge that it pro
perlye signifieth, vnto another whych may agre with it by a similitude. And amonge all vertues of 
speche, this is the chyefe. None perswadeth more effecteouslye, none sheweth the thyng before 
oure eyes more euidently, none moueth more mightily the affeccions, none maketh the oracio[n] 
more goodlye, pleasaunt, nor copious. / Translacions be diuerse. / i. Some fro[m] the body to the 
mynd, as: I haue but lately tasted the Hebrue tonge, for newely begunne it. Also I smell where 
aboute you go, for I perceyue”. Richard Sherry. A Treatise on Schemes and Tropes (London: John 
Day, 1550). Köszönettel tartozom Zenón Luis Martíneznek, aki felhívta a figyelmemet ezekre a 
forrásokra.
414  „As the sight among the rest of the senses is most sharpe, and pierceth furthest, so is it proved 
most sure, and least deceived, and therefore is very nigh to the mind in the affinitie of nature, so 
farre foorth as an externall sense of the bodie may be compared to an internall vertue of the mind”. 
Henry Peacham, The Garden of Eloquence (London: Richard Field, 1593, 2nd ed.), sig. C2v.

415  „[…] and now next I will observe those translations that are taken from the mind and applyed 
to the bodie. / From the mind to the bodie. / From things in the minde to the parts of the body, as 
to call a wound angrie, or wofull: a tongue malicious, and also when we say, a pitifull eye, a liberall 
hand, a wise eare. Now these words angrie, wofull, malicious, pitifull, and wise, do belong properly 
to the mind, yet by this forme of speaking, they signifie passions and properties of the bodie. / An 
example of holy Scripture, ’whatsoever mine eyes desired I let them have it.’ [Eccles.2.] Here Salo-
mon attributeth desire to the eyes, which is a word properly belonging to the mind and not to the 
eyes, which are parts of the body. / Also in like sense he saith, ’The eye is not satisfied with light, 
nor the eare with hearing’ [Eccles.1.]: by the eye and (end) eare he understandeth the desire of the 
mind kindled by those senses”. Peacham. The Garden of Eloquence, sigs, C4r-c4v.



224

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

„valóságossá” változtatva a nyelvi megnyilatkozást, önálló életre kelti azt.416 A leg-
kifejezőbb korai példákat Shakespeare első tragédiájában találjuk. A Titus And-
ronicust szinte teljes egészében átszövik a hirtelen valóságossá vált nyelvi alak-
zatok – „a trópusok a karakterek éber rémálmaivá alakulnak át”.417 Titus tényleg 
kölcsönadja a kezét, fiai nemcsak képletesen, hanem igazából elvesztik a fejüket, 
valóban fejek hullanak, és Lavinia szó szerint a fájdalom térképévé válik. A deme-
taforizáció azonban nemcsak erre a korai tragédiára jellemző – újból és újból 
felbukkan a bosszútragédiák hosszú sorában, mintha az angol reneszánsz drámai 
kánonnak ezek a darabjai, amelyek szinte külön műfajt alkotnak, szisztemati-
kusan törekednének a trópusban lévő feszültség rövidzárlatos kisütésére, hogy 
ezzel járuljanak hozzá a bosszúdráma hatáskeltő erejének fokozásához. A meta-
fora általában beágyazódik valamilyen általánosabb jelentéshordozó ikonográfiai 
vagy moralizáló hagyományba. A demetaforizációval a tropológiai elem kiszaba-
dul a nyelvi közvetítés megszokott pályájáról, és hirtelen visszakanyarodik a szó 
szerinti jelentés síkjára. Az így okozott meglepetés nemcsak a színházi reprezen-
táció hatásmechanizmusához járul hozzá jelentősen, hanem belehelyezhető abba 
az általános kora modern ismeretelméleti faggatózásba is, amely a nyelvi fordulat 
utáni posztmodern szemiotikai tudatossággal mutat rokonságot, és amely többek 
között a nyelv kiszámíthatatlan, uralhatatlan, a szubjektumon mindig túlcsapó 
erejét mutatja fel, mégpedig pontosan a test tematizálásán keresztül.

Amikor Thomas Middleton A boszúálló tragédiája című drámájának elején 
Vindice, a bosszúálló színpadra lép a prológus hagyományos szerepében, terje-
delmes leírást ad a darabban sorra kerülő szereplőkről, mindeközben a nézők 
felé mutatja a kezében díszelgő koponyát. Ezen a ponton a koponya a 17. század 

416  A demetaforizáció gondolatával Rosalie Colie „metaforátlanítás” [unmetaphoring] koncep-
cióját fejlesztem tovább. „The notion of unmetaphoring is simple enough, really: an author who 
treats a conventionalized figure of speech as if it were a description of actuality is unmetaphoring 
that figure”. Rosalie Colie. Shakespeare’s Living Art (Princeton: Princeton University Press, 1974), 
11. A terminussal a nyelvnek arra az irányíthatatlan jelölőképességére utalok, amely akkor is képes 
tropológiai hatásokat termelni, amikor a beszélő ezt nem szándékolja, ugyanakkor ennek fordí-
tottjára is képes, azaz hirtelen nem-retorikai, „szó szerinti” jelentéseket is produkálhat, kibújva a 
hagyományos metaforikus kifejezés automatizmusa alól, mintegy „áttörve” a valóságos felé. Lásd 
még Kiss Attila. „Demetaphorization on the Early Modern Emblematic Stage”. Szólító Szavak – 
The Power of Words: Tanulmányok Fabiny Tibor hatvanadik születésnapjára – Papers in Honor of 
Tibor Fabiny’s Sixtieth Birthday. Szerk. Tóth Sára – Kókai Nagy Viktor – Marjai Éva, Mudriczki 
Judit – Turi Zita – Arday-Janka Judit (Budapest: Károli Gáspár Református Egyetem – L’Harmat-
tan Kiadó, 2015), 295–304.
417  Gillian Murray Kendall. „’Lend me thy Hand’: Metaphor and Mayhem in Titus Andronicus”. 
Shakespeare Quarterly, 40.3 (1989), 312.



225

V. Élet és halál között a kora modern tragédiákban

elejére óriási pályát befutott, már-már kifulladt memento mori hagyomány köte-
lező kellékeként szerepel, olyan metaforaként, amely magába sűríti a meghalás-
sal, a hullával, a testtel kapcsolatos összes kora modern izgatottságot. A metafora 
azonban egy szempillantás alatt kibillen, mert kizökkenti tropológiai pályájáról 
Vindice, amikor erőteljes aposztroféval a csontdarabhoz fordul, és elárulja, hogy 
az nem más, mint meggyilkolt menyasszonyának, Glorianának a koponyája.418 
A metafora hirtelen lerázza az ikonográfiai hagyomány kötelékeit, és szó szerinti 
koponyává, a valóság darabjává válik azon az erőn keresztül, amelyet Vindice 
nyelvi aktusa ráruház. Az ikonográfiai hagyományból és a tropológiai szerepéből 
történő kivarrásával a koponya tulajdonképpen erősebb szemiotikai hatásra tesz 
szert, erőteljesebb jelölőként működik, mint amikor a halál metaforájaként vagy 
a memento mori emblematikus kellékeként szerepeltetik.

Ugyanez a hatásmechanizmusa a sírásó-jelenetnek (5.1), melyben Hamlet 
mindaddig a memento mori és az ars moriendi kellékeként fordul a kezében tartott 
koponyához, míg meg nem tudja, hogy az Yorick testéhez tartozott. Ebben a pil-
lanatban a metafora átüti a hagyomány, azaz a ráció, az elváráshorizont által meg-
határozott felszínt, és azt az ígéretet hordozza, hogy a meglepetés erején keresz-
tül áthatol a valóságosba, a metafora közvetítő erejénél nagyobb erővel teremtve 
kapcsolatot a valósággal. A kora modern bosszútragédiák egyik központi témája, 
hogy ez a valóság ugyanolyan nehezen elérhető, mint elvesztett halottaink, és 
hogy a megragadására ugyanúgy nyelvi technikákat kell kidolgoznunk, mint az 
eucharisztiában még meglévő, de aztán elvesztett teljes jelenlét pótlására. Ezen 
a témán keresztül kapcsolódik össze Puttenham anekdotikus zsörtölődése és az 
angol reneszánsz dráma tanatológiai és retorikai motívumkészlete. A következő 
fejezetben a Jakab-kor és a Károly-kor drámai kísérleteit vizsgálom néhány rep-
rezentatív darabban, részletesebben is elemezve a demetaforizáció és az anatómia 
együttes működését.

418  Cyril Tourneur (Thomas Middleton), A bosszúálló tragédiája, 183.





227

VI. Szenvedélyek anatómiája:  
végletes kísérletek és újítások a  

Stuart-drámában

A Jakab-kor és a Károly-kor drámai, színházi kísérletezéseit tárgyalva azokat az 
irodalomtörténeti közhelyeket kell először felülvizsgálnunk, amelyek egészen a 
közelmúltig nemcsak a magyarországi, de a nemzetközi szakirodalomban is kitar-
tóan visszatértek. Az angol reneszánsz drámaírás művészetének és a nagy töme-
geket megszólító közszínházak intézményének aranykora kétségtelenül az Erzsé-
bet-kor volt. Bár Shakespeare pályafutása bőven átnyúlik az 1603-ban, I. Jakab 
trónra lépésével kezdődő Stuart-korba, az irodalomtörténetbe hamar bevonult 
az a vélekedés, hogy Erzsébet uralkodása után az angol dráma hanyatlani kezdett. 
Különösen a Jakab-kor második felét és a Károly-kort tartotta számon a dráma- 
és színháztörténet a mélyülő „dekadencia” koraként, olyan időszakként, amely-
ben a hagyományok kifulladtak, a szerzők végletes, bizarr, sokszor horrorisztikus 
elemekkel igyekeztek megújult hatást elérni a tragédiákban, a komédia a roman-
tikus, kozmikus víziók helyett a városi élet intrikáival volt elfoglalva, a politikai 
színművek az aktuális nemzetközi diplomáciai feszültségekre vagy a hazai val-
lási antagonizmusokra koncentráltak, de soha nem sikerült ismét „shakespeare-i 
magasságokba” emelkedniük. Szerb Antal a Shakespeare kortársai és az időben 
közvetlenül utána következő szerzők által írt drámákat három csoportra osztotta, 
ezek közül az elsőt egyszerűen csak „rémdrámáknak” nevezte.419 Németh László 
a Middleton–Rowley szerzőpáros Átváltozások (The Changeling, 1622) című 
drámájának magyarra fordítása kapcsán írta, hogy ekkorra kimerültek a korábbi 
reneszánsz témák, megcsappant az invencióra való készség, és a drámaírók a 
legvégletesebb víziókkal, lélekállapotokkal, idegborzoló képekkel igyekeztek 
mégis kielégíteni a még mindig szenzációkra éhes közönséget. „Ilyenféle lélektani 
témához akkor szoktak nyúlni az írók, igazi írókat értek persze, amikor a kéznél 

419  Szerb Antal. A világirodalom története (Budapest: Révai, 1941), 286.



228

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

levőket, a közvetleneket már elhasználták előlük. […] A megszorult invenció, s a 
kifárasztott közönség ízlése a kóros mellett (mely természeténél fogva változatos-
ságot kínál) nagy előszeretettel fordul a tudomány kuriózumai felé. A tudomány 
itt persze nem az újfajta természettudomány, hanem a reneszánsz áltudományai: 
a varázslás, bűvészet, alkímia, melyek a drámában minduntalan megjelennek”.420

Vajon tényleg csak áltudományok, kóros lélekállapotok, szenzációhajhász 
erőszak jelenik meg ezekben a drámákban „a kifárasztott közönség” szórakoz-
tatására? Az ilyesfajta vélekedések oka jelentős részben a 18. századtól kezdve 
fokozódó lendülettel kialakuló és gyakorlatilag vallásos diszkurzussá, társadalmi 
rítusok rendszerévé növekvő Shakespeare-kultusz, amely később a brit biroda-
lom kulturális imperializmusának egyik sarokkövévé vált. Ez az ideológia azzal 
mérte a nemzetek nagykorúságát, érettségét, hogy képesek-e befogadni, lefordí-
tani, magukévá tenni Shakespeare nyelvezetét és drámáit, az irodalomtörténet-
ben pedig mindenkit Shakespeare megkérdőjelezhetetlen (és a polgári ízlés által 
jelentős mértékben sterilizált), eszményített alakjához viszonyított. Ezért volt 
oly fontos a magyar romantika nemzeti identitást szervező irodalmi intézménye 
számára, hogy elkészüljenek a magyar nyelvű Shakespeare-fordítások, és ezzel is 
bizonyítsák: a magyar nyelv és nemzet eltűntét jósoló herderi prófécia nem állja 
meg a helyét.421

A  Shakespeare-központú kánon és a kultusz kialakulása mellett azonban 
ugyanilyen fontos számításba vennünk a Stuart-dráma történetében azokat a tár-
sadalmi gyakorlatokat és jelenségeket is, amelyek drámai és színpadi tematizálása 
– értelmezési stratégiák hiányában – sokáig vagy elkerülte az értelmezők figyel-
mét, vagy csak szörnyülködést váltott ki. Az 1970-es évektől színre lépő iroda-
lomtudományi iskolák ezen jellemzők új vizsgálatával koherens, a posztmodern 
kor befogadói számára is érdekfeszítő olvasatokat tudtak képezni a 17. század 
első felének drámairodalmáról. Ide sorolhatjuk többek között az újhistorizmus, 
a kulturális materializmus, a dekonstrukció, a feminista irodalomtudomány és 
az előadásközpontú színházszemiotikai megközelítések meglátásait, az anyagi 

420  Németh László. „Erzsébet kori drámák”. Tiszatáj 29. 12 (1975), 5.
421  Vö. Kiss Attila Atilla. „Herder, National Identity, and the Hungarian Cult of Shakespeare”. 
Költők, kémek, detektívek, pirítós és fordítások – Írások Novák György tiszteletére. Poets, spies, detec-
tives, pieces of toast, and translations: Essays in honor of György Novák. Szerk. Vajda Zoltán (Sze-
ged: JATEPress, 2012), 127–134; Dávidházi Péter. „Kultusz és intézmény: az első magyar Shakes-
peare-bizottság”. Új magyar Shakespeare-tár I. Szerk. Fabiny Tibor – Géher István (Budapest: 
Modern Filológiai Társaság, 1988), 19–36.



229

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

kultúra és a médiumok történetének vizsgálatát, a vallási traumák és a társadalmi 
emlékezetmunka elemzését.422

A 16/17. század fordulóját Angliában általános apokaliptikus hangulatban 
várta a lakosság. Ebben egyformán szerepe volt a babonás világvége-jóslatoknak, 
az idősödő, hatalmában gyengülő és örökös nélküli Erzsébet utódlása körüli 
bizonytalanságnak és az újabb polgárháborútól való rettegésnek. Amikor a titok-
ban előkészített megállapodásoknak megfelelően Erzsébet halála után az addig 
skót királyként uralkodó Jakabot meghívták az angol trónra, számos tekintetben 
új korszak kezdődött az angol politikában. Ez a változás azonban nem jelentett 
olyan éles cezúrát az angol irodalomban, hogy szigorúan különválaszthatnánk az 
Erzsébet-kori és a Jakab-kori drámát. Azok a fő kérdések és motívumok, amelyek 
nagyszabású, filozofikus kifejezést nyertek a Hamletben, ugyanúgy megtalálha-
tók a Jakab-kori tragédiákban is, és viszont: az extremitások, amelyeket hagyo-
mányosan az Erzsébet-kor utáni drámában eluralkodó dekadencia ismertetője-
gyeinek tartottak, ugyanúgy jelen voltak már Kyd Spanyol tragédiájától kezdve 
(1587 körül) Shakespeare Titus Andronicusán keresztül (1593) John Marston 
Antonio’s Revenge (‘Antonio bosszúja’, 1601) című tragédiájáig.

Az Anglia (és az angol–skót–ír perszonálunió) egységét biztosítani hivatott 
Jakab kezdeti népszerűsége a trónra lépés után néhány éven belül rohamosan 
csökkenni kezdett: fényűző udvartartása, kegyeltjeinek növekvő száma, a látvá-
nyosságok iránti rajongása, a katolicizmusnak tett engedményei és spanyolba-
rát gesztusai pazarló, kiszámíthatatlan, felelőtlen uralkodó képét alakították ki 
róla. Elvesztette a nagy néptömegek támogatását, ami együtt járt a feltörekvő 
polgárságból, értelmiségiekből, vallási csoportokból álló ellenzék kiszélesedésé-
vel.423 A spanyolokhoz és a katolicizmushoz való viszonyulás kérdésében meg-
osztott, mind újabb és újabb csoportokra bomló gazdasági és politikai elit, a 
tanácsadók, udvaroncok, parlamenti vezetők bonyolult érdekszövetségei állandó 
témát szolgáltattak a drámaírók számára, akik Jakab uralkodásának második 
felében a forrósodó közhangulatot meglovagolva (és az egyre figyelmesebb és 
könyörtelenebb cenzúra ellenére) mind gyakrabban ragadtak ki erről a színtér-
ről egy-egy eseményt vagy diplomáciai személyiséget, hogy darabjuk fő témá-
jává tegyék. A kor leghíresebb politikai színezetű drámája kétségtelenül Thomas 

422  A korábban hivatkozott Dollimore, Drakakis, Greenblatt mellett lásd még a könyvkiadás és 
az anyagi kultúra vonatkozásaihoz David Scott Kastan. Shakespeare és a könyv. Ford. Kiséry András 
(Budapest: Gondolat, 2014).
423  Pálffy István. „Politikai szatíra a Jakab-kor színpadán”. Filológiai Közlöny 2. 3 (1982), 210.



230

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

Middleton A Game at Chess (‘Sakkjátszma’, 1624) című politikai szatírája volt, 
amelyet elkötelezett protestantizmusa és heves katolikusellenessége oly sikeressé 
tett, hogy kilenc egymást követő napon játszották a Globe Színházban. Később 
négy különböző kvartó kiadásban jelentették meg, és a példátlan sikersorozat 
bizonyára megért volna még több előadást is, ha a király személyes utasítására két 
héten belül be nem tiltják a darabot, amely az uralkodó közvetlen környezetében 
még nagyon erős spanyolbarát körök kritikája miatt végső soron udvarellenes-
nek minősült. A sakkallegóriába öltöztetett politikai helyzetelemzésben a világos 
figurák a protestáns Angliát, a sötét bábuk pedig a katolikus Spanyolországot 
jelképezik, a darab egyik központi figurája pedig a sötét huszár képében megfor-
mált Gondomar grófja, a rendkívül népszerűtlen angliai spanyol nagykövet, Don 
Diego Sarmiento de Acuña.

Hasonlóképpen politikai aktualitást ragadott meg nem sokkal korábban, 
1619-ben a John Fletcher – Philip Massinger szerzőpáros The Tragedy of Sir John 
van Olden Barnavelt (‘John van Olden Barnavelt úr tragédiája’) című darabja, 
amelyet a címszereplő holland politikus és államférfi, Johan van Oldenbarnevelt 
kivégzése ihletett, és amely szintén igen népszerű témákat feszegetett, de már a 
nyomdáig sem jutott el. Igaz ugyan, hogy az udvari politikának tetsző módon 
a szigorú kálvinizmust ellenző, arminista Barnavelt a drámában egyértelműen 
negatív karakterként tűnik fel, az őt kivégeztető orániai herceg ábrázolása mégis 
alkalmas volt arra, hogy uralkodó- és monarchiaellenes felhangot tulajdoníthas-
sanak a műnek, amely így áttételesen ugyan, de Jakab abszolutizmusra törő poli-
tikáját is kritizálta.424 Ezért a főcenzor George Buck több helyen is átírta a dara-
bot, amit aztán a szintén cenzori jogokkal rendelkező londoni érsek tiltakozása 
ellenére végül színpadra is állítottak, bár nyomtatásban nem jelent meg egészen 
1883-ig.

A politikai dráma fokozatos térnyerése az 1640-re polgárháborúba torkolló, 
folyamatosan növekvő hazai és nemzetközi feszültségekre vezethető vissza, 
mindeközben azonban tovább éltek és újabb motívumokkal gazdagodtak az 
Erzsébet-korban népszerűvé vált drámai műfajok. Már Jakab trónra lépését köve-
tően a régi és az új értékrendek egymásnak feszülését ábrázolta hőstragédiáiban 
a Homérosz-fordító George Chapman, aki a lovagi és a sztoikus világszemléletet 
az erkölcsi tökéletesedés lehetőségeként mutatja fel a francia udvarban játszódó, 
kortárs politikai történetekben. A „régivágású hősként”, megzabolázhatatlan, 

424  Pálffy István. „Színház és külpolitika a Stuartok Angliájában”. Filológiai Közlöny 31. 1–4. 
(1985), 3.



231

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

öntörvényű harcosként megjelenített Bussy (Bussy D’Ambois, 1604) személyes 
tragédiája abban áll, hogy az általa képviselt hagyományos hősi jellemvonások 
egyre jelentéktelenebbé válnak az új típusú hadviselés és a központosított monar-
chia korában. A tragédia folytatásában (The Revenge of Bussy D’Ambois, 1610–
11) Bussy testvére, a bölcselkedő, sztoikus Clermont bosszút áll bátyja haláláért, 
és az igazságszolgáltatást a senecai hagyományoknak megfelelően Bussy szelleme 
sürgeti. Chapman mégsem a bosszútragédia Erzsébet-kori, „radikalizált” válto-
zatának oly bevált hagyományára támaszkodott, inkább a sztoikus, rezignált, a 
belső erkölcsi integritást mindenek fölé helyező intellektuális hőst idealizálta.

Kitartóan jelen volt ugyanakkor, és a Jakab-kor legismertebb drámáit pro-
dukálta a Thomas Kyd által megalapozott „klasszikus” bosszútragédia hagyo-
mánya (Thomas Middleton: A bosszúálló tragédiája (The Revenger’s Tragedy), 
1606; John Webster: Amalfi hercegnő (The Duchess of Malfi), 1612), ezekről 
később részletesen szólok. Emellett virágzott az aktuális társadalmi manírokat és 
embertípusokat, a feltörekvő polgárság korrupcióját pellengérre állító szatirikus 
városi komédia. Thomas Middleton A Trick to Catch the Old One (‘Hogy kapjuk 
el az öreget?’, 1607) című darabja az eladósodott úriember, a londoni kereske-
dők és az elrendezett házasság aktuális témáira épült. Számos tekintetben erre 
a darabra támaszkodott később Philip Massinger Régi adósságok újmódi törlesz-
tése425 (A New Way to Pay Old Debts, 1625) című szatírájában, melyben az Erzsé-
bet-korból ismert gazember-történetet (villain drama) helyezte korabeli londoni 
környezetbe. Negatív hőse Sir Giles Overreach – Lator László fordításában Szi-
poly Gerzson –, akinek alakjában Massinger a kor egyik leghírhedtebb botrány-
hősét, Sir Giles Mompessont jelenítette meg. Mompesson 1617-től a fogadókért 
felelős királyi biztosként gátlástalanul visszaélt hatalmával: a fogadósoktól, majd 
később a kocsmárosoktól kizsarolt kenőpénzekből hatalmas vagyonra tett szert, 
amit tovább halmozott, amikor korábbi monopóliuma mellé újabbat kapott a 
királytól, és a londoni aranyművesekre is kiterjesztette hatalmát és korrupciós 
hálózatát. Az iparosok növekvő felháborodásának eredményeként végül 1621-
ben folytatólagos zsarolásért elítélték. Alakja a hivatali visszaélés és általában a 
korrupcióra kapható arisztokrácia jelképévé vált. A gazember-téma hagyományát 
politikai és társadalmi aktualitásként feldolgozó szatíra az egyik legnépszerűbb 
restauráció előtti darabként azóta napjainkig folyamatosan színpadon maradt. 
A  mai olvasó is metsző társadalomkritikaként olvashatja, ahogy Massinger 

425  Ford. Lator László. Angol reneszánsz drámák II. Szerk. Szenczi Miklós (Budapest: Európa, 
1961), 437–528.



232

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

megjeleníti a bírókat megvesztegető és függőségben tartó Mompesson üzelmeit 
a Szipoly Gerzson és tányérnyalója, Nyúzó között folyó párbeszédben:

SZIPOLY	 Én mondom: vége. Tönkrement a perben.
NYÚZÓ	 Érted, uram, a módját, s nem hibázol,
	 Hogy kell a tékozlók nyakát kitörni.
	 S a lóképű bíró is benne volt,
	 Ki félretéve aggályt, tényeket,
	 Javadra döntött az írás ügyében,
	 Kívánságod szerint, a rongy paraszt
	 Végromlására.
SZIPOLY	 Épp ezért csináltam
	 Bírót belőle. Tömd meg a hasát,
	 S biztos lehetsz: tiéd a lelke is.

(457, ford. Lator László)

OVERREACH	� He’s gone, I warrant thee; this commission crushed 
him.

MARRALL	 Your worships have the way on and ne’er miss
	 To squeeze these unthrifts into air: and yet,
	 The chapfallen justice did his part, returning
	 For your advantage the certificate,
	 Against his conscience, and his knowledge too,
	 With your good favour, to the utter ruin
	 Of the poor farmer.
OVERREACH	 ‘Twas for these good ends
	 I made him a justice: he that bribes his belly,
	 Is certain to command his soul. 

(2.1.1–9)

A Jakab-korban megjelent a metaszínházi elemekkel operáló színpadi paródia is: 
Francis Beaumont The Knight of the Burning Pestle (‘Az égő mozsártörő lovagja’, 
1607) című darabja a hanyatlóban lévő lovagi eszmények szatirikus kritikája, de 
ezen túl közvetlenül parodizálja a kor számos népszerű drámáját és színpadi előa-
dását, így például Thomas Dekker Vargák vigassága (The Shoemaker’s Holiday, 
1599) című színművét is. A dráma fő cselekményvonala „A londoni kalmár” 



233

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

című darab, ám ahogy az előadás éppen elkezdődne, a közönség soraiból bekiabál 
egy polgár, és kifogásolja, hogy a darab nem fog hiteles képet nyújtani a város 
mesterembereiről. A polgár, aki foglalkozása szerint fűszeres, hamarosan a szín-
padon terem a feleségével együtt, és azt követelik, hogy inasuk, Rafe is szerepet 
kapjon, és a társulat olyan témát játsszon el, amit ők választanak. A korabeli szer-
zőkre, társulatokra, színházi előadásokra és sikerekre reflektáló, a színpadi illú-
ziót folyton megtörő darabban folyamatosan megjelenik a beavatkozó fűszeres és 
a felsége, újabb és újabb részeket követelve az alacsonyabb néprétegeket képviselő 
inasnak.

A Jakab-kor szatírába hajló vígjátékai egyre tudatosabban dolgozták fel a 
városi, polgári élet új szokásait, a társadalmi rétegek között húzódó szakadékok 
elmélyülését, a társadalmi mobilitás nehézségeit, míg a Károly-kor színművei már 
kifejezetten az együttélés új intézményeire, a házassági szerződésre, az elrendezett 
házasságra mint érdekszövetségre koncentráltak, megelőlegezve a restauráció 
korának egyik legkedveltebb színpadi témáját. Az új házasságeszményt nem volt 
egyszerű összeegyeztetni az egyre gyakrabban kritizált királyi udvar és az arisz-
tokrácia által még mindig állhatatosan, bár képmutató módon képviselt szerelmi 
ideálokkal. Ezzel a feszültséggel foglalkozik többek között Massinger The Picture 
(‘A portré’, 1629) című drámája.

A Stuart-kor kezdetének legismertebb darabjait főként azért emlegeti sokat 
az irodalomtörténet, mert ezek jelképezik a leginkább a Jakab- és Károly-kori 
tragédiák „védjegyévé” vált végleteket. F. A. Camoin szerint ezek a tragédiák „a 
sötétség mélyét feltérképező expedíciók”, és a hagyomány által megképzett szim-
bólumrendszereken belül kell őket értelmeznünk.426 A korabeli intellektuális, 
vallási, tudományos, filozófiai folyamatok kontextusában látni fogjuk, hogy ezek 
a fent említett extremitások a megöröklött, emblematikus reprezentációs hagyo-
mányok és az új típusú, kora újkori kérdésfeltevések ütközéséből fakadnak, és 
nagyon is érthetővé válnak, ha a kora újkori szubjektivitás kialakulását körülvevő 
bizonytalanságokra és a kor ismeretelméleti válságára adott válaszként értelmez-
zük őket.

426  „Jacobean tragedies are expeditions into the heart of darkness; the maps they bring back are 
drawn to the scale of Jacobean drama and overlaid with its symbols. To read them in terms of anot-
her school, another discipline, another genre, or another time, is to discard their painfully acquired 
knowledge and substitute our own imagination, our own fears and hopes about a world we have 
not ourselves beeen able to explore”. Francois André Camoin. The Revenge Convention in Tourneur, 
Webster and Middleton (Salzburg: Universität Salzburg, 1972), 2.



234

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

VI.1. „MEGHALSZ GONOSZ: JÓ A TRAGÉDIÁD.” 
A BOSSZÚÁLLÓ TRAGÉDIÁJA

A bosszútragédia talán a legsikeresebb és a legkitartóbb alműfajként emelke-
dik ki a reneszánsz dráma történetéből. A hagyomány megteremtője az angol 
színpadon Kyd Spanyol tragédiája (The Spanish Tragedy, 1587 körül); ide tarto-
zik Marlowe darabja, A máltai zsidó (The Jew of Malta, 1589), Shakespeare két 
tragédiája, a Titus Andronicus (1593) és a Hamlet (1603–4), Marston Antonio’s 
Revenge (‘Antonio bosszúja’, 1601) és Henry Chettle Hoffman427 (1602) című 
műve. Ennek a hagyománynak tetőpontját és szintézisét nyújtja nem sokkal a 
századforduló után Thomas Middleton A bosszúálló tragédiája (The Revenger’s 
Tragedy, 1606) című darabja,428 amely számos tekintetben magán hordozza a bos�-
szútragédia másik csúcspontjának, Shakespeare Hamletjének a hatását is. Ahogy 
korábban már említettem, sokáig úgy vélte az irodalomtörténet, hogy A bos�-
szúálló tragédiáját a The Atheist’s Tragedy, or the Honest Man’s Revenge (‘Az 
ateista tragédiája, avagy a becsületes ember bosszúja’, 1611) című darab szer-
zője, Cyril Tourneur írta. Újabban stilisztikai és statisztikai elemzések alapján 
egyértelműen Middletonnak tulajdonítja a szakirodalom. Kétségtelenül számos 
párhuzam van a két darab között, legalábbis ami az extremitásokat illeti. Az 
ateista tragédiája csúcsjelenetében a főgonosz éppen készül lesújtani áldozata-
ira, de kezében megfordul a fejsze, és saját magát fejezi le. Middleton alkotása is 
bővelkedik az erőszak elképesztő képeiben, mégis jóval több, mint „rémdráma”. 
Middleton ebbe a darabba sűrítve felvonultatja a műfaj összes szokásos elemét, 

427  Henry Chettle. The Tragedy of Hoffman or A Revenge for a Father. Five Revenge Tragedies, 
Szerk. Emma Smith (London: Penguin Classics, 2012), 217–84. Chettle tragédiája 1602 körül 
keletkezett, és szintén a Hamlet hatását mutatja, de egyben a bosszútragédiákban megjelenő ana-
tómiai hagyomány egyik betetőződése is. A bujkáló főszereplő a kivégzés után ellopja a vérpadról 
apja holttestét, csontvázát felakasztva, függöny mögött őrzi barlangjában, majd a csontváz mellé 
odaakasztja annak az Othónak a csontvázát is, akit bosszútól vezérelve már ő öl meg és „készít ki”. 
„I have fitted my anatomy / In a fair chain too: father, this youth scorned / When he was set in an 
ascending throne, / To have you stand by him; would he could see / How the case alters! You shall 
hang by him, / And hang afore him too. For all his pride”. 1.3.10–15. Az ilyesfajta színpadi jelenetek 
egyik ihletője kétségtelenül az antik mitológia volt, amely szintén tele van hasonlóan vérfagyasztó 
jelenetekkel, és amelynek újra felfedezése, tanulmányozása és fordítása az angol reneszánsz drámák 
egyik fő forrását biztosította. Hoffman maga is utal a vesztes Marszüaszra, akit vetélkedésük után 
Apollón elevenen megnyúzott.
428  A darabnak mindmáig csak egyetlen hazai színpadra állítása volt: Alföldi Róbert bábszínész–
színész szakos hallgatókkal bábjátékként rendezte meg a drámát 2003-ban.



235

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

kivéve a bosszútragédiák első generációjában még kötelezően megjelenő senecai 
szellemet – erről a Jakab-korra fokozatosan lemondtak a szerzők. Egyben arra is 
kísérletet tesz, hogy cinikus hangvételű paródiát vagy burleszket felépítve meg-
haladja a bosszútragédia kötelékeit. Vindice, a főhős, a középkori moralitásokból 
megöröklött Vice alakjába bújva, a közönségbevonás jellegzetesen reneszánsz 
technikáját alkalmazva prológusként jelenik meg a darab legelején, és a közön-
séghez fordulva metaszínházi szerepben, rendezőként vonultatja fel azokat a 
karaktereket, akik a drámának, azaz az ő darabjának, az általa itt megrendezésre 
kerülő tragédiának a szereplői lesznek.429 Bill Angus szavaival: Vindice karakte-
rét „a metadráma kohójában kovácsolták”, és a darab nemcsak a bosszútragédia 
műfaját, hanem a reprezentációt, a jelölés és a hatalom közötti viszonyt állítja a 
figyelem középpontjába.430

Természetesen egy itáliai város velejéig romlott udvarában vagyunk – ez az 
egyik leggyakoribb helyszíne a kora újkori angol drámának, amely a korabeli 
politikai, udvari, diplomáciai viszonyokat a cenzúra miatt csak közvetett módon 
kritizálhatta. A darab előképeként, akár egy bábu, elvonul előttünk a buja herceg, 
aki kilenc évvel ezelőtt megmérgezte Vindice menyasszonyát, mert nem sikerült 
magáévá tennie. Felvonul egész udvartartása, majd a prológus közepén legna-
gyobb megdöbbenésünkre megtudjuk, hogy a koponya, amit Vindice végig a 
kezében tart, nem egyszerűen az elvárható színházi kelléke, kötelezően morali-
záló, didaktikus memento mori emblémája a darabnak, hanem egy igazi koponya, 
mégpedig Vindice megmérgezett kedvesének, Glorianának a koponyája. Vindice 
azért érkezik vissza ennyi idő elteltével a herceg udvarába, hogy elégtételt vegyen. 
Mintha csak a prológusban megszólított allegorikus Bosszú tökéletes földi 
megtestesítőjévé akarna válni, folyton újabb és újabb fondorlatokon jár az esze. 
A darab fő cselvetése később az lesz, ahogy Vindice fiatal menyecskének öltözteti 
fel a koponyát, méreggel keni be a száját, és a koponya visszamérgez. Vindice kerí-
tői szerepben, teljes sötétségben egy beígért erotikus légyott helyszínére vezeti a 
bujálkodásra minden alkalmat megragadó, kéjsóvár herceget, aki ráveti magát a 
bábura, és a csinos kendőbe bújtatott koponyát vadul csókolgatva megmérgezi 
önmagát – pontosabban „Gloriana”, a koponya vesz elképesztő elégtételt a herce-
gen azzal, hogy megmérgezi. Ezzel azonban nincs vége a bosszúnak: a herceg arra 
panaszkodik, hogy a méreg hatására kirohad a nyelve, ekkor azonban Vindice 

429  Vö. Kiss Attila Atilla. „A tanúság szemiotikája az emblematikus színházban”, 272–84.
430  Bill Angus. Intelligence and Metadrama in the Early Modern Theatre (Edinburgh: Edinburgh 
University Press, 2019), 83.



236

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

felfedi magát, testvére és bűntársa, Hippolito segítségével a herceg nyelvét tőrrel 
a földhöz szegezi, majd arra kényszeríti, hogy végignézze, ahogy fattyú fia felszar-
vazza őt a saját feleségével.

VINDICE	 Öcsém, hozz fáklyát: rémült szemgolyói
	 Döbbenjenek üregbe. Ismered
	 E rémes arcot? nézd: ez Gloriana,
	 Akit megmérgeztél.
HERCEG	 Ő mérgezett meg. […]
VINDICE	 Nyelved még nincs kimarva?
	 Majd mindjárt csönd lesz. Olts fáklyát, öcsém. […]
	 Most elhallgattatunk. A karcsu tőrrel
	 Szegezd le nyelvét, és szív-tájadon
	 Az én kardom. Ha hápog, vége van.
	 Halált nem félve, megtorlunk ma mindent.
	 Ha pislog, s a rút látványt nem lesi,
	 Szemhéját tépjük fel, hogy szemgolyója
	 Mint üstökös süssön a véren át.
	 Meghalsz gonosz: jó a tragédiád. (240)

VINDICE	 Brother, place the torch here, that his affrighted eyeballs
	 May start into those hollows. Duke, dost know
	 Yon dreadful vizard? View it well, ’tis the skull
	 Of Gloriana whom thou poisonedst last.
DUKE	 Oh, ’t’as poisoned me. […]
VINDICE	 What? Is not thy tongue eaten out yet? […]
	 Nay ’faith, we’ll have you hushed. Now with thy dagger
	 Nail down his tongue, and mine shall keep possession
	 About his heart, if he but gasp he dies.
	 We dread not death to quittance injuries, brother.
	 If he but wink, not brooking the foul object,
	 Let our two other hands tear up his lids,
	 And make his eyes, like comets, shine through blood.
	 When the bad bleeds, then is the tragedy good. 

(3.5.146–98)



237

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

Az utolsó sor az angol eredetiben általánosabb érvényt hordoz. Vindice metad-
rámai kommentárja egy kétségbeesett, végletekig hajszolt kísérletet világít meg. 
Middleton nem egyszerűen a horrort hajszolja, hanem a bosszú, a gyilkos meg-
torlás cselekedetét és színpadi képét akarja a végletekig fokozni. A fizikai gyötrel-
meket lelki gyötrelemnek kell tetéznie, ekkor lehet tökéletes a valóságos műalko-
tássá váló bosszú, amelynek színpadi hatása végre képessé válik arra, hogy olyan 
egyértelmű, kétségbevonhatatlan jelentéseket közvetítsen, amelyek feloldják a 
kor ismeretelméleti, reprezentációs bizonytalanságait.

A tragédiát tehát Vindice, a bosszúálló irányítja, a cím azonban kétértelmű: 
kérdés, hogy nem válik-e előbb-utóbb ez a „színjáték”, a különféle álruhák, masz-
kok, cselvetések, stratégiák mögé bújó bosszúálló ügyeskedése saját maga tragé-
diájává: nem leszünk-e a végén a bosszúálló tragikus vesztének tanúi? Ez a folya-
mat431 és ez az elbizonytalanító kettősség végigvonul az egész drámán, folytonos 
iróniát teremtve: a bosszúálló valójában a jellegzetesen reneszánsz neoplatonikus 
eszményt, az ember állandó átváltozásra való képességének mintapéldáját való-
sítja meg,432 de ironikus módon negatív előjellel. Vindice arra törekszik, hogy 
tökéletes bosszúállóvá, a körülötte lévő korrupt udvar szereplőit végérvényesen 
megtévesztő, a bosszút a legtökéletesebb részletekig végrehajtó, bármikor újabb 
álruhát, szerepet, maszkot öltő megtorlóvá, átváltozóművésszé váljon. Mindezt 
azonban nem embertársainak javát szolgálva teszi, hanem, úgy tűnik, magáért 
a szerepért – következésképpen amikor a bosszúsorozat végére ér, amikor már 
nincs több szerep, amit eljátszhatna, nem bánkódik saját végzete, halálos ítélete 
felett. Ha nincs bosszú, ha nincs szerep, akkor ő sincs többé – kitűnő hangu-
latban, dolga végeztének tudatában távozik a színről a vesztőhelyre. Úgy tűnik, 
Middleton a bosszú mint szenvedély által nyújtott identitás lehetőségének ironi-
kus kritikáját is adja a kora újkori szubjektivitás körül kialakuló kérdések köze-
pette: van-e több az emberben, mint a társadalmi szerepek összessége? Létezik-e 
bennünk olyan legbelső, emberi minőség vagy önazonos mag, amely túlmutat a 
társadalmi környezet által meghatározott kényszerítő erőkön – van-e olyan ere-
deti identitás, ahova Vindice a szerepjáték után visszatérhetne, vagy a szerepek 

431  Janet Clare szintén a bosszútragédiák által ábrázolt „bosszúállóvá válás” folyamatszerűségét és 
metateatralitását hangsúlyozza. Revenge Tragedies of the Renaissance, 8, 13.
432  A firenzei neoplatonikusok eszményeihez lásd Szőnyi György Endre. „The Hermetic Revival 
in Italy”. The Occult World. Szerk. Christopher Partridge (London: Routledge, 2015), 51–74, külö-
nösen 59–60. Lásd még a Szőnyi által bevezetett exaltatio elméletet ‘Exaltatio’ és hatalom. Okkult 
szimbolizmus egy angol mágus műveiben. Ikonológia és műértelmezés 7. (Szeged: JATEPress, 1998) 
c. monográfiájában.



238

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

ezért őrölhetik fel végérvényesen önazonosságát, mert nem is volt soha semmi-
lyen önazonos Vindice? Különösen nagy erővel esnek latba ezek a kérdések a 
korabeli protestáns teológia tükrében, amely az ember legbelső, őseredeti érin-
tetlenségéről és tisztaságáról szóló katolikus tan helyett sokkal inkább azt hang-
súlyozta, hogy az ember már mindig is, eredendő természetétől fogva hajlamos 
a rosszra. A kora újkori szubjektum elbukottságának, magára hagyottságnak ez a 
belső, megkeseredett tudatossága párosul az egyre kaotikusabb és kiábrándítóbb 
politikai körülmények kritikájával – ez teszi Middleton és kortársai tragédiáit 
„radikális tragédiákká” Jonathan Dollimore szerint.433

A protestantizmus számos egyéb módon is döntő hatást gyakorolt a kora 
újkor gondolkodására, általános életérzésére, és ez adja az egyik magyarázatot 
arra, miért irányul már a korai Erzsébet-kortól kezdve a Jakab-koron át a tragé-
diák figyelme újból és újból a testre, a haldoklásra, az életből a halálba történő 
átmenetre, a halottakkal, hullákkal való foglalatoskodásra. A reformáció hatására 
kialakuló, korábban tárgyalt tanatológiai válság közepette a közönség emlékeze-
tében, beidegződéseiben még nagyon is éltek a korábbi ábrázolási hagyományok, 
ikonográfiai klisék, emblematikus megjelenítések, és a tragédiák sokszor bizarr 
képeit nem lehetett úgy nézni, hogy azok ne reflektáljanak a memento mori, az 
ars moriendi, a danse macabre képeire és didaktikus, tanító jellegére, fokozott 
színpadi hatást érve el az ironikus, filozofikus vagy moralizáló metaperspektíván 
keresztül. Számos extrém színpadi jelenetet, így például A bosszúálló tragédiá-
jának nyitányát is értelmezhetjük arra tett kísérletekként, hogy a reprezentáció 
kibújjon a hagyomány, a szimbolikus jelentés hálójából: Vindice prológusának 
közepéig a koponya az unalomig ismételt memento mori emblematikus kelléke, 
Middleton azonban egy szempillantás alatt megdöbbentő hatást ér el azzal, hogy 
a koponyát kiveszi a szimbolikus jelentésmezőből, és a közvetlen anyagi valóság 
elemeként, Gloriana lecsupaszított koponyájaként mutatja fel. Ahogy az V.6. alfe-
jezet végén tárgyaltam, hasonló demetaforizációs hatást kelthetett Shakespeare 
Hamletjében a jellegzetesen memento mori sírásójelenetnek az a pillanata, amikor 
Hamlet megtudja, hogy a kezében tartott dolog nem általában véve egy koponya, 
hanem Yoricknak, gyerekkora kedves mulattatójának földi maradványa.

A  Stuart-dráma nagy kérdése, hogy lehetséges-e végérvényesen kibújni a 
ránk rakódott, velünk hordozott hagyományok hatása alól, aminek politikai, 
szubverzív ereje, vagy legalábbis biztonsági szelephez hasonló működése is van. 
Abban a korban, amikor a hivatalos egyházi tanítások már nem tették lehetővé 

433  Dollimore. Radical Tragedy, 139–50.



239

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

a halottakkal, a szellemekkel, a Tisztítótűzzel, az eucharisztiában történő testi 
átváltozással való foglalkozást, a színház vált (legalábbis Angliában) ezeknek a 
társadalmi érzéseknek és témáknak a menedékhelyévé. A bosszútragédia pedig, 
a Spanyol tragédiától kezdve a Hamleten és A bosszúálló tragédiáján keresztül az 
Amalfi hercegnőig különösen alkalmas műfajnak bizonyult arra, hogy ezeket a 
témákat színpadra állítsa. Ennek oka Margaret Owens korábban már hivatkozott 
állítása szerint az, hogy a bosszútragédia olyan dráma, amely magát a gyászt gyá-
szolja, a társadalmi és egyéni gyászmunka elvesztett rítusait jeleníti meg, kollek-
tív emlékezetmunkára fogja a közönséget, hogy a reformáció hatására elfojtott, és 
ezáltal izgalmassá, ugyanakkor traumatikussá váló témák feldolgozását segítse.434

	 A testre és általában a dolgok belsejére irányuló figyelem másik oka a 
korban felerősödő anatómiai érdeklődés volt, amely szintén egyfajta reakció az 
ismeretelméleti bizonytalanságra, a valóság és az illúzió, a felszín és a mélység, a 
látszat és a szubsztancia megkülönböztetésének nehézségére. A nyilvános bon-
colások, a nagy anatómiai színházak európai divatja Angliába is megérkezett, 
Londonban a királynő orvosai és a borbély-sebészek céhe között folyamatos ver-
sengés folyt a kivégzett elítéltek hulláiért. A drámaírók kiaknázták a közszín-
házak és az anatómiai színházak közötti hasonlóságokat, és gyakran írtak olyan 
jeleneteket, amelyek az általános, befelé forduló, a dolgok felszíne, bőre mögé 
hatoló, boncoló érdeklődésről tanúskodnak.435 A test belső felépítésének vizsgá-
lata mélyebb igazságokat, titkokat ígért, és azt az episztemológiai kíváncsiságot 
elégítette ki, ami az egész kora újkort áthatotta.436 Az, hogy a feltárt testek, cson-
kított testrészek a korábbinál is radikálisabban jelennek meg a Stuart-drámában, 
arról árulkodik, hogy a századforduló után mit sem csökkent a jellegzetesen rene-
szánsz anatomizáló igény, és a tragédia továbbra is úgy működött, ahogy Philip 
Sidney jellemezte 1595-ben megjelent poétikájában: a tragédia valóban a dolgok 
felszíne mögé hatol, felnyitja az egyén és a társadalom testén lévő, szövettel fedett 
sebeket, hogy feltárulkozzanak a fekélyek. Ezzel a boncoló tekintettel fordul 

434  Owens. Stages of Dismemberment, 212.
435  Nunn. Staging anatomies, 2, 4. A nyilvános boncolás idővel nemcsak protestáns, hanem kato-
likus területeken is megjelent. A félig magyar Jan Jessenius ( Ján Jesenky, azaz Jeszenszky János 
orvosprofesszor, 1597-től a wittenbergi, 1617-től a prágai egyetem rektora, II. Rudolf és II. Mátyás 
német-római császárok udvari orvosa) 1600-ban többnapos nyilvános boncolást tartott a Hradzsin 
udvarán, melyről nagy monográfiája is megjelent (Anatomia Pragae, Wittenberg, 1601). Lásd még 
Szőnyi. „The Occult Sciences in Early Modern Hungary in a Central European Context”.
436  Vö. Kiss Attila Atilla. „Vérszemiotika”, 627.



240

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

Vindice is Gloriana koponyája felé a prológusban, amit érdemes részletesebben 
is megvizsgálni:

[…] ó, a velőtlen aggkor
Átkos vággyal tölt odvas csontokat! 
És tűz helyett gerjeszt pokolhevet
Egy fonnyadt herceg tékozló erében.
Ó, Istenem, kinek alig van immár
Épp annyi vére, hogy éljen belőle,
Dorbézol, mint egy ifju várományos:
E gondolat 
Tépázza gyötrött szívem húrjait.
	 (Szemlélve a kezében lévő koponyát)
Megmérgezett szerelmem képe te,
Szobám dísze, halál kagylója te,
Eljegyzett hölgyem hajdan ékes arca,
Míg élet és szépség töltötte meg
E sok rovátkát élő csillogással:
Az égbe néző két gyémánt e rút
Gödörökbe volt foglalva – és az arc
Felölmulta mesterséges zománcát
Akármely nő vásárolt arcszinének;
[…] vigadj, vigadj,
Mutasd magad, hízott népség ura,
Hogy háromréteges husod lekopjék
Pucérra, mint ez… (183)

Four ex’lent characters! – Oh that marrowless age 
Would stuff the hollow bones with damned desires, 
And ‘stead of heat kindle infernal fires 
Within the spendthrift veins of a dry duke, 
A parched and juiceless luxur! Oh God! one 
That has scarce blood enough to live upon, 
And he to riot it like a son and heir? 
Oh, the thought of that 
Turns my abused heart-strings into fret.



241

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

Thou sallow picture of my poisoned love, 
My study’s ornament, thou shell of death, 
Once the bright face of my betrothed lady, 
When life and beauty naturally filled out 
These ragged imperfections; 
When two heaven-pointed diamonds were set 
In those unsightly rings – then ‘twas a face 
So far beyond the artificial shine 
Of any woman’s bought complexion […]
[…] Be merry, merry; 
Advance thee, O thou terror to fat folks, 
To have their costly three-pil’d flesh worn off 
As bare as this […]

(1.1.1–47, kiemelések tőlem)

Vindice koponyával a kezében jelenik meg a színpadon egy olyan darab „műsor-
vezetőjeként”, amelyről később kiderül, hogy saját kreálmánya, és a metaszínházi 
keretet már előrevetíti az a bábelőadáshoz hasonlatos produkció, amelyet a szerep-
lők bemutatásakor produkál. Ez a kezdeti jelenet a memento mori és a contemptus 
mundi hagyományok szintézisét nyújtja a nézők számára a kötelező ikonográfiai 
kiegészítőkkel. Megjelenik a kötelező emblematikus koponya, amely ekkorra már 
annyira elterjedt reprezentáció, hogy a Jakab-kori arisztokraták koponya alakú 
figurákkal díszítették az ékszereiket. 437 Ahogy azonban korábban kifejtettem, a 
prológus hatását egy szempillantás alatt felfokozza a nézői elváráshorizont kibil-
lentése a koponya demetaforizációjával: kiderül, hogy nem didaktikus kellékről, 
hanem valódi emberi maradványról van szó.

A Hamlet és A bosszúálló tragédiája közötti párhuzamokra és hasonlóságokra 
számos kritikai elemzés rámutatott már,438 érdekes azonban ezen a ponton meg-

437  „By the end of the sixteenth century, the inanimate skull was so common that it had become 
first an item of fashion and then an object of derision. All classes of society began wearing 
death’shead rings, much in the manner that people today wear religious symbols: some as a genuine 
aid to prayer; some as an outward show of faith; and some, no doubt, as a matter of fashion, because 
everyone else had one”. Phoebe S. Spinrad. The Summons of Death on the Medieval and Renaissance 
English Stage (Columbus: Ohio State University Press, 1987), 23.
438  Vö. pl. Scott McMillin, „Acting and Violence: The Revenger’s Tragedy and Its Departures 
from Hamlet”. Studies in English Literature, 1500–1900, Vol. 24, No. 2, Elizabethan and Jacobean 
Drama (Spring, 1984), 275: „Howard Felperin has recently shown that The Revenger’s Tragedy, 
previously thought to be about the neuroses of its author, or about the decadence of its society, is 



242

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

figyelnünk azt a hasonlóságot, ami a két darab anatomizáló képvilágát összekap-
csolja. Mindkét tragédiában egy ismétlést figyelhetünk meg: Middletonnál a 
prológusban bemutatott koponya jelenik meg újra, amikor később Vindice csalé-
tekként beöltözteti fiatal lánynak, hogy a Herceget lépre csalja. Shakespeare-nél 
a koponyát a sírásó jelenet híres elemeként ismerjük, de ennek a jelenetnek is van 
egy tipológiai előképe, ami bevezeti Yorick koponyájának anatomizálását. Köz-
vetlenül a hús megolvadásásól, feloszlásáról szóló híres kifakadása után Hamlet 
leírja édesanyja arcát, és ezt a leírást elkerülhetetlenül meghatározza, befolyásolja 
a pusztulás és a bomlás közvetlenül előtte felmerülő gondolatvilága:

Hogy mért nem olvad szét a mocskos húsom, 
és bomlik cseppjeire, mint a gőz?! […]
Hogy idáig jutottunk! 
Csak két hónapja halt meg - annyi sincs -, 
kiváló király - hozzá képest ez, mint 
Apollóhoz képest egy szatír. Anyámat 
úgy szerette, még a szélnek se engedte, 
hogy arcát túl erősen simítsa végig. […]
Egy hónap telt el, mikor még a só ki 
sem tisztult vörösre sírt szeméből, és 
félhez ment. Ez bűn, ez a sietség! A 
meggyalázott ágyba így rohanni! Nem 
jó, és semmi jóra nem vezet. 
De szenvedj, szívem, mert hallgatni kell. (ford. Nádasdy Ádám)

really about Hamlet”; 287: „what is morally closed at the end of The Revenger’s Tragedy seems to 
be narratively unfinished, with no-one like Horatio available to promise a recital after the action 
closes. It is the narratively unfinished past that returns to disorient this play, seeking new forms 
and undermining theatrical reassurance. There is no ghost in The Revengers Tragedy. The theater’s 
conventional way of handling the uncanny in revenge drama is here eschewed in favor of other sur-
prises. What could seem more fully oriented than a skull?”; Richard T. Brucher. „Fantasies of Vio-
lence: Hamlet and The Revenger’s Tragedy”. Studies in English Literature, 1500-1900, Vol. 21, No. 
2, Elizabethan and Jacobean Drama (Spring, 1981), 259: „Like Hamlet, Vindice feels compelled to 
set right a world out of joint. He is his play’s chief moral spokesman and its most dexterous assassin. 
Because Vindice epitomizes the aesthetic revenger, the dramatic tensions created by witty violence 
define, to a great extent, our experience of the play. Like Hamlet, The Revenger’s Tragedy is intensely 
poetic, but it assaults us with extreme, often comic violence”.



243

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

O that this too too sallied flesh would melt,
Thaw, and resolve itself into a dew!
[…] That it should come [to this]!
But two months dead, nay, not so much, not two.
So excellent a king, that was to this
Hyperion to a satyr, so loving to my mother
That he might not beteem the winds of heaven
Visit her face too roughly. 
[…] Ere yet the salt of most unrighteous tears
Had left the flushing in her galled eyes,
She married – O most wicked speed: to post
With such dexterity to incestuous sheets,
It is not, nor it cannot come to good:
But break, my heart, for I must hold my tongue.

(1.2.129–159)

Az arc, a szem, a szív és a nyelv itt átvitt értelemben működik, de arra is példa 
egyben, hogy az angol reneszánsz tragédia a posztmodernhez hasonlatos tuda-
tosságot mutat a nyelv anyagiságával kapcsolatban, amely mindig a szubjektum 
irányító képességén túlcsapva működik. Ami a nyelven keresztül elhangzik, az a 
későbbiekben gyakran performatívan és ellenőrizhetetlenül aktívvá válik, és csak 
egy apró lépésre van szükség, hogy a figuratív metaforikából hirtelen a testi cse-
lekvésbe kerüljünk át, hogy a fantáziált bomlás retorikai képei után egyszer csak a 
rothasztó halál nagyon is valóságos látványával találja szembe magát a főszereplő. 
A párhuzamok felfedezéséhez ismét tisztában kell lennünk a színházi térrel, mivel 
a tényleges színpadi előadásban történő megvalósulás módszere előtérbe helyez-
heti a kapcsolatot a fenti monológ és Hamlet későbbi meditációja között Yorick 
maradványai felett, amikor is „Hamlet a koponya törvényszéki rekonstrukciójára 
vállalkozik”.439 Ez a kapcsolat egy lehetőség a szövegben, és akkor valósulhat meg, 
ha a színész például ugyanazokat a kézmozdulatokat használja, amikor szavai-
val és testmozdulataival egyszerre ábrázolja anyja arcát, és amikor megérinti az 
udvari mókamester koponyáját. Hamlet fantáziadús koponya-anatómiája a hús, 
az arc és a nyelv korábbi meditációjának antitípusaként működik, és a tipológiai 

439  „Hamlet undertakes a forensic reconstruction of the skull”. Graham Holderness. „’I covet your 
skull’: Death and Desire in Hamlet”. Shakespeare Survey 60 (2007), 226.



244

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

kapcsolat retrospektív módon jön létre, ha a színész hasonló gesztusokat és moz-
dulatokat tesz a két jelenetben.

Jaj, szegény Yorick! 
[…] Itt csüngtek az ajkai, amiket ki tudja, hányszor összepusziltam... 
Hova lettek a vicceid? A bakugrásaid? A dalok, a rögtönzések, ami-
ken az egész asztal gurult a röhögéstől? Egy se maradt, hogy azzal 
kigúnyold a saját vigyorodat? Leesett az állad? Na menj be most 
bármelyik nagyságos asszonyhoz, és mondd meg neki, hogy ujjnyi 
vastagon is festheti magát, akkor is így fog kinézni.

Alas, poor Yorick! 
[…] Here hung those lips that I have kissed I know
not how oft. Where be your gibes now? your
gambols? your songs? your flashes of merriment,
that were wont to set the table on a roar? Not one
now, to mock your own grinning? quite chap-fallen?
Now get you to my lady’s chamber, and tell her, let
her paint an inch thick, to this favour she must
come.

(5.1.184–194)

Visszatérve Middleton darabjához: a vándorszínészeket instruáló Hamlethez 
hasonlóképpen, de végletesebb változatban Vindice a bábokká változtatott, majd 
később életre keltett testek képében megjelenő karakterek ceremóniamestere, a 
legfelsőbb rendező, aki előkészíti a színpadot saját műsorának kibontakozásához. 
Megjelenése és a színpadi utasítások egyértelműen a középkori moralitásokra és 
misztériumjátékokra emlékeztetnek, amelyek elején a különféle emberi „típuso-
kat” vonultatták fel. Az első néhány sor atmoszférája arra ösztönöz bennünket, 
hogy a jelenetet társítsuk a danse macabre hagyománnyal is, és ez a macabre han-
gulat kitart az egész drámában. 440 Az anatómia már ebben a nyitányban elural-

440  „Vindice will use the imperative mood again and again in staging his productions, assuming 
in turn the roles of prompting devil, sender of death, tempting Vice, and Dance of Death choreog-
rapher; until at last he will look up to Heaven and order his own applause”. Spinrad, Summons of 
Death, 230. A koponyának mint színpadi kelléknek a használatához vö. Douglas Bruster. „The 
Dramatic Life of Objects”. Staged Properties in Early Modern English Drama. Szerk. Gil Harris et 
al. (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 67–96.



245

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

kodik, több mint tíz képet találunk a felbontott testről Vindice monológjában, 
a koponya pedig tragikus ágensként szinte önálló életre kel, amint Vindice útjára 
indítja, hogy mozgásával, a darab dramaturgiai sodrásának fenntartásával lemez-
telenítse, „lenyúzza” az udvar korrupt, élvhajhász lakóit.

A korszak számos tragédiájára oly jellemző „groteszkül felháborító humorról” 
írva Susan Zimmerman kifejti, hogy az élő és élettelen között elhelyezkedő holt-
test kétértelmű státusza fontos eleme volt az angol reneszánsz közhiedelmeknek 
– ezzel a határvonallal és a hullával mint egyfajta zombi-jelenséggel már foglal-
koztam a korábbi fejezetben. A holttest látensen káros vagy akár fertőző erejéről 
szóló korabeli elképzelések adják többek között a kulturális kontextust Gloriana 
koponyájának bemutatásához, amit még tetéz az, hangsúlyozza Zimmerman, 
hogy a kora újkorban kiváltképpen a női holttesteket ruházta fel a közhiedelem 
különös szexuális vonzerővel, sőt, reproduktív képességgel is.441 Hillary M. Nunn 
is felhívja a figyelmet Vindice koponya iránti rögeszméjére, hiszen úgy viszonyul 
Gloriana koponyájához, mintha az még mindig élő ember, működőképes szerv 
lenne. Ráadásul a volt menyasszonyának maradványával folytatott beszélgetés 
minden bizonnyal állandó szokása a bosszúállónak, legalábbis erről tanúskodik 
testvére, Hippolito epés megjegyzése, amit akkor tesz, amikor a színre lépve a 
koponyával kettesben találja Vindicét: „Még mindig a halál maszkján sóhajtasz?” 
„Still sighing o’er death’s vizard?” (1.1.49).442 A koponya színpadi megjelenésének 
hatásához hozzá kell számítanunk a protestantizmussal ismét megjelenő, a mor-
talizmusba vagy „lélekaluvásba” vetett kora újkori hitet is, amely szoros egységet 
képzel el test és lélek között, és amely szerint a test halálával a lélek öntudatlan, 
álomszerű állapotba jut, ami az utolsó ítélet során a test feltámadásával ér véget. 
Ahogy Ács Pál rámutat, a keleti keresztényeknél mindig is létezett ez a nézet, a 
protestantizmuson belül azonban erős megosztottságot szült, akárcsak az úrva-
csorában megtapasztalható krisztusi jelenlét kérdése: Luther megszorításokkal, 
de elfogadta, míg Kálvin határozottan elutasította a tant. Annyi bizonyos, hogy 
Gloriana koponyájának megjelenése, mint megannyi más koponyának és halál 
utáni testrésznek a szerepeltetése a kora újkori angol színpadon, játékba hozza 

441  „In Middleton’s play the shifting symbolic values of Gloriana’s skull serve to activate, as it 
were, the latent power of her original corpse; and the newly dead and eroticized body of Antonio’s 
wife evokes the preoccupation in Renaissance iconography with the sexual/reproductive power 
of the female corpse, seen in phenomena as disparate as the danse macabre and the illustrations 
of anatomical treatises”. Susan Zimmerman. The Early Modern Corpse and Shakespeare’s Theatre 
(Edinburgh: Edinburgh University Press, 2007), 129.
442  Nunn. Staging Anatomies, 142.



246

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

a gondolatot, hogy a testrész jelenléte miatt óhatatlanul számot kell vetnünk a 
lélek jelenlétével is.443

Teljesen egyetértek ezekkel a megfigyelésekkel, ugyanakkor azt is gondolom, 
hogy fontos észrevennünk a nyitójelenetnek azt a nem elhanyagolható aspek-
tusát, hogy Vindice, a műsorvezető-bosszúálló szó szerint boncolásnak veti alá 
Gloriana fejének és arcának verbálisan felépített és vizualizált képét, míg végül 
megérkezik a csupasz koponyához, hogy aztán halálos mozgásba lendítse azt. 
Ennek a koponyának a működése fogja előidézni a herceg és hozzátartozói ana-
tómiáját és halálát a korrupt udvarban. Valójában Vindice Gloriana nyilvános 
és visszamenőleges boncolását mutatja be, amely tipológiai mozgást hoz létre a 
tragédiában, mivel előrevetíti azt a felbomlást, amely a hercegre és szövetségese-
ire vár. Így Vindice prológusa a darab típusaként működik, ennek az anatómiai 
képvilágnak az ismétléseiből áll Vindice drámája mint antitípus.444 Vindice „szer-
zőként és színészként működik ebben a tragédiában”, ugyanúgy, ahogyan Hie-
ronimo a Spanyol tragédia metaszínházi keretein belül, és a koponya disszektív 
munkáját úgy indítja el, hogy belevonja a cselekmény világába, amelyet rendezni 
szándékozik. A jelenet minden bizonnyal emlékeztette a korabeli nézőket arra a 
jelenetre, amelyben Hamlet vizsgálja a sírásó által felszínre hozott koponyát, és 
egyben számos korabeli didaktikus moralizáló hagyomány ikonográfiailag gaz-
dag olvasztótégelye is. A jelenet hatását tovább fokozza a didaktikus koponyát 
demetaforizáló megdöbbentő kinyilatkoztatás, mely szerint a bosszúálló kezében 
lévő földi maradvány egykori szeretőjéhez tartozik. Ez a megrázó pillanat aztán 
mindenképpen kínos nevetésben oldódik fel, amikor a néző megérti a helyzet 
összetettségét: Vindice bizonyára szakszerű lépéseket tett annak érdekében, hogy 
úgy preparálja a régóta halott Gloriana koponyáját, hogy azt először „szobájának 

443  Ács Pál. „A szentek aluvása. Dévai Mátyás és a Patrona Hungariae-eszme protestáns bírá-
lata”. Religió, retorika, nemzettudat régi irodalmunkban. Szerk. Bitskey István – Oláh Szabolcs 
(Debrecen: Kossuth Egyetemi Kiadó, Debreceni Egyetem, 2004), 102. 99–111. Lásd még Ste-
vens. Inventions of the Skin¸133: „Middleton’s evocation of the doctrine of mortalism, however, 
accounts for what some readers have taken to be inexplicable: the soul’s concern for the corpse. 
Investing the corpse with dignity rather than deriding it as ’wormes meat’, mortalism maintains 
that the ’person’, defined as the union of body and soul, lives, dies, and is reborn without ever having 
endured a separation. In other words, the popular heresy maintains the self ’s continuity of identity 
against what Calvin called ‘that violent separation, which nature shunneth’.”
444  A tipológiai szimbolizmushoz lásd A tipológiai szimbolizmus. Szöveggyűjtemény a bibliai és az 
irodalmi hermeneutika történetéből. Ikonológia és műértelmezés 4. Szerk. Fabiny Tibor (Szeged: 
JATEPress, 1998).



247

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

díszévé” („my study’s ornament”, 1.1.15) alakítsa, most pedig az anatómiai műkö-
dés emblémájává tegye saját színjátékában.

Mi az tehát, ami mégis megmenti A bosszúálló tragédiáját attól, hogy azok-
nak a hagyományoknak és reprezentációs technikáknak olcsó paródiájává vagy 
burleszkévé váljon, amelyek a 17. század elejére már közhelyszámba mentek, és 
kezdték elveszíteni didaktikus, moralizáló erejüket? Állításom szerint a darab 
reprezentációs hatékonysága annak a transzgressziónak, áthágásnak a színpadra 
állításából származik, amely a kora újkori boncolások megjelenésével a közfigye-
lem homlokterébe került. Middleton darabjának testi áthágásai szisztematikusan 
anatómiai jellegűek, és a kora újkori néző elé saját létezésének és megszerkesz-
tettségének kérdéseit tárták, azokat a kérdéseket, amelyek a korszak ismeretel-
méleti válságában egyre inkább kiéleződtek. Ezek az anatómiai transzgressziók 
új dimenziót, új mélységet adnak a memento mori hagyománynak ebben a bos�-
szútragédiában. Az emberi lény esendőségének és testiségének előtérbe helyezése 
nemcsak a halandóságára és a halál közeledő idejére emlékezteti a szubjektumot, 
hanem a romlandó, anyagi eredetére is, a benne lévő Másikra, a másik szubjektum 
belső szerkezetével azonos testi valóságára. Huston Diehl azt állítja, hogy a kora 
újkori drámának, éppúgy, mint középkori eredetének, a moralitásnak, az volt a 
feladata, hogy „az emlékezés állapotába hozzon bennünket”,445 de az emlékezés 
rendkívül problémássá vált a reneszánsz Anglia új, megreformált teológiájának 
idején. Michael Neill szerint a bosszú narratívái megkísérlik feldolgozni a tisztí-
tóhely és a közbenjárás eltörlésének traumatikus hatását, és úgy gondolom, hogy 
ennek a tanatológiai válságnak egy másik fontos eleme a téma újonnan felfede-
zett testisége volt, amelyet a reneszánsz emblematikus színház állandóan tudato-
sított, és a közönség „emlékezetébe idézett”. Ez a testiség már sokkal több, mint 
a középkori moralizálás a porról, amelyből mindannyian vétettünk. Felszaggatva 
azokat a varratokat, amelyek a szubjektumot egy korábbi, de immár kizökkentett 
középkori világmodell ideológiájába rögzítették, azt a hatást hozza létre, amelyre 
maga Vindice is utal A bosszúálló tragédiáját nyitó monológ végén: a terrort. Glo-
riana koponyáját szemlélve a színházi néző saját koponyájának ébred tudatára, 
sokkal inkább, mint ahogy arra ikonográfiai reprezentációk tömkelegét nézve 
képes lenne.

Ahogy korábban már láttuk, Vindice azzal fokozza a boncolás képvilágát, 
hogy a harmadik felvonásban, a darab dramaturgiai középpontjában a gon-
dosan megtervezett bosszú során kettős anatómiát alkalmaz. A herceget nem 

445  Diehl. „To Put Us in Remembrance: The Protestant Transformation of Images of Judgment”, 190.



248

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

egyszerűen megkínozza és legyilkolja. A jelenetet úgy tervezi meg, hogy az emberi 
lény egésze testestől-lelkestől szó szerint megsemmisüljön, feloldódjon. A mérge-
zés a leggyakrabban visszatérő elem a darab képeiben. Méreg kerül most Gloriana 
koponyájára, hogy elindítsa azt a folyamatot, amely a herceg arcát ugyanolyan 
rothadó koponyává változtatja, mint amilyenné ő tette Glorianát kilenc évvel 
korábban, szintén méreg segítségével. Amint a herceg fogait megeszi a méreg, a 
nyelvét a földhöz szegezik, és a szemeit kitolni készülnek a bosszúállók. A folya-
matnak azonban be kell hatolnia az ellenség lelkébe is, ezért a herceg kénytelen 
tanújává válni annak, ahogy felesége felszarvazza őt fattyú fiával a szomszéd szo-
bában. Vindice mértéktelen testi és lelki gyötrelemnek teszi ki a herceget, és köz-
ben folyamatosan figyeli, mintha csak azt a pillanatot akarná tetten érni, amikor 
az ember átbillen az életet és a halált elválasztó határon. Nem löki át a herceget 
ezen a határvonalon, inkább hosszasan billegteti rajta, mintha egy kísérlet tanúi 
lennénk, amelynek az a célja, hogy felfedje a test és a lélek elválasztódásának rej-
télyét, ami a reneszánsz anatómiai színházak és nyilvános boncolások célja is volt. 
Még jobban megérthetjük a jelenet által keltett hatást és szorongást, ha figye-
lembe vesszük, hogy a hóhér és az anatómus szerepei a korban nem váltak olyan 
egyértelműen szét, mint ahogy azt ma talán feltételeznénk.446

Vindice mint fő-fő bosszúálló felülmúlja a többieket, mégpedig azért, mert 
képes teljes mértékben azonosulni azokkal a szerepekkel, amelyeket el akar sajá-
títani. Ezt mutatja Gloriana kezdeti metaforikus felboncolása, kitartó erőfeszí-
tése a korrupt udvar tagjainak megnyúzására, és könyörtelen önvizsgálata abban 
a folyamatban, hogy minél messzebb kerüljön eredeti önmagától. Hóhér-ana-
tómusként és a mulatságok metaszínházi mestereként felnyitja az őt körülvevő 
társadalom testében, valamint a saját lelkében és elméjében fekvő fekélyeket, de 
ez a folyamat elkerülhetetlenül teljes önfelboncolásához vezet. Az emberi lény-
ben rejlő végtelen átváltozási lehetőségekről, az önátalakítás képességéről szóló 
neoplatonikus tanítás élő, bár inverz, negatív előjelű emblémájává válik. A kora 
újkor ellentmondásosságára, és különösen a bosszútragédiákra jellemző, hogy 
a metamorfózisnak ez a művészete végül nem a végső reneszánsz önmegvalósí-
tásba torkollik, ugyanis azok a szerepek, amelyeket a bosszúálló felvállal, teljesen 

446  „In the past, however, such a finely drawn distinction between the art of the healer and the 
skills of the executioner did not exist. On the contrary, early-modern understanding of the human 
body is firmly anchored in the willingness of the body’s investigators to participate in the execu-
tion process in claiming for the anatomy table the bodies of the executed. […T]here was very little 
distance between the ritual of execution and the opening of the body to knowledge.” Sawday. The 
Body Emblazoned, 79–80.



249

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

felemésztik eredeti személyiségét – már amennyiben volt egyáltalán ilyen eredeti 
identitás a szerepjátékot megelőzően: ahogy korábban láttuk, a protestantizmus 
teológiájának több irányzatában is pontosan ez a legbelső, mindig is romlatlan 
identitás, belső mag válik kérdésessé. Vindice bosszústratégiái együtt járnak öna-
natómiájával, amely egy végső anatómiai fordulaton keresztül saját szétdarabo-
lásával végződik, és így válik a dráma „a színházi önfeladás és önfelejtés szemlél-
tetésévé”.447 Annak ellenére, hogy a vesztőhelyre viszik, a bosszúálló elégedetten 
távozik a darab világából, mert rájön, hogy a bosszú feladatának teljesítésével, 
további szerepek és eredeti identitás nélkül nincs visszatérés egy olyan pontra, 
ami továbbra is legitimálhatná saját létezését.448

VI.2. „MIK VAGYUNK MI? CSAK BOLTHAJTÁSOS 
SÍROK, HOLT FALAK.” AMALFI HERCEGNŐ

A másik híres-hírhedt Jakab-kori tragédia, John Webster Amalfi hercegnő (The 
Duchess of Malfi, 1612–13) című darabja szintén a bosszúdráma hagyományából 
táplálkozik, de egyben el is távolodik attól.449 Bár főbb szereplői néhány kivétellel 
egy hercegi család tagjai, fontos elmozdulást képvisel az úgynevezett családi tra-
gédia (domestic tragedy)450 felé, amely egyrészt a karakterek belső, családi mikro-
kozmoszába enged bepillantást a korábbi történelmi, udvari, politikai színterek 

447  McMillin. „Acting and Violence: The Revenger’s Tragedy and Its Departures from Hamlet”, 275.
448  „In The Revenger’s Tragedy, the tragedy of the revenger is revenge. For as Vindice declares at 
the end of the play in a final expression of iconoclastic immolation: ‘‘Tis time to die when we are 
ourselves our foes’ (5.3.110). When there is no longer a distinction between subject and object, 
death is perhaps the only state that makes ideological sense”. Streete. Protestantism and Drama in 
Early Modern England, 217.
449  A tragédia a magyar színpadon is a kevés számú, de ismert Shakespeare-kortárs drámák közé 
tartozik, bár csak 1995-ben volt az ősbemutatója Telihay Péter rendezésében a Miskolci Nemzeti 
Színházban. Ezt követően rendezte Tim Carroll a Bárka színházban 2000-ben, Koltai M. Gábor 
2006-ban a nyíregyházi Móricz Zsigmond Színházban, és Balázs Zoltán 2009-ben a Nemzeti 
Színházban. A másik híres Webster-tragédiát, A fehér ördögöt már jóval az Amalfi hercegnő első 
bemutatója előtt, 1984-ben rendezte Zalaegerszegen Ruszt József, aki Marlowe két darabjával, a 
II. Edwarddal (Szolnok, 1968) és a Doktor Faustusszal (Budapest, Várszínház, 1978) elkezdte a 
„rekanonizálás” folyamatát, és elsőként bolygatta meg a makacsul ellenálló, kizárólag Shakespeare 
és Ben Jonson által uralt magyarországi reneszánsz színházi kánont.
450  A domestic tragedy alműfaj kiemelkedő darabja a William Rowley – Thomas Dekker – John 
Ford szerző-hármas The Witch of Edmonton (‘Az edmontoni boszorkány’, 1621) című drámája.



250

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

helyett, másrészt a főrangú vagy arisztokratikus szereplőkön, előkelőségeken túl 
kiterjeszti a figyelmét a köznépi és köznapi emberekre, az alsóbb néprétegek sor-
sára. Webster drámáinak további fontos jellemzője, hogy elődjeivel szemben és 
kortársaihoz képest is nagy függetlenséget, erős jellemet kölcsönöz a női fősze-
replőinek. Akárcsak másik fontos tragédiájának, A fehér ördögnek (The White 
Devil, 1611–2) Vittoriája, Amalfi hercegnő is önálló akarattal rendelkező, szuve-
rén személyiség, megelőlegezve azt, ahogy a későbbi, Károly-kori dráma általában 
véve egyre nagyobb önállósággal ruházza fel a női szereplőket.

Az Amalfi hercegnő kapcsán rögtön a címben megjelölt főszereplő nevénél 
ellentmondást tapasztalunk. A fiatalon megözvegyült női főszereplő arra törek-
szik, hogy a patriarchális társadalom és a feudális szokásrend szabályainak és 
elvárásainak kötelékéből kibújva önálló akarattal rendelkező nőként vegye saját 
kezébe sorsának irányítását. Szerelmes lesz, és maga választja új férjét, a közrendű, 
társadalmi rangban hozzá nem illő Antoniót, birtokainak intézőjét, és a frigyből 
gyerekeik is születnek. Párválasztása és az életét meghatározó döntései mellett a 
fenyegetések ellenére töretlenül kitart, mindeközben azonban soha nem tudjuk 
meg igazi nevét – mindvégig csak Amalfi hercegnőként szerepel. Ez fokozatosan 
még nagyobb ellentmondássá nő, mert magában hordozza a dráma legsúlyosabb 
kérdését, a hercegnő igazi tragédiáját. Bármennyire törekszik is, nem bújhat vég-
képp ki azokból a társadalmi kötelékeiből, amelyeket neve jelképez; akárhogy 
akar is függetlenedni két fivérétől, a hatalommániás bíborostól és a vérfertőző 
gondolatokkal viaskodó, eszelőssé váló Ferdinándtól, a férfiak nem engedhetik, 
hogy felboruljon a férfiközpontú politikai status quo. Az ellentmondás, vagyis 
a darab filozófiai paradoxona a következő: ahogy az a hercegnő halála órájában 
kiderül, ez a név önmagában mégsem jelent semmit, nem garancia sem az öna-
zonosságra, sem a boldogulásra: csupán társadalmi közmegegyezésen alapuló, 
metafizikus tartalommal feltöltött címke. Mielőtt a fivérek által felbérelt hóhé-
rok megfojtanák, megjelenik nála öregembernek álcázva a darab látszólagos 
főgonosza, Bosola, aki tragikus iróniát teremtve bejelenti, azért érkezett, hogy 
megfaragja a hercegnő síremlékét. Az úrnő nem érti, kérdéseivel felelősségre 
vonja, igyekszik saját identitását kinyilatkoztatni, ebben a helyzetben azonban a 
név már semmit nem jelent, ahogy ezt Bosola a vanitas hagyomány retorikájából 
táplálkozva részletesen feltárja:



251

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

HERCEGNŐ	 Ki vagyok?
BOSOLA	� Féreglárvákkal teli szelence; a legjobb esetben is 

csak egy félig kiszáradt múmia kenőcsös tégelye. 
Mi ez a hús? […] A testünk gyarlóbb anyag annál 
a papírbörtönnél is, amibe a kisfiúk zárják a le-
gyeket. […]

HERCEGNŐ	 A hercegnőd vagyok, nem?
BOSOLA	� Nagy dáma lehetsz, annyi biztos, mert a ribillió 

kiült a homlokodra: nem ok nélkül kezd őszülni 
a hajad húsz évvel előbb, mint egy vidám fejőlá-
nyé. […]

HERCEGNŐ	 Én még Amalfi hercegnő vagyok.
BOSOLA	 Ettől nem tudsz aludni: a dicsőség
	 Ragyog távolból, mint jánosbogár,
	� Közelről nem hevít: fakó, sivár.

(358, ford. Vas István)451

DUCHESS	 Who am I?
BOSOLA	� Thou art a box of worm-seed, at best but a salva-

tory of green mummy. What’s this flesh? A little 
cruded milk, fantastical puff-paste. Our bodies 
are weaker than those paper prisons boys use to 
keep flies in. […]

DUCHESS	 Am not I thy Duchess?
BOSOLA	� Thou art some great woman, sure, for riot begins 

to sit on thy forehead (clad in gray hairs) twenty 
years sooner than on a merry milkmaid’s. […]

DUCHESS	 I am Duchess of Malfi still.
BOSOLA	 That makes thy sleep so broken.
	 Glories, like glowworms afar off shine bright,
	 But look’d to near, have neither heat nor light.

(4.2.125–47)

451  A magyar fordítás forrása: Angol reneszánsz drámák II. Szerk. Szenczi Miklós (Budapest: 
Európa, 1961), 283–394. Az angol szöveget a következő forrásból idézem: English Drama 1580–
1642. Szerk. C. F. T. Brooke és N. B. Paradise (Lexington: D.C. Heath and Company, 1933), 
645–86.

https://larryavisbrown.com/duchess-of-malfi-act-4-scene-2/#Glories


252

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

Webster tragédiája a kora újkori szubjektivitás kialakulása körül feltorlódó művé-
szi, politikai, filozófiai kérdésekre reflektáló, nagy drámák sorába illeszkedik: mi 
az ember a rárakódott társadalmi szerepek, címek, rangok, hagyományok nélkül? 
Mennyi igaz abból, amikor a halál küszöbén valaki azt mondja: „Én még Amalfi 
hercegnő vagyok”? A „hercegnő” szó olyan társadalmi jelölőnek bizonyul, ami 
addig van csak érvényben, amíg a hatalmi viszonyrendszer ezt megengedi: ha az 
egyén kikerül a metafizikai erőtérből, címkéitől megfosztva már csak esendő, 
pőre ember, hús és vér elegye, ahogy azt a megbomlott elméjű Lear is kijelenti 
Shakespeare tragédiájában:

LEAR	� Neked jobb volna a sírban, mint itt, csupasz testtel áll-
ni a tomboló ég alatt. Ennyi volna csak az ember? Néz-
zétek meg jól. Te nem veszed el a hernyótól a selymet, 
a marhától a bőrt, a birkától a gyapjút, a pézsmától az 
illatszert. Ugye? Mi hárman már meg vagyunk ront-
va: te vagy az igazi. Körítés nélkül az ember csak ez 
a szegény, pőre, kétlábú állat, amilyen te vagy. (ford. 
Nádasdy Ádám)

	� Why, thou wert better in thy grave than to answer 
with thy uncovered body this extremity of the skies. – 
Is man no more than this? Consider him well. – Thou 
owest the worm no silk, the beast no hide, the sheep 
no wool, the cat no perfume. Ha! Here’s three on ’s 
are sophisticated. Thou art the thing itself. Unaccom-
modated man is no more but such a poor, bare, forked 
animal as thou art.

(3.4.99–104)

Akárcsak Shakespeare, Webster is mindent relativizál, ezért Bosola is csak látszó-
lag a leggonoszabb szereplő. A darab elején a reneszánsz tragédia három típuska-
rakterének elegyeként jelenik meg: a folyton zúgolódó, elégedetlen kritikus (the 
malcontent), a machiavellista gazember (the tool villain) és a bosszúálló hagyo-
mánya keverik benne.452 Vice karakterként lép a színre, de első mondata rögtön a 

452  Jane Marie Luecke. „The Duchess of Malfi: Comic and Satiric Confusion in a Tragedy”. Stu-
dies in English Literature, 1500-1900. 4.2. Elizabethan and Jacobean Drama (Spring, 1964), 280.



253

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

bosszútragédiák szellemalakját is felidézi: „Még egyre zaklatlak” (286). Az angol 
eredetiben „I do haunt you still” (1.1.30), azaz: még mindig kísértelek, mondja a 
Bíborosnak, akinek évekkel korábban bérgyilkosként tett szolgálatokat, és most 
gályarabként letöltött büntetése után visszatér, hogy méltó jutalmát kérje, vagy 
legalábbis némi figyelmet követeljen.

Érdemes elidőznünk Bosolának ennél a nyitó, „kísérteties” mondatánál, ami-
vel bemutatja magát, ugyanis a kifejezés magába sűríti a reneszánsz bosszútragé-
diák dramaturgiájának azt a kulcsfontosságú elemét is, amelyre a Derrida által 
ihletett újabb kritikai irányzat, a hantológia mutatott rá.453 Amikor Bosola „kísér-
tetként” lép színpadra, nemcsak azt fejezi ki, hogy a Bíboros múltja lezáratlan és 
lezárhatatlan, mert az eltussolt, elfojtott történetek maradványai, képviselői vagy 
következményei bármikor visszaköszönhetnek, traumává alakulva az egyéni és 
a kollektív emlékezetben. Azt is megjeleníti a kísértő Bosola, hogy a múlt maga 
mindig körülöttünk lebeg, és kísértetként befolyásolja, meghatározza a jelenün-
ket: hiába akarjuk a jelenhez képest meghatározni magunkat, a jelen mindig csak 
a múlthoz képest válik jelentésessé, ahogy a jelölő folyamat elemei mindig csak 
nyomként, mindig egyfajta megelőzöttségben, korábbi jelölőkhöz viszonyulva 
válnak működőképessé a jelenlét metafizikáját dekonstruáló derridai olvasatban. 
Ez a hantológiai meghatározottság különösen erősen jelent meg a kora újkori 
tanatológiai és ismeretelméleti válság idején. Episztemológiai értelemben kife-
jezte azt a hatást, amelyet a kibillent, megkérdőjelezett, de még mindig erősen 
jelen lévő középkori, magas szemioticitású világmodell gyakorolt a megjelenőben 
lévő új típusú, mechanikus világmodell elemeire. A reformáció által bevezetett 
nagy horderejű teológiai, szertartásrendi változtatások miatt kialakuló tanatoló-
giai válsággal kapcsolatban pedig azoknak a halottaknak a jelenlétét tematizálja 
a szellem és a kísértés metaforikája, amelyekre már nem irányultak a közbenjá-
rás rítusai, amelyekkel elvesztette a protestáns szubjektum a korábban közvetle-
nebbnek megélt kapcsolatot, de ennek a traumatikus veszteségnek a szelleme ott 
kísért a reneszánsz tragédia hulláiban, szellemeiben, élet és halál között lebegő, 
liminális karaktereiben. Lukas Szrot érvelése szerint a kora modern tragédiák 

453  „A hantológia vagy fantomológia fogalma Jacques Derrida neologizmusa, amelyet Marx 
kísértetei című esszéjében dolgozott ki részletesen. A hantológia a ’kísértet’ és ’ontológia’ szavak 
összeolvadásából származó spektropoétikai fogalom, amely a nyugati gondolkodás azon sajátos 
történeti időérzékét kívánja megnevezni, amely folyamatosan újratermeli a ’rosszul időzítettség’, a 
’kizökkent idő’ tapasztalatának fantomszerű alakzatait.” Miklósvölgyi Zsolt. „’Mint aki múltat és 
jelent összenyit, áramoljanak egymásba’. A Párhuzamos történetek kísérteties térpoétikájáról.” Alföld 
70 (2019/8), 89.



254

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

kísértetjárásainak hatása alatt lévő karakterek azt a bizonytalanságot, ambivalen-
ciát testesítik meg, amely később „az igazság utáni társadalom episztemikus alko-
tóeleme lesz”. Két kor között egy átmeneti állapotban, a múlt kísértete és az elérni 
remélt, másfajta jövő közé vetve, hit és kételkedés között őrlődve, a metafizikus 
bizonyosság helyett a vágyott empirikus bizonyosság nyomában, a bizonyítékke-
resés, a végtelenségig folytatható kutatás, a dolgok lezárásának elodázása köze-
pette Hamlet habozása előrevetíti a „modern ember kettős természetét”.454

Hiába „kísért” Bosola, a hatalmasságok ugyanúgy kihasználják, mint koráb-
ban, így a valójában kétszintű drámában a hercegnő mellett ő is főszerephez jut a 
középpontba helyezett tanulási folyamata révén. Melvin Seiden a darab „intellek-
tuális gondolkodójának” tartja Bosolát, aki a kora modern társadalom hirtelen 
átalakulásai miatt bekövetkező elidegenedéstől szenved.455 Fokozatosan kiábrán-
dul az ármánykodó bíborosból és a megháborodott, féltékeny Ferdinándból, uta-
sításukra még elteszi láb alól a hercegnőt, de utána már annak maga választotta 
férje, Antonio pártjára áll. Nem lenne azonban Websterhez méltó a tragédia, ha 
hiányozna belőle a tragikus véletlen. Amikor a végérvényesen csalódott Bosola 
már kész arra, hogy a rajta élősködő felbujtói ellen forduljon, abban a hiszem-
ben, hogy a sötétben Ferdinánd áll előtte, tévedésből halálra sebzi Antoniót, akit 
immár akár saját élete árán is igyekezett volna megvédeni. Felkiáltásába belesűrű-
södik a Stuart-kor politikai légkörének, a predesztináció tana miatt őrlődő pro-
testáns szubjektumnak, az egész késő reneszánsznak minden bizonytalansága: 
„Antonio! / Kit megmentettem volna életemmel! / A  csillagok teniszlabdái 
vagyunk csak, / S arra szállunk, amerre ők ütöttek” (388, „Antonio! / The man 
I would have sav’d ’bove mine own life! / We are merely the stars’ tennis-balls, 
struck and banded / Which way please them. [5.4.53–5]). Amikor az utolsó jele-
netben végre leszúrja a bíborost és Ferdinándot, ő maga is halálos sebet kap, és a 
következőképpen búcsúzik az élettől:

454  Lukas Szrot. „Hamlet’s Father: Hauntology and the Roots of the Modern Self ”. Fast Capita-
lism 16.2 (2019), 91. A hantológiához lásd még: Edyta Lorek-Jezińska. „Shakespeare, Authority 
and Hauntology”. Multicultural Shakespeare: Translation, Appropriation and Performance 17: 32 
(2018). 21–34; Derrida Marx-szelleme. Szerk. Karikó Sándor (Budapest – Szeged: Gondolat – 
Szegedi Lukács Kör, 1997). A hantológia és a szemiózis kapcsolatához lásd Azcaráte. „Introductory 
Chapter: Semiotic Hauntologies of Ghosts and Machines”, 4–5.
455  „We should note that Bosola’s behaviour is characteristically that of ’the intellectual’ in a 
double sense: he is insistently articulate and analytical; but at the same time he suffers from the 
intellectual’s disease of alienation; […] a man without class […] socially and morally anomalous”. 
Seiden. The Revenge Motif in Websterian Tragedy, 51.



255

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

BOSOLA	 Ó, végem van! Mik vagyunk mi?
	 Csak bolthajtásos sírok, holt falak,
	 Visszhangtalan romok. Jó éjszakát! (393)

	 O, I am gone! –
	 We are only like dead walls, or vaulted graves,
	 That ruin’d, yields no echo. (5.5.96–8)

Szavai az egész tragédiát keserű iróniába burkolják. Nemrégiben még Bosola állt 
a hercegnő elé azzal, hogy síremlékét jött kifaragni, most pedig ő maga azonosítja 
kozmikus metaforában önmagát és az egész emberi fajt a dráma képvilágának 
központi elemeként működő hideg síremlékkel. Ez a kapcsolat is igazolni látszik 
a fenti megállapítást, hogy a családi tragédiába hajló darabnak két főszereplője 
van. Az egyik Amalfi hercegnő, aki egy idő után, ha kimondatlanul is, már saját 
vesztére készül, fokozatosan saját síremlékévé alakítja át önmagát az ars mori-
endi hagyományt visszhangozva, és sztoikus nyugalommal, büszkén és hallatlan 
egyedi tartással néz szembe saját halálával akkor is, amikor a gyilkosok már a 
nyakára tekerik a kötelet. A másik főszereplő a durva, gyakran pórias, erőszak-
ban edződött, de legbelül a jóra mégis képes Bosola, aki túl későn ábrándul ki a 
magas körök, a hatóságok, az egyházi méltóságok és világi hatalmasságok rom-
lottságából. A tragédiának így erős politikaellenes, aktuális társadalomkritikai 
felhangja volt, de a sorozatosan visszatérő végletes, bizarr színpadi megoldásokat 
az utókor sokáig nem értette. Ferdinánd táncoló őrülteket szabadít húgára, hogy 
akaratosságáért megbüntesse és a kétségbeesésbe kergesse, előtte azonban vak-
sötét szobába vezeti, és Antonio keze helyett egy hulla levágott, jéghideg kezét 
adja a kezébe, majd ezek után felfed egy kivilágított jelenetet, ahol a hercegnő 
saját férjének, Antoniónak és gyermekeinek a hulláit pillantja meg. A közönség 
számára az „élőképről” később kiderül, hogy csak viaszfigurákból áll, de a jelenet 
megdöbbentő hatása rátelepszik a cselekmény hátralévő részére.

Koltai M. Gábor, aki rendezte is a tragédiát, a darabról írt elemzésében utal T. 
S. Eliotra, aki szerint „Webster a halál megszállottja volt”, és felhívja a figyelmet 
arra, hogy a dráma olyan korban született, „amelynek fogalma sem volt, hogyan 
reagáljon a körülötte zajló változásokra, s ahol a színházcsinálók egyik legfőbb 
gondja az volt, hogy ha a pestis áldozatainak száma eléri a törvényben előírt heti 



256

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

harmincat, akkor bezár a színház.” 456 Cseicsner Otília rámutat, hogy „szokás őt 
kárhoztatni azért, hogy Forddal együtt jelentős mértékben hozzájárult a Jakab-
kori dráma, különösen a tragédia hanyatlásához, miközben elfeledkeznek arról, 
hogy drámai kísérletezése során korántsem öncélúan vitte végletekig a Shakes-
peare kései probléma-színműveiben, románcaiban ez idő tájt ábrázolt értékválsá-
got. Talán épp a széteső drámai szerkezetben formailag is tükröződő értékválság 
indította színházainkat a nyolcvanas évektől a szóban forgó művek bemutatásá-
ra”.457 Az irodalomtörténet sokáig nem tudott mit kezdeni ezekkel az extrém szín-
padi tablókkal, ahogy az olyan hosszadalmas, elnyújtott haldoklási jelenetekkel 
sem, mint amilyen Amalfi hercegnő készülődése a halálra Bosola kezei között.458

A mai befogadó számára bizarrnak, túlfűtöttnek vagy szélsőségesnek tűnő 
jelenetekre csak a darabokat átható általános tanatológiai érdeklődés, a haldoklás-
sal, a halállal és a gyászolással kapcsolatos kora újkori gondolati válság vizsgálata 
ad magyarázatot. Webster tragédiájának viaszfigurái is koherens értelmezésbe 
illeszthetők, ha felfedezzük, hogy Antonio és gyermekei pontosan úgy lehettek 
elrendezve ebben a jelenetben, mint egy síremlék szobrai vagy faragványai. Ez a 
színpadi kép pedig kapcsolatban van a Hercegnő halálra készülődésével és Bosola 
végső szavaival: a halottakról való megemlékezés motívumaként a tragédia egé-
szét szervező gondolatritmusba és egységes tanatológiai képvilágba illeszkedik, 
amely az angol reneszánsz kultúrában a reformáció hatására állandó változásban 
volt459, és amelynek hátterében az áll, amit Michael Neill „a halál kora újkori vál-
ságának” nevezett.460

Nemcsak a halálról való gondolkodás, a síremlékek státusza és a társadalmi 
emlékezetmunka mintázata változott meg a reneszánszban: minden mozgásba 
lendült, ahogy azt a II. fejezetben érzékeltetni igyekeztem. A modern, empi-
rikus megfigyelésre és kísérletezésre támaszkodó természettudományos gon-
dolkodás kialakulásának első lépései keveredtek az érvényben lévő analogikus 

456  Koltai. „A  bomlás geometriája”, 48–49. Websterhez lásd még uő „Nárcisszusz tükre. Az 
incesztus rétegei Webster Amalfi hercegnőjében”. Theatron 15. 2 (2021), 127–137.
457  Cseicsner. „Az iszonyat krónikái”, 24.
458  Nem csupán Shakespeare hősei, Hamlet, Othello vagy Desdemona haldokolnak hosszasan 
és jó néhány drámai soron keresztül, hanem a kora újkori tragédia számtalan karaktere is. Ahogy 
az V.5. alfejezetben kifejtettem, az élet és halál közötti lebegés, az átmenet a kor központi témája, 
hiszen a reformáció által előidézett egyik fő változás a halálhoz való újfajta viszonyulás. A kérdésre 
még visszatérek a következtetésekben.
459  David M. Bergeron. „The Wax Figures in The Duchess of Malfi”. Studies in English Literature 
1500–1900. 18. 2. (1978), 338.
460  Neill. Issues of Death, 15, 202.



257

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

világszemlélet spirituális töltésű jellegzetességeivel, a szimpatikus mágiával, az 
alkímiával, valamint a korábbi populáris hagyományokkal, babonákkal, népi hie-
delmekkel. Ebben az átmeneti korban a drámákban mind gyakrabban megjelenő 
„tudományos” kísérletezéseket legalább annyira lehet az új kor tudományainak, 
az empirikus érdeklődésnek az előszeleként értelmezni, mint a letűnőben lévő 
világkép maradványaiként, de semmiképpen nem intézhetjük el őket egyszerűen 
mint babonás „áltudományokat”, ahogy azt Németh László tette a fejezet beve-
zetőjében idézett véleményében.

VI.3. „MOST POKOLRA SZÁLLUNK.” 
ÁTVÁLTOZÁSOK

A jelenet kulturális beágyazottságát figyelmen kívül hagyó mai befogadó meg-
mosolyoghatja, vagy Németh Lászlóhoz hasonlóan áltudományosnak tekintheti, 
a korabeli néző ellenben titokzatos, újfajta tudás letéteményesének tarthatta azt 
a könyvet, amelyet a szorult helyzetben lévő Beatrice fedez fel a nászéjszakára 
készülődve férje, Alsemero szobájában a Thomas Middleton – William Rowley 
szerzőpáros Átváltozások (The Changeling, 1622) című tragédiájában.

BEATRICE	 Nagy Ég! Igazi orvosi szobácska,
	 Körül üvegcsék, rajt minden a név;
	 Maga javára orvosol bizonnyal,
	 Mi nagy emberre s bölcsességre vall.
	 Mily kézirat ez itt? Kisérlet könyve,
	 Titkok a természetben. (445, ford. Németh László)461

	 Bless me! A right physician’s closet ’tis, 
	 Set round with vials, every one her mark too.
	 Sure he does practice physic for his own use,

461  A magyar fordítás forrása: Angol reneszánsz drámák II. Szerk. Szenczi Miklós (Budapest: 
Európa, 1961), 395–480. Az angol szöveget a következő forrásból idézem: English Drama 1580–
1642. Szerk. C. F. T. Brooke és N. B. Paradise (Lexington: D.C. Heath and Company, 1933), 911–
42. Online forrás: https://emed.folger.edu/sites/default/files/folger_encodings/pdf/EMED-
Change-reg-3.pdf 

https://emed.folger.edu/sites/default/files/folger_encodings/pdf/EMED-Change-reg-3.pdf
https://emed.folger.edu/sites/default/files/folger_encodings/pdf/EMED-Change-reg-3.pdf


258

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

	 Which may be safely call’d your great man’s wisdom.
	 What manuscript lies here? The Book of Experiment,
	 Call’d Secrets in Nature. (4.1.20–25)

Beatrice, Alicante kormányzójának lánya szeszélyes, szenvedélyes, felelőtlen, csa-
pongó teremtés. Alonso de Piraquo udvarol neki, ő azonban Alsemerót kedveli, 
ezért leküzdi minden iszonyát, amit szolgája, a kelésekkel borított, csúf Deflo-
res iránt érez, és megkéri, tegye el láb alól a kérőt. Deflores, aki reménytelenül 
szerelmes úrnőjébe és mérhetetlenül kívánja, rögvest elfogadja a megbízást, de 
kijelenti, hogy megkéri majd az árát. Beatrice meggondolatlanul rááll az alkura, 
nem törődve azzal, milyen drága lesz is az az ár, Deflores pedig, miután megölte 
Alonsót, és bizonyítékként bemutatja a megdöbbent Beatricének a kérő levágott 
ujját a rajta lévő gyűrűvel együtt, magát Beatricét, szenvedélyének legfőbb tárgyát 
kéri fizetségül. Hiába esdekel Beatrice, hiába kínál pénzt, Deflores visszautasítja 
az ilyesfajta fizetséget, és azzal zsarolja, hogy elárulja, ha nem lesz az övé. Deflo-
res elveszi jutalmát, és beszélő nevének megfelelően deflorálja a kelepcébe került 
Beatricét, aki az ágyasává alacsonyodik, és innentől a dráma kettejük folyamatos 
menekülése a lelepleződés elől. Beatrice Alsemero felesége lesz, de a nászéjszakán 
kiderülhetne, hogy már nem érintetlen, ezért cselhez kell folyamodnia: még szűz 
szolgálólányát, Diaphantát beszéli rá arra, hogy a sötétben elfoglalja a helyét a 
mit sem sejtő férj mellett az ágyban. A szeszélyes Beatrice, akinek kedve és aka-
rata folyton változik,462 időközben rájön, hogy Diaphanta, aki immár túl sokat 
tud (és ráadásul Alsemero ágyában is túl sokáig időzik), később esetleg ellene 
tanúskodhat, ezért őt is megöleti Defloresszel.

Beatrice szép, Deflores csúnya; a főcselekmény szereplői épeszűek, míg a másik 
fő helyszínen, a bolondokházában párhuzamosan játszódó mellékcselekmény 
szereplői őrültek, legalábbis ez a látszat. Kiderül azonban, hogy Beatrice belülről 
egyáltalán nem mondható szebbnek, mint Deflores, és az „épelméjű világ” sokkal 
több őrületet és őrületes dolgot tartalmaz, mint a megháborodottak intézménye. 

462  A darab angol címének számos lehetséges jelentése közül ez az egyik: a changeling szeszé-
lyes, kiszámíthatatlan személyt is jelenthet. A  hyppalage retorikai alakzataként is felfoghatjuk 
ugyanakkor a címet, olyan nyelvi működésként, amikor egy bizonyos tárgynak vagy jelenségnek 
tulajdonítható cselekvést, történést egy másik tárgyhoz kapcsolunk, amellyel nincs logikai kap-
csolatban. Ebben az értelemben azt látjuk, hogy a cím mint hyppalage összekapcsolja Beatricét és 
Deflorest, amennyiben a Beatricében uralkodó utálat és a megvetés átalakul szerelmi szenvedéllyé, 
míg Deflores taszító külseje leírja Beatrice romlott belsejét. Lásd Michelle O’Callaghan. Thomas 
Middleton, Renaissance Dramatist (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2009) 138. 



259

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

A  tragédia a többszintű cselekmény bevett, korabeli technikáját alkalmazza, 
ahol a mellékszál (vagy akár mellékszálak, mint például Shakespeare Szentivá-
néji álomjában) kommentálja, újabb és újabb perspektívába helyezi a főcselek-
ményt. A bolondokháza egyáltalán nem ferde tükre a nemesi társadalom világá-
nak: nagyon is hűen tükrözi az Alicante várában eluralkodó mentális és morális 
káoszt – a tragédia uralkodó perspektívája „az őrület optikáján” keresztül műkö-
dik.463 A darab azt feszegeti, hogy milyen csalóka a felszín, és mégis milyen nehéz 
mögéje hatolni – ebben az ismeretelméleti érdeklődésben osztozik a korábban 
említett tragédiákkal. A szexualitástól, testábrázolásoktól, betegségképektől túl-
fűtött Átváltozások különleges vonása, hogy a legelső sortól kezdve („Templom-
ban láttam meg először őt…”) nemcsak az érzékiségre, hanem az érzékszervekre 
és az érzékelésre koncentrál, újból és újból visszatérve a szem, a látás, a vizuális 
tapasztalás megbízhatatlanságához, a látvány mögött rejlő valóság megragadá-
sának nehézségéhez. A főszereplők színlelnek, cselt vetnek, félrevezetik környe-
zetüket, szerepet játszanak, folyamatosan színészként lépnek tehát fel: a tragédia 
ugyanúgy magán hordozza a jellegzetes kora újkori metaszínházi jegyeket, mint 
a többi korabeli dráma. A látáson kívül már az első jelenetben sorozatosan fel-
bukkan a szaglás, az ízlelés, a tapintás, és a hallás is, a szubjektumot az affektív 
tapasztalatok által meghatározott entitásként állítva elénk. A világ emberi meg-
tapasztalásának összes médiumát felsorakoztatva alkot a tragédia egyedi képvi-
lágot, ugyanakkor kezdettől fogva hangsúlyozza azt is, mennyire félrevezetőek, 
csalókák, torzítóak lehetnek ezek a látszólag közvetlen tapasztalatok: a világ és 
az ember között feszülő mediális közvetítettséget nem hidalja át semmi, még a 
test sem. Az egész darabon végigvonul az az irónia, amit Beatrice rövid „példa-
beszéde” hordoz: ő oktatja a látás megbízhatatlanságáról Alsemerót, holott ő lesz 
később a dráma fő szemfényvesztője, a látszat, a tettetés, a megtévesztés álcája 
mögé rejtőző szerepjátékos:

Légy megfontoltabb, jó uram,
Itéletünknek őrszeme a látás,
Arról, mit lát, jól kell itélnie;
De néha túl gyors, s köznapi dologról

463  J. M. Duffy. „Madhouse Optics: The Changeling”. Comparative Drama Vol. 8, No. 2 (Summer 
1974), 194. A többszintű cselekmény hagyományához, valamint a karakterek, a motívumok és a 
képvilág párhuzamainak, tükörrendszerének értelmezéséhez lásd Richard Levin. The Multiple Plot 
in English Renaissance Drama (Chicago – London: University of Chicago Press, 1971), 34–48.

https://www.jstor.org/stable/i40051174
https://www.jstor.org/stable/i40051174


260

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

Csodát mesél, amit ha ellenőriz,
Itéletünk vaknak mondhatja majd. (400)

Be better advised, sir: 
Our eyes are Sentinels unto our judgements, 
And should give certain judgement what they see; 
But they are rash sometimes, and tell us wonders
Of common things, which when our judgements find,
They can then check the eyes, and call them blind. (1.1.74–79)

A nyitójelenet vége a korabeli anatómiakönyvek jellegzetes ábrázolását, az önma-
gát nyúzó ember képét idézi fel, és így anatómiai képvilággal keretezi az önis-
meret, az önvizsgálat problematikáját (a motívummal részletesen foglalkozom a 
VII.7. alfejezetben). Miután „a kígyó” készségesen felemeli a földről úrnője elej-
tett kesztyűjét, a csúf szolga látványától utálkozó Beatrice Deflores elé dobja a 
másik kesztyűjét is, és azt mondja: „Fogd s húzd le saját bőröd is vele” (405).464 
Erre mintegy riposztként, az első jelenet utolsó mondataival, amikor már egy-
maga van csak a színpadon, Deflores a kora modern tragédiák jellegzetes Vice 
szerepébe lépve már a közönséghez beszél, kétértelmű, buján erotikus szavaival 
bevonva a nézőket a darab érzékszerveken keresztül túlfűtött, egyszerre érzéki és 
anatomizáló világába. Ebben minden bizonnyal részt vett testbeszéde, kézmoz-
dulata is, hiszen nem mindegy, hogy az „itt”-nél csak a kesztyűre mutat-e, vagy 
egyben a távozó Beatricére is:

Kegy, mely pokollal érkezik. Kicserzett
Bőröm, tudom, inkább viselné egy pár
Táncos topánban, mint hogy ujjamat
E héjba dugjam itt. (405)

Here’s a favor come; with a mischief: Now
I know she had rather wear my pelt tanned
In a pair of dancing pumps, than I should thrust my fingers
Into her sockets here. (1.1.241–44)

464  „Take ’em and draw thy own skin off with ’em”. (1.1.240)



261

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

Az elme betegségeinél, amelyekkel a bolondokházában találkozunk, sokkal 
veszélyesebbek és súlyosabbak a lélek bajai: a lelkiismeret, az erkölcs romlott-
sága, a belülről elhatalmasodó betegség kiömlik a világra, és a ragály, a méreg, 
az elterjedő fertőzöttség képeiben csúcsosodik ki. Ahogy a várúr, Vermandero 
mondja az első jelenetben a jövevényeket üdvözölve, Alicante vára „szembeötlő 
helyre, hegyfokra” épült, de belül titkokat őriz. Alsemero és kísérője, Jasperino 
fokozatosan betekintést nyer a citadella rejtelmeibe, a kör alakú erődítményt 
ugyanakkor női szimbólumként is felfoghatjuk, ahogy a petrarkista szerelmi köl-
tészetben is hagyományosan bevehetetlen várként vagy kastélyként jeleníti meg 
az elérhetetlen hölgyet a költő. Vermandero mint családi és politikai pátriárka 
a várhoz és a lányához való hozzáférést egyaránt uralja. A citadellába való belé-
pés azonban nemcsak az áhított nőhöz való hozzáférést jelenti, hanem Beatrice 
lelkének, és általában az emberi természet megismerésének metaforájává válik. 
Amikor Alsemero gyanakodni kezd, és barátjával arról beszélnek, hogy Beatrice 
tisztessége nagyon is kétségbe vonható, ismét előkerül a Sidney-féle fekély képe 
mint a felszín alatt megbújó romlottságot elfedő, a megismerést akadályozó fel-
szín kifejezése:

JASPERINO	 Tapintsd ki jól most; holmi könnyű próba
	 Nem tár fel ily fekélyt, mely attól tartok,
	 Gennyel teli. (472)

	 Touch it home then, ’tis not a shallow probe
	 Can search this ulcer soundly, I fear you’ll find it
	 Full of corruption. (5.3.7–9) 

„Ne jöjj közel, uram; ragályt viszek rád” (477; „Oh, come not near me, sir; I shall 
defile you. [5.3.181]) – mondja apjának Beatrice, miután Alsemero őt is, Deflo-
rest is szembesíti eddigi üzelmeikkel, és lelepleződnek. Hogy saját maga vessen 
véget a játszmának, Deflores először Beatricét, majd saját magát is leszúrja. „Most 
pokolra szállunk” (478; „now we are left in hell.” [5.3.196)] – mondja Deflores 
haldoklási jelenetük csúcspontján, Beatrice apja azonban az egész darab univer-
zumát summázza válaszában: „Mind ott vagyunk; kört írt körénk keze” (478; 
„We are all there; it circumscribes [us] here.” [5.3.197]).

A darab számos értelmezési lehetőséget nyitva hagy. Azzal, hogy a reneszánsz 
drámák jellegzetes jelentéslebegtető technikáját alkalmazza, és nem kötelezi 



262

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

el magát egyértelműen súlyos morális ítéletek kinyilatkoztatása mellett, a saját 
korában merésznek, akár lázítónak is tűnhetett. Vajon Beatricét saját, túlságo-
san is önálló és akaratos személyisége hajtja, és önnön szenvedélyeinek martaléka 
lesz, vagy a körülmények szerencsétlen összjátékának lesz menthetetlen áldozata, 
mintha a sorsa eleve predesztinált lenne? Megkedveli-e a viszolyogtató, de szolgá-
latkész Deflorest, vagy a hányinger kerülgeti, valahányszor ágyba bújnak? „Nem 
tudjuk eldönteni, hogy egy szánni való, kétségbeesett, a szégyenbe belepusztuló 
áldozatot látunk-e, vagy egy a bűnben igazi önmagát megtaláló, velejéig rom-
lott gonosztevőt” – foglalja össze Szemerédi Fanni a darab eldönthetetlenségeit 
a tragédia legutóbbi hazai színpadra állításáról, a Budaörsi Latinovits Színház 
2017-es Maskarák465 címmel futó előadásáról írt kritikájában.466 Maga a színpadi 
tér is a darab fent elemzett ambiguitásának, az őrült és a normális világ közötti 
határok folyamatos egymásba mosódásának és inverziójának a kifejezése. A ren-
dezésnek ezt a térkezelési bravúrját Almási Zsolt kritikája látja meg kitűnően, 
érdemes hosszabban idéznünk:

Az előadásban mindennek pontosan meghatározott helye és ideje 
van, a játék koherens és félelmetesen egy irányba mutat, egyetlen 
kérdést tesz fel: az őrült világ a színpadot kettéválasztó fémkeret 
melyik oldalán helyezkedik is el, hátul, ahonnan előjönnek a szí-
nészek, vagy előtte, ahol ugyanúgy játszanak az őrülteket ellátó 
intézmény lakói és az intézményen kívül őrjöngő normális embe-
rek. A  díszlet (Soki) minimalitása szépen megteremti a színmű 
fojtogató, kellemetlen világát, ahol a plafonig érő, itt-ott nyitható, 
megmászható, de egyúttal megkerülhetetlen többfunkciós fémke-
ret egyszerre tagolja állandóan változó kül-és belvilággá a játékte-
ret, ahol ugyanott van a templom szent tere és a hálószoba, ahol 
az egyesülés különböző formái jönnek létre, de ugyanitt található 
az elmegyógyintézet, a kastély, a várfal, a magánlak is. A színpad 

465  Budaörsi Latinovits Színház, 2016.11.19. Rendező: Berzsenyi Bellaagh Ádám; koreográfus: 
Jaross-Giorgi Viktória; fordította: Hamvai Kornél; dramaturg: Kovács Kristóf; díszlettervező: 
Sokorai Attila; jelmeztervező: Pető Kata; De Flores: Ilyés Róbert; Beatrice-Joanna, Vermandero 
lánya: Bohoczki Sára; Alsemero: Ódor Kristóf. A darabot rendezte korábban Ács János a Kapos-
vári Csiky Gergely Színházban (1980), Simon Balázs a Vígszínházban (1996), és Rusznyák Gábor 
a kecskeméti Katona József Színházban (2011).
466  Szemerédi Fanni. „A szépség (és) a szörnyeteg” Revizor – a kritikai portál. 2017. 03. 05.
https://revizoronline.com/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szin-
haz/ 

https://revizoronline.com/hu/cikk/6553/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/hu/cikk/6553/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/hu/cikk/6553/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/hu/cikk/6553/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/hu/cikk/6553/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/


263

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

multifunkcionális fala azonban nemcsak elválaszt, hanem össze is 
köt, hiszen mivel egyszerre több teret jelöl, elhomályosítja az éles 
határvonalat az intézményben kezeltek őrülete és az intézményen 
kívül élők látszólagos normalitása között.467

A darab nemcsak az értékítéleteket és értelmezési lehetőségeket lebegteti, hanem 
folyamatosan egymásba folyó, liminális tereket hoz létre, feloldva a szilárd válasz-
tóvonalat a normalitás és az őrület, a közösség regeneratív képességét megőrző 
termékenység és a perverz, buja vágy társadalmilag létrehozott, ám gyakran kont-
rollálhatatlan kategóriái között.

VI.4. „MI EZ A REJTVÉNY?” 
KÁR, HOGY KURVA

Nem holmi szeszély vagy meggondolatlanság miatt, de Beatricéhez hasonlóan 
ugyanígy érzelmi és társadalmi csapdába kerül Annabella, a Károly-kor kiemel-
kedő és szintén nagyon ellentmondásos tragédiájának, John Ford Kár, hogy 
kurva (’Tis Pity She’s a Whore; Vas Istvánnak a korabeli cenzúra hatására tom-
pított fordításában: Kár, hogy ká) című drámájának női főszereplője. A darabot 
valamikor az 1620-as évek második felében írhatta a szerző, 1633-ban jelent meg 
először kvartó kiadásban, témája a testvérszerelem. A vérfertőzés nyílt ábrázolása, 
az elképesztő szerelmi erőszakba torkolló szenvedély borzadályt keltő színpadi 
megjelenítése miatt sokáig igyekezett tudomást sem venni róla a 17. század utáni 
irodalmi kánon, kihagyták a szerző drámáinak 1831-es összkiadásából, és a szer-
kesztők sokszor a címet megváltoztatva igyekeztek legalább annak radikalitását 
tompítani. A 20. század második felében születtek csak meg azok a megközelíté-
sek, amelyek a korabeli vallásos és politikai feszültségek és ellentmondások tükré-
ben az individuális szenvedély és a társadalmi parancs összeütközésének nagysza-
bású tragédiájaként tudták értelmezni a darabot. „Mintha Tarantino írta volna 
újra a Romeo és Júliát” – hirdette a Magyar Színház a 2010-es előadását468, és a 

467  Almási Zsolt. „Őrjítő, halálos szerelem: Middleton–Rowley: Maskarák a Budaörsi Latinovits 
Színházban”. Prae irodalmi és kultúratudományos folyóirat. 2017. 01. 20. https://www.prae.hu/
article/9539-orjito-halalos-szerelem/
468  Pesti Magyar Színház, Budapest, 2010. 09. 30. Rendező: Koltai M. Gábor; fordította: Vas 
István; dramaturg: Sediánszky Nóra; díszlettervező: Vereckei Rita; jelmeztervező: Tihanyi Ildikó; 

https://www.prae.hu/article/9539-orjito-halalos-szerelem/
https://www.prae.hu/article/9539-orjito-halalos-szerelem/


264

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

kamaraterem szűk terében felépített díszlet központi elemét, a nagy plexiasztalt 
egy boncterem kellékének és a reneszánsz lakomák színterének elegyeként írta le 
a darab egyik kritikusa.469

A pármai polgár, Florio házában vagyunk, ahol a bolognai egyetemről haza-
térő Giovanni beleszeret húgába, Annabellába. Bonaventura atya hiába próbálja 
lebeszélni, a fiatalember a vallásos tanítás és a társadalmi morál helyett a szenve-
dély parancsára hallgat, megvallja szerelmét Annabellának, akinek nevelőnője, 
Putana segít megszervezni találkáikat és eltitkolni viszonyukat. Előbb-utóbb 
sor kerül azonban Annabella és kérője, Soranzo főnemes esküvőjére, és amikor 
kiderül, hogy Annabella már terhes, dühtől tajtékzó férje szobafogságra ítéli. 
A cselekmény bosszúdrámába illő fordulatot vesz. Soranzo mindenáron igyek-
szik kinyomozni, hogy ki szarvazta fel, és hű szolgája, Vasques ki is szedi a tit-
kot Putanából, akit a fiatal szeretőkkel való cinkosságáért megvakítanak. Anna-
bella saját vérével ír levelet Giovanninak, hogy figyelmeztesse az őt fenyegető 
veszélyre, Giovanni azonban szenvedélyétől elvakítva semmibe veszi az üzene-
tet, és elmegy Soranzo születésnapi ünnepségére. Belátva, hogy a körülmények 
összeesküdtek ellenük, és soha nem lehetnek boldogok egymás mellett, Giovanni 
belopózik Annabella szobájába, és egy csók közben leszúrja, majd kitépett szívét 
tőrére tűzve beront a mulatozók közé, hogy fennhangon kihirdesse szerelmét a 
nő iránt, aki immár halott, és akinek szívét a szörnyülködő vendégsereg előtt fel-
mutatja. Mielőtt Vasques pribékjei rárontanak, és megölik, még leszúrja Soran-
zót is, de előbb megvallja, hogy közös gyermeküket, az Annabella méhében lévő 
magzatot is megölte:

GIOVANNI	 Tettem fénye e napot
	 Megvakította, délből éjszakává.
	 Uraim, ínyenclakomára jöttek,
	 De lakmározni jöttem én is, dúsabb
	 Lelőhelyen, mintsem ékkő, arany Felérhetné;
	 egy szív ez, uraim,
	 Egy szív, mely az én szívem sírja lett:
	 Nézzék meg jól, ráismernek talán?

Giovanni: Pál András; Annabella: Darabont Mikold m.v.; Soranzo, főnemes: Horváth Illés; Vasquez: 
Gula Péter. Köszönöm a színház vezetésének, hogy az előadás felvételét rendelkezésemre bocsátotta.
469  Kovács Dezső. „Rémségek asztala”. Revizor – a kritikai portál. ttps://revizoronline.com/hu/
cikk/2703/ john–ford–kar–hogy–kurva–magyar–szinhaz/ A  bosszútragédia és a kortárs film 
kapcsolatához lásd Matuska. „A fikció szentsége”.

https://revizoronline.com/hu/cikk/6553/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/hu/cikk/6553/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/hu/cikk/6553/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/hu/cikk/2703/john-ford-kar-hogy-kurva-magyar-szinhaz/
https://revizoronline.com/hu/cikk/2703/john-ford-kar-hogy-kurva-magyar-szinhaz/


265

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

VASQUES	 Mi ez a rejtvény?
GIOVANNI	 Annabella szíve.
	 Miért riadoznak? Esküszöm, övé:
	 E tőr szántotta fel gyümölcshozó 
	 Méhét, e tőr szerezte meg nekem
	 A dicsőséges hóhér hírnevét.

(115, ford. Vas István)470

GIOVANNI	 The Glory of my Deed
	 Darkened the midday Sun, made Noon as Night. 
	 You came to feast My Lords with dainty fare,
	 I came to feast too, but I digged for food
	 In a much richer Mine then Gold or Stone
	 Of any value balanced; ’tis a Heart, 
	 A Heart my Lords, in which is mine entombed, 
	 Look well upon ’t; d’ee know ’t?
VASQUES	 What strange riddle’s this? 
GIOVANNI	 ’Tis Annabella’s Heart, ’tis; why d’ee startle? 
	 I vow ’tis hers, this Dagger’s point plowed up
	 Her fruitful womb, and left to me the fame 
	 Of a most glorious executioner. (5.6.22–33)

A szerelmese vértől gőzölgő, kivágott szívét a bosszú emblematikus fegyverére 
tűző, magából kivetkezett férfi őrjöngő alakjáról, a tragédia zárójelenetéről sokáig 
azt tartotta az irodalomtörténészek többsége, hogy túlmegy minden határon, 
tűrhetetlen végletekig viszi az egyébként is egyre „dekadensebb” Stuart-dráma 
felfokozott szenvedély- és erőszakábrázolását. A tragédia képvilágát, rendszert 
alkotó motívumkészletét alaposabban szemügyre véve viszont láthatjuk, hogy 
ugyanaz a kétértelműség, eldönthetetlenség szervezi, mint az Átváltozásokat 
és általában a kora újkori drámát. Ennek az ambivalenciának a totális színházi 
hatást nyújtó felmutatására tesz nagyszabású kísérletet Ford. A zárójelenet nagy 
tablóját lehetséges a reneszánsz emblémahagyomány jól ismert szimbolikus ábrá-
zolásaira épülő etikai kinyilatkoztatásként értelmezni, amelyben összegződnek 

470  A magyar fordítás forrása: John Ford. Kár, hogy ká. Ford. Vas István (Budapest: Európa, 
1984). Az angol szöveget az alábbi forrásból idézem: John Ford. ’Tis Pity She’s a Whore and Other 
Plays. Szerk. Marion Lomax (Oxford, New York: Oxford University Press, 1995), 165–239.



266

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

a „szív nyelvtanáról”, az őszinte és végső áldozatra is kész szerelmi odaadásról, a 
megbánásról és lelki megújulásról szóló moralizáló utalások.471 Sokkal ironiku-
sabb vagy cinikusabb, illetve a kora újkori ismeretelméleti és teológiai bizony-
talanságok fényében sokkal elkeseredettebb olvasata (és színpadra állítása) is 
lehetséges azonban a jelenetnek, amelyben végül is annak vagyunk tanúi, hogy a 
leghevesebb szenvedélyek, a legőszintébb érzések és a legtisztább morális szándé-
kok ellenére a szív csak egy darab hús, a bosszúálló tőrére tűzött belsőség, amely-
ben nem lakozik semmi fennköltebb dolog.472

Magyarországon a tragédiát Bodolay Géza rendezésében 1984-ben a Szegedi 
Nemzeti Színház, Zsámbéki Gábor rendezésében szintén 1984-ben a budapesti 
Katona József Színház állította színpadra, legújabb produkciója pedig a Magyar 
Színházban volt 2010-ben Koltai M. Gábor rendezésében. A klausztrofóbiás 
érzetet keltő, kisebb hentesüzem belső, csempézett helyiségére hasonlító szűk tér-
ben a színpad középponti eleme egy hosszan elnyúló plexiasztal, amelyen, mint 
egyfajta boncasztalon, „terítékre kerülnek” a szereplők szenvedélyei, frusztrációi, 
elfojtott tudattartalmai. A rendezés, ahogy erre az előadást megfejteni igyekvő és 
jórészt pozitív kritikák rámutattak, nem takarékoskodik a vérrel. Fáy Miklós egy 
sor kortárs filmrendezővel és a filmes technikával hozza kapcsolatba az előadást: 
„Kétségtelen, hogy Tarantino a legkönnyebben kimutatható filmes hatás, de jelen 
van még Oliver Stone, Peter Greenaway és David Lynch, a filmes ízléssel nincsen 
semmi baj, komikus szörnyűséggel ömlik, fröcsköl, tocsog a vér”.473 Koltai Tamás 
Tarantino mellett a modern, kísérletező magyar színházi hagyományokon belül 
a Ruszt József által elindított vonallal rokonítja a produkciót, és találóan anató-
miai képpel írja le a tragédia alapproblémáját: „A reneszánsz világa már régen 
levált a sötét középkorról, annyira viszont mégsem, hogy a tragédia gócát, a tiltott 
testvérszerelmet ne akarná kioperálni magából”.474 Kovács Dezső még a darab 
korabeli, jellegzetesen késő reneszánsz anatómiai kulturális hátterét is megem-
líti: „[…] nagy nyomatékot kap az előadásban a kései reneszánsz korának test-
kultusza, az emberi működés anatómiai vizsgálata is: a csinos bőrönddel, mozgó 

471  Manuel J. Gómez Lara. „The Grammar of the Heart: Emblems and Theatrical Strategies in 
John Ford ’s Tragedies”. Parergon 33. 3 (2016), 171.
472  Vö. Neill. Issues of Death, 36. A test és a szenvedélyek szerepéhez a Stuart-drámában lásd 
Zenón Luis Martínez. In Words and Deeds. The Spectacle of Incest in English Renaissance Tragedy 
(Amsterdam – New York: Rodopi, 2002), 169–212.
473  Fáy Miklós. „Játék a szívvel”. Mozgó Világ 36. 14 (2010. november) http://epa.oszk.
hu/01300/01326/00121/MV_EPA01326_2010_11_08_8.htm
474  Tarján Tamás. „Micsoda kor!” kultura.hu 2010. 10. 01. https://szinhaztortenet.hu/record/-/
record/OSZMI412274 

http://epa.oszk.hu/01300/01326/00121/MV_EPA01326_2010_11_08_8.htm
http://epa.oszk.hu/01300/01326/00121/MV_EPA01326_2010_11_08_8.htm
https://szinhaztortenet.hu/record/-/record/OSZMI412274
https://szinhaztortenet.hu/record/-/record/OSZMI412274


267

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

laboratóriumával közlekedő tudós doktor (Végh Péter), ha teheti, mintát, 
kenetet vesz az elébe kerülő testekből, s élvezettel és elmélyülten vizsgálgatja a 
megszerzett leleteket”.475 Jászay Tamás teszi a legfontosabb kijelentést a rende-
zés jelentőségéről: arra hívja fel a figyelmet, mennyire fontos a kánon felett ural-
kodó, kisszámú és kultikusan kezelt klasszikuson kívül más szerzőket is elővenni: 
„Shakespeare-en túl is van élet (vagy esetünkben inkább: halál) – ha Koltai M. 
Gábor magyar színházbeli rendezésének mindössze ennyi volna a tanulsága, már 
örülhetnénk, de a premier túlmutat önmagán. […] a hazai színházi kánont és 
éltetőit is figyelmezteti az előadás, hogy a Shakespeare – Molière – Csehov tri-
umvirátus mellett bizony mások is éltek és írtak”.476

Giovanni a feje búbjától a derekáig Annabella vérétől iszamós, amikor vál-
lán a lemészárolt szerelmének megcsonkított hullájával áll előttünk. Takarásban 
történik, de mozdulatai alapján nem nagyon lehet kétségünk afelől, hogy súlyos 
hentesmunkát végzett Annabella testén, és erről meg is bizonyosodunk kicsit 
később, mikor egy kis ajándékdobozt lóbálva megjelenik Soranzo ünnepségén. 
A dobozka titokzatos tartalma feszültséget kelt, így még nagyobb lesz a megdöb-
benés, mikor Annabella véres szíve kerül elő belőle. A tragédia nagyjelentében 
nézetem szerint valóban az a nagyszabású késő reneszánsz–manierista kérdésfel-
tevés kap megdöbbentő kifejezést, amely mindig ott lappang a kora újkori angol 
tragédiákban, és amit a darab kritikusainak nem sikerült felismerniük: lehetsé-
ges, hogy a szív nem más, mint izomszövet, és minden egyéb használata, jelentése 
csak a saját kitalációnk, nyelvjátékunk, ami ugyanakkor olyan játék, amely felett 
mégsem uralkodhatunk teljességgel, hiszen a játék túlcsap rajtunk? Egyedül Fáy 
Miklós említi, bár nem dicsérő szándékkal, hogy a rendező Koltai M. Gábor 
talán legfőképpen tényleg a szívvel, a vérrel, a szemmel kapcsolatos kora modern 
kíváncsiságot és izgatottságot akarta a posztmodern közönség elé tárni. Kriti-
kája végén azt mondja: „[…] ha az előadásból képeket kell fölidézni, mégis ezek 
maradnak: vér, vér, vér, víz, test, szem, csak amíg ezek járnak a fejemben, elfelej-
tem, hogy miről is akart szólni a darab”. Nem lehetetlen, hogy a darab erről akart 
szólni, pontosabban arról, hogy mi a kapcsolat hagyományos megnevezések és 
anyagi valóság, örökölt tudás és újító tapasztalati megismerés, hitbéli bizonyosság 

475  Kovács Dezső. „Rémségek asztala”. Revizoronline.hu 2010. 10. 04. https://revizoronline.
com/john-ford-kar-hogy-kurva-magyar-szinhaz/ 
476  Jászay Tamás. „Vérbő tragédia”. Színház 2010.12. http://szinhaz.net/2010/12/28/jaszay-ta-
mas-verbo-tragedia/

https://revizoronline.com/john-ford-kar-hogy-kurva-magyar-szinhaz/
https://revizoronline.com/john-ford-kar-hogy-kurva-magyar-szinhaz/
http://szinhaz.net/2010/12/28/jaszay-tamas-verbo-tragedia/
http://szinhaz.net/2010/12/28/jaszay-tamas-verbo-tragedia/


268

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

és retorikai kiszámíthatatlanság között. Ki gondolta volna, hogy végül véres való-
sággá válhat az a nagyszerű mondat, hogy „add nekem a szíved”?

Giovanni (Pál András) Annabella szívével a Magyar Színház produkciójában

Margaret Owens szerint a dráma zárójelenete a „metaforátlanításnak”, azaz az 
általam korábban bevezetett terminus értelmében a demetaforizációnak a legbot-
rányosabb példája a reneszánsz színpadon.477 Valóban, mintha folyamatosan azzal 
fenyegetőzne a test a kora újkori tragédiákban, hogy a szerelem retorikájának, a 
szív diszkurzusának, a megismerés útjába álló felszíneknek a bőrét felhasítva elő-
bújik. A feltárulkozó test, a várandós szerető testéből kivágott szív azonban nem 
fed fel semmilyen titkot, kiderül róla, hogy csak egy darab belsőség. „Miféle fur-
csa rejtvény ez?” (What strange riddle is this?) – Vasques kérdése az összes kora 
újkori, testre és tudatra irányuló, a lélek útjait fürkésző anatomizáló kísérletet, 
boncoló próbálkozást magába sűríti, valódi válasz azonban egyelőre nem érkezik. 
Hiába keressük a szenvedélyt a klasszikus humorelmélet alapján a test uralkodó 
nedveiben, hiába nyitjuk fel Sidney „kelevényeit”, hiába igyekszünk Lear király 
módjára boncolással utánajárni, mi csontosodhatott meg Regan szíve körül,478 

477  Owens. Stages of Dismemberment, 219.
478  Lásd a 330. jegyzetet.



269

VI. Szenvedélyek anatómiája: végletes kísérletek és újítások a Stuart-drámában

és hiába nyitná fel Annabella Giovanni mellkasát az általa felajánlott tőrrel 
(1.2.216). Nem a test gépezete fog ezekről a titkokról árulkodni. Bármekkora is a 
korabeli érdeklődés a boncolások, nyilvános anatómiák, a test korábban szentnek 
és sérthetetlennek hitt templomát felnyitó próbálkozások iránt, kiderül, hogy az 
anatómia itt hasztalan, a törekvésnek másra, az elmére, a lélekre vagy éppenséggel 
a rációra kell irányulnia, amely a felemelkedőben lévő modern, karteziánus világ-
modellben egyre inkább leválasztódik a testről. A kora újkori dráma anatomizáló 
kísérletei után a Stuart-dráma nem is annyira dekadens, inkább szenvedélyes, a 
szenvedélyeket és testeket egyszerre boncoló nagy és végletes kísérletei után a 
restauráció és a 18. század klasszicizmusa lemond erről a boncszínházról, és a pol-
gári társadalom politikai és spirituális folyamatainak a modern szubjektumra tett 
hatását más felfogásban jeleníti meg.





271

VII. Kettős anatómia:  
a tudat boncolásától a test  

anatómiájáig a Macbethben

A budapesti járókelőkkel előfordulhatott 2013 közepén, hogy a város nyilvános 
hirdetési felületein egymástól nem messze három különleges anatómiai repre-
zentációt is láthattak, és mindhárom megjelenítésnek köze volt a színházhoz. 
A legfrissebb plakát a Maladype Színház új produkcióját, a Macbeth/Anatómia 
című előadást reklámozta, melynek bemutatója 2013. szeptember 6-án volt a 
Trafóban. A másik kettő az előző évből maradt kint, és mindkettő a kora modern 
anatómiai színház posztmodern örökösét, a plasztinált testeket felvonultató 
anatómiai kiállítást hirdette. Az első, 2008-as budapesti kiállítás után ugyanis 
2012-ben már két anatómiai látványosság is vetélkedett egymással a fővárosban. 
A „The Human Body” és a „Bodies 02” kiállítás anyagai sok mindenben szinte 
megegyeztek egymással, az alkalmazott technológia is a Gunther von Hagens 
által szabadalmaztatott eljárásra épült, és a 2008-as, háromszázezer embert vonzó 
kiállítás után ezek az újabb események még népszerűbbnek bizonyultak.479 Nem 
csoda, és a mindent átható posztmodern anatómiai érdeklődést jól szemlélteti, 
hogy a kortárs magyar színpadon is megjelent ez a perspektíva, amely a kora 
modern anatomizáló szokásokkal való összecsengése miatt egyedi megvilágításba 
helyezte Shakespeare tragédiáját.

Az anatomizálás nem először jelent meg valamely Shakespeare-dráma kap-
csán hazai színpadon: bizonyára volt olyan dráma- és színházkedvelő, akinek 
a tudatában Bódy Gábor 1981-es, Szikora Jánossal együtt megvalósuló, győri 

479  „2008-ban az utcán állt a sor a Vam Design Center előtt, mert az emberek igazi holttestekből 
készített preparátumokat akartak nézni. Kiderült, hogy több mint 300 ezer magyar érdeklődik 
fokozottan az anatómia iránt, vagy legalábbis ennyien szeretnek borzongani egy kiállítóteremmé 
átalakított patológián. Négy év múltán most egyszerre két kiállításon is láthatók újra a bizarr tes-
tek: a Váci utcában The Human Body, a Király utcai Vam Design Centerben pedig Bodies 2 címen”. 
Joób Sándor. „Test test ellen Budapesten”. Index 2012. 03. 03.

http://azemberitest.hu/
http://azemberitest.hu/
http://www.vamdesign.hu/index.php?option=com_content&view=article&id=389:bodies2&catid=11:esemenynaptar&Itemid=1


272

Hamlet-rendezését, vagy 1982-es televíziós produkcióját idézte fel a Maladype 
Színház Macbeth/Anatómia plakátja, bár Bódy úttörő rendezése még nem a test, 
sokkal inkább a tudat anatomizálására helyezte a hangsúlyt. A tudat boncolása 
folyamatosan jelenlévő eleme volt a Macbeth magyarországi színpadra állításai-
nak, és a jelen fejezetben azt tekintem át, hogyan alakult át ez a korporális figye-
lem fokozatosan a tudat és a test együttes feltárására, anatomizálására tett kísér-
letté, és milyen főbb állomásokon keresztül jutunk el a Maladype Színház 2013-as 
kettős anatómiájáig. A Macbeth hazai színpadtörténetére fogok koncentrálni, de 
az anatómiai perspektíva miatt megkerülhetetlennek tekintek két filmes produk-
ciót, ezért az elemzéseket ezekkel fogom kezdeni: az első Bódy imént említett 
Hamlet filmje, a másik pedig Tarr Béla 1981-es Macbeth rendezése.

Úgy gondolom, a két film arra is jó alapot szolgáltat, hogy előtérbe állítsam a 
produkciók által tematizált mediális kérdéseket. A mozgókép és a színház közötti 
átjárás soha nem tapasztalt jelentőségre tett szert napjainkra, amikor a medialitás 
területén folytatott vizsgálódások új lendületet adnak az adaptáció és a reprezen-
tációs logikák posztszemiotikai elméleteinek. A színházi és a filmes reprezentá-
ciós technikák közötti egyezéseket és eltéréseket vizsgáló összehasonlító elem-
zések ösztönző hatással voltak a filmelméletekre, és új megvilágításba helyeztek 
egy sor kérdésfeltevést. Vajon a színházi bevonás rituális gyökerekből táplálkozó, 
közösségépítő folyamatai, vagy a tekintet működése van nagyobb kihatással a 
néző-szubjektum pszichoszomatikus heterogenitására? Miben van nagyobb sze-
repe a jelölőfolyamat multimedialitásának: a tapasztalat közvetlenségének lét-
rehozására tett erőfeszítésben, annak megkérdőjelezésében metaperspektívákon 
keresztül vagy a közvetlenség lehetőségének tagadásában? Bár az elmúlt harminc 
év során gyakran előkerültek ezek a kérdések a színház, a film és az újmédia kap-
csolatának vizsgálatakor, e kritikai perspektíva létrejöttét egy, a színháztudomá-
nyon belül végbement jelentőségteljes fordulat előzte meg. A jelen vizsgálódás-
ban a Shakespeare-kritikára és a kora modern színház újraértelmezéseire kerül 
a hangsúly, illetve arra, hogy milyen hatással lehetnek a filmes reprezentációra 
az utóbbiak által levont következtetések. Kiindulásképpen Bódy Gábornak, a 
magyar kísérleti színház és film úttörőjének a produkcióját megvizsgálva szeret-
nék kapcsolatot teremteni a két tudományos terület között. Érvelésemben az 
anatómia mint kulturális gyakorlat és közösségi látványosság fog a kora modern 
és a posztmodern kor áthidalásának példájául szolgálni, egyben pedig a színház 
és a film összekapcsolásának eszközeként működni. Szeretnék rávilágítani arra, 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



273

hogyan lehetséges Bódy munkásságát azon kritikai vonulatok különleges előze-
teseként értelmezni, melyek csak rendezései után születtek meg.

Ahogy ezt a korábbi fejezetekben már tárgyaltam, a Shakespeare-kritikában 
az 1970-es éveket követően közkeletűvé váltak és megsokszorozódtak az előa-
dásközpontú szemiotikai megközelítések. A kora modern színházzal kapcsola-
tos „szó kontra kép” és „verbális kontra vizuális” vita mérföldkőhöz jutott azon 
megközelítések kanonizációjával, amelyek az emblematikus színház materiális 
feltételeit és reprezentációs logikáját vizsgálják: annak a szemiotikai térnek a 
logikáját, amelybe az angol reneszánsz drámákat írták és szánták. Csak a leg-
fontosabb, fentebb már hivatkozott korai kutatási eredményekre utalok ismét. 
Glynne Wickham vizsgálatai úttörő szerepet játszottak az emblematikus szín-
pad tulajdonságainak feltárásában. Robert Weimann a szerepjátszás populáris 
hagyományait nyomozva a platea és a locus különbségéről dolgozott ki azóta is 
megkerülhetetlen meglátásokat. Alan Dessen a modern néző számára igyeke-
zett hozzáférhetővé tenni Shakespeare színházi szókészletét és a korabeli színház 
befogadói szerkezetét. Mindegyik irányultság kétségtelenné teszi, hogy újra kell 
alkotnunk e darabok eredeti reprezentációs logikáját. Csak e logika ismeretében 
lehetséges aktiválni a cselekményt, a képzettársítások szimbolikus-ikonográfiai 
hálózatát és az emblematikus kódokat. A színpad reprezentációs logikája döntő 
fontosságú minden dráma értelmezésében, mivel a műfaj jellemző tulajdonsá-
gaként a drámai szöveg jelentős mennyiségű információt felfedetlenül, potenciá-
lisan rejt magában, ezek a fehér foltok pedig akkor töltődnek csak fel jelentéssel, 
amikor a szöveget megrendezik és aktualizálják a színházi előadásban. Ez az aktu-
alizáció még jelentőségteljesebb a kora modern emblematikus színház esetében, 
ahol a színpad tulajdonságai, a tárgyak helyzete és a tér különféle irányai mind 
részesei voltak a szimbolikus képzettársítások rendszerének. Az emblematikus 
többértelműség nagy része el fogja kerülni figyelmünket, ha a megértés kortárs 
ikonográfiai, színházi, vagy vallási hagyományai nem dekódolódnak olvasatunk-
ban. Ez a dekódolás elkerülhetetlenül szükségessé teszi a szöveg által meghatáro-
zott színházi tér figyelembevételét.

A kora modern dráma újabb előadás-orientált megközelítései általában csak 
az emblematikus színház színpadának horizontális kiterjedését vették figye-
lembe, ami a locus reprezentációs logikáját és a platea interaktív, liminális terét 
foglalja magába; ez utóbbi volt az a dimenzió, amelyben a színházi illúzió és a 
valóság egymásba olvadt, egyesült, megkérdőjelezve mindkét világ önállóságát 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



274

és önmagától való adottságát.480 A vízszintes dimenzió összetett megnyilvánulá-
sainak egyik példája az, amikor Puck a Szentivánéji álom végén, végső álomhozó 
monológjában szertefoszlatja mind a darab, mint a közönség világát. Mindmáig 
kevesebb figyelmet szenteltek viszont a játéktér legalább ugyanilyen jelentős 
alkotóelemének, a vertikális dimenziónak, amelyen keresztül minden egyes kora 
modern darab beékelődött egy kozmikus, egyetemes rendszerbe. Ebben a kiter-
jedésben a dráma cselekménye és szemioticitása az alvilág és a mennyek között 
húzódó rendszerbe került bele, ami a reneszánsz színház középkori gyökereitől 
örökölt függőleges, analóg világrendet képviselte. Magát a kora modern szín-
házat, amelynek alapjául az analóg gondolkodásmód és a mikrokozmosz-mak-
rokozmosz filozófiája szolgáltak, a kozmikus rend és az egyetemes harmónia 
hatalmas emblémájának tartották. A  Globe Színház nézői úgy érezhették, a 
világ mikrokozmikus laboratóriumában vannak, melyben kozmikus kérdések 
kerültek boncasztalra. Ugyanakkor pontosan azért tudta megjeleníteni az angol 
reneszánsz színház a káoszt, diszharmóniát és zűrzavart, mert elsődlegesen a rend 
emblémájaként működött. A kozmikus és a társadalmi zavarok előtérbe helyezé-
sének gyakran visszatérő technikájaként működött a színházi tér vertikalitásának 
megfordítása. Ez az inverzió a karneváli elem egyik jellemző vonása, de gyakran 
többet jelentett, mint csupán „feje tetejére állítást” vagy zűrzavart. A szexuális 
energiák felszabadulása májusnapkor, vagy a „Szép a rút és rút a szép” pusztító 
zűrzavara a Macbeth legelején valóban a káosz víziói voltak, de véleményem sze-
rint ennél sokkal látványosabbak és hatékonyabbak azok az esetek, amikor a ver-
tikalitáson belüli pozíciók cserélődnek meg, és a legfelső metapozíciót elfoglalják 
és elbitorolják a talapzat, az alvilág képviselői. A színház vertikalitása igen erőtel-
jesen tudta megjeleníteni az effajta inverziót, amely gyakran mindent átfogó tra-
gikus iróniához vezetett. A függőleges irányultság megfordításának egyik legjobb 
korai példája a prototipikus angol reneszánsz bosszútragédiában, Thomas Kyd 
Spanyol tragédiájában található, ahol a mennyek metapozícióját, melyből valami-
féle isteni terv kibontakozása lenne várható, a Bosszú allegóriája és Don Andrea 
Szelleme foglalja el. Az alvilág e két ügynöke valószínűleg alulról felfelé haladva 
érkezett a helyére a kortárs színpadképben, keresztülhaladva a csapóajtón, fel-
tehetőleg valamelyik színpad feletti erkélyre jutva. Így az alvilág képviselői itt a 
legmagasabb metapozícióba kerülnek – Isten transzcendentális pozíciója kizök-
ken, de a darab szereplőiben ez nem tudatosul. A bosszúk szövevényes hálójában 
a szereplőknek egymást kell felülmúlniuk a cselszövésben és az ármánykodásban. 

480  Weimann. Shakespeare and the Popular Tradition, 212.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



275

Igyekeznek magasabb pozícióba jutni, mint a többiek, de nincsenek tudatában 
annak, hogy a legkiválóbb bosszúálló helye, amelyért mindnyájan küzdenek, már 
visszavonhatatlanul foglalt.

Számos más tragédia világának építőeleme az ehhez hasonlatos vertikális 
inverzió. A Hamletben a Szellem olyan ágens, aki alul és felül is aktív, megta-
gadva így egy isteni, transzcendentális referenciapont lehetőségét – a Szellem 
mindenütt jelenlevősége gyakran megjelenik a posztmodern adaptációkban is, 
így például Bódy Gábor rendezésében, amit lentebb fogok elemezni. A Titus 
Andronicusban Aaron alulról emelkedik fel, és később gyakran a legmagasabb 
metapozíciót foglalja el, amit erőteljesen hangsúlyoz Julie Taymor filmadaptáci-
ója is, ahol Aaron kapja meg az egyetlen, a film egészét átfogó metaperspektívát 
nyújtó pozíciót. A bosszúálló tragédiája elején Vindice az alvilág képviselőjeként 
mutatja be Gloriana koponyáját, aki a túlvilágról visszatérve kísért a korrupt 
királyi udvarban; később, miután Vindice jól láthatóan minden más fölé emeli, 
a koponya a tragédia mozgatórugójává válik. Bármikor olvassuk is ezeket a kora 
modern darabokat, értelmezésük során meg kell próbálnunk képzeletben szín-
padra állítani őket, annak érdekében, hogy elhelyezzük a cselekményt a színház 
szemiotikai terében, mégpedig vízszintes és függőleges értelemben egyaránt. 
Gloucester első monológja a III. Richárdban el fogja veszíteni legfontosabb uta-
lásait, ha nem a Vice pozíciójában képzeljük el őt, olyan platea-orientált karakter-
ként, aki a bevonás mozgatórugójaként működik a színpad interaktív határain, és 
folyamatos, élénk kapcsolatot tart fenn a nézőkkel. Vindicét szintén úgy képzel-
hetjük el legjobban a darab elején – ismételten a korabeli emblematikus kódok és 
színpadi hagyományok alapján – mint a memento mori hagyomány képviselőjét, 
aki ugyanakkor nemcsak a szokásos moralizáló diszkurzust adja elő, hanem az 
ikonografikus koponyát is minden más fölé helyezi, ami az inverzió újabb pél-
dájához vezet. A sírból, azaz az alvilágból kiemelt halálfej a világ legmagasabb 
pontjára kerül – hogy aztán egy szempillantás alatt demetaforizálódjon is, ahogy 
a fenti fejezetben bemutattam.

Az inverzió és az azt követő zűrzavar gyakran anatómiai precizitással és ana-
tómiai képvilágon keresztül jelenik meg az angol reneszánsz tragédiákban. Az 
anatómiai figyelem arra koncentrál, hogy a felnyitott emberi test hogyan fedheti 
fel valamiféle, addig ismeretlen valóság titkait. Az anatómiai színházak és a drá-
mákat színpadra állító színházak kapcsolatban álltak egymással, és fejlődéstör-
ténetük is párhuzamos.481 Az anatomizálásnak a korban átfogó ismeretelméleti 

481  Nunn. Staging Anatomies, 4.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



276

tétjei voltak. Az egész kora modern kultúrát egy táguló befelé fordulás jellemzi: 
talán paradoxnak hat a kifejezés, de a paradoxon olyan fogalom, ami az egész 
korszakot jól jellemzi. Új találmányok, felfedezések, kinyíló ismeretelméleti hori-
zontok jellemzik ezt az időszakot, melynek mélyén ott rejtőzik a szándék, hogy 
az ember áthatoljon a dolgok felszínén, hogy betekintést nyerjen abba a mély-
ségbe, ami a világ homlokzata mögött terül el, hogy megvalósítsa a tapasztalat 
valamiféle közvetlenségét, valamiféle bizonyosságot a bizonytalanság idején. Ez a 
folyamatosan táguló befelé fordulás az egyik építőköve a Shakespeare és kortársai 
által a kor színpadára tervezett drámák képvilágának és dramaturgiájának. A har-
mónia és a rend megbomlását olyan világban vizsgálják, ahol a fizikai és mentális 
egység csonkolódik, felnyílik, átszakad és felboncolódik. Vándorútra kelnek a 
végtagok és más testrészek, de a mindent felölelő befelé fordulás nemcsak a test 
szintjére korlátozódik. Mintha a tudat laboratóriumában lennénk, újra meg újra 
betekinthetünk a mentális folyamatok anatómiájába is. A kora modern dráma 
kettős, testi és mentális anatómiát folytat, próbára téve a jelentés, a tudás és az 
identitás határait.482

E kettős anatómia két rendkívüli példája Shakespeare Hamletje és Macbethje. 
Mindkettő tudatdráma, amelyben a boncolás képvilága tulajdonképpen a fősze-
replő folyamatos élveboncolásává alakítja a darabot. A kora modern szubjektum 
tudatán keresztül átszűrt, feldolgozott és felnagyított önboncolásnak vagyunk 
tanúi, melyet a testről, a húsról, a bomlásról, a beszennyeződésről és a betegségről 
alkotott képek kísérnek. Jonathan Sawday rámutat arra, hogy a reneszánsz anató-
mia történetében egyfajta eltolódás volt megfigyelhető a nyilvános boncolástól a 
drámai előadásként működő közösségi látványosság, azaz az anatómus képletes 
önboncolása felé.483 Az anatómiai színházban színre vitt önbemutatás és önbon-
colás párhuzamra lel a kora modern tragédia főszereplőjének kétirányú, tudati és 
testi ön-anatómiájában.

A politikai szerepet vállaló vagy politikai hatalomra törő tragikus karakter 
megjelenítésének értelmezésekor szem előtt kell tartanunk, hogy a két produk-
ció, amit a jelen fejezet bevezetéseként vizsgálni kívánok, még a kilencvenes 
évek elején bekövetkező változások előtt egy totalitáriánus rendszer társadalmi 

482  Ahogy Richard Sugg rámutat, a kora újkori anatómia ismeretelméleti tétje és presztízse párhu-
zamos a lélek anatómiájára irányuló igénnyel, amely később az anatómia szó analízissé alakulásával 
a pszichoanalízisben köszön vissza. Sugg. Murder after Death, 210.
483  „The science of the body was to become not something to be performed only on dead corpses 
removed from the execution scaffold, but on the anatomist’s own body”. Sawday. The Body Emb-
lazoned, 110.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



277

környezetében jött létre. Shakespeare drámáinak egyik központi témája a poli-
tika és a közösség, a hatalom és az egyén viszonya. Nehéz lenne a III. Richárd-
nál, a Hamletnél vagy a Macbethnél alkalmasabb darabot találni arra, hogy egy 
totalitárius rendszerben a politikai helyzetet tematizáljuk. A darabok kelet-kö-
zép-európai recepciótörténetében ugyanakkor jelentékeny változások álltak be 
a vasfüggöny felszámolása után. Kritikai közhellyé vált, hogy a korábbi szovjet 
blokk országaiban a politikai rendszerváltozás után a társadalmi és művészeti 
kifejezésmódok új önmeghatározásra kényszerültek. 1989 előtt a térségben 
a színházak szolgáltatták azt a terepet, ahol talán a legintenzívebb művészeti 
kísérletezés folyt, ami ugyanakkor egyfajta „kettős kódoláson” keresztül mindig 
összekapcsolódott a bújtatott intellektuális üzenetek közvetítésével, a politikai 
éberség és a szubverzív ideológiakritika gyakorlatával. A színház fokozatosan 
kifejlesztette azt a képességét, hogy a szemiotikai túlkódolás mechanizmusát két 
szinten egyszerre működtesse. A szemiotizáció alapvetően minden színpadon 
lévő tárgyat jelölő funkcióval ruház fel. Ez a túlkódolás ugyanakkor egyidejűleg 
egy másik szinten jelentésszervező elemmé vált, mivel a politikai cenzúra ide-
jén a közönség jelentős része állandóan résen volt, és olyan értelemszintek után 
kutatott, melyek a színpadi reprezentációt politikai allegóriává, a rendszer bírá-
latává alakították. Az 1990-es évektől kezdődően a színház, ahogy általában az 
irodalom és a film is, fokozatosan vesztett abból a politikai potenciálból, amely 
egyfajta sikert mindig garantálni tudott, ha az előadás eléggé radikális és eléggé 
„kettősen túlkódolt” volt. Ez ugyanakkor nemcsak a politikai szerepvállalás és 
küldetés meggyengülését jelentette, hanem együtt járt vele bizonyos felszabadu-
lás is, hiszen a színházi kifejezésnek immár nem kellett feltétlenül megfelelnie 
egy politikai-társadalomkritikai horizont elvárásainak. A színházra nemcsak az 
hatott felszabadító erővel, hogy kikerült a pártpolitikai cenzúra elnyomása alól, 
hanem legalább ekkora mértékben az is, hogy nem kellett már mindenáron meg-
felelnie a politizáló kettős kódolás kényszerének.

Ez a folyamat természetesen fokozatosan zajlott le, és ahogy az a rendszer-
változás után nagyon hamar világossá vált, a politikai allegorizálás korántsem 
vált népszerűtlenné vagy szükségtelenné – a politikai változások olyan ideológiai 
struktúrákat hoztak létre, amelyek továbbra is kiprovokálták a szatirikus társada-
lombírálatot és az adott politikai elitre irányuló kritikát a színpadon. A mindent 
átható és az elváráshorizont lényegi elemeként működő politikai kettős beszéd 
ideje nyilvánvalóan lejárt, de a magyarországi színházak nagy produkciói 1989 
után is magukon viselték az előző korszak jegyeit, és a korábbi mesterek örökségét 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



278

hordozva igyekeztek megújítani a színház reprezentációs eljárásait és tematikáját. 
Amikor a jelen áttekintésben a Macbeth színpadra állításainak legfőbb vonásait 
elemzem a magyar színházakban az 1989-es politikai átrendeződés után, hogy 
végül eljussak a Maladype Színház 2013-as anatomizáló előadásáig, kiinduló-
pontként vissza kell kanyarodnom egészen a korai 1980-as évekig, amikor olyan 
filmnyelvi kísérletezések indultak el, melyek hosszú ideig éreztették hatásukat a 
vizuális és teátrális ábrázolás újabb törekvéseiben. Meggyőződésem szerint a két 
filmadaptáció, amelyeket elemzek, egy nagy jelentőségű értelmezési perspektívát 
teremtett meg Magyarországon azzal, hogy Shakespeare két nagy tragédiáját, a 
Hamletet és a Macbethet tudatdrámaként mutatta be. Ezt az értelmezői szemléle-
tet többek között John Bayley dolgozta ki, aki amellett érvel, hogy az Othellóval 
együtt ez a három tragédia a szubjektum belső, tudati folyamataira koncentrál, a 
mentális események nyomon követése háttérbe szorítja a cselekményességet, és 
folyamatosan behatolást enged a tragikus egyén tudatvilágába.484

A pszichológiai behatolás és a mentális koncentráció különösen alkalmassá 
teszi ezeket a darabokat arra, hogy áttételesen megjelenítsék azt a klausztrofób 
környezetet és hangulatot, amely az elnyomó államszocialista társadalmi beren-
dezkedést jellemezte. A Shakespeare-drámák Jan Kott-féle történelmi-politikai 
olvasata erőteljes fogadtatásra talált Magyarországon is, és semmi sem volt ter-
mészetesebb, mint az, hogy a politikai allegória értelmében Dániát börtönként, 
Skóciát a zsarnokság melegágyaként ábrázolják, miközben mindez képletesen a 
hazai politikai helyzet megjelenítéseként állt. Kott „Nagy Mechanizmusa” gyak-
ran vált ezeknek a bemutatóknak a központi dramaturgiai elemévé, de az említett 
két, akkor még fiatal, pályakezdő rendező kísérletet tett arra, hogy ezt a politikai 

484  John Bayley vezeti be a kifejezést, és alkalmazza Shakespeare három nagy tragédiájára. „[…] 
Hamlet, Othello and Macbeth […] all enter and possess the mind and instantly become a part of 
it. Indeed, immensely realistic as they are, they seem to take place in an area of thinking, feeling 
and suffering that has taken over from life, in the same way that the area of the play has taken over, 
while it is in progress, from the lives of the audience. This sense of entrance into mental being, 
rather than into a world of action and suffering, distinguishes these plays”. Bayley. Shakespeare and 
Tragedy, 164. Gellért Marcell is olyan tudatdrámaként értelmezi a Hamletet, amelyben „a reflexió 
átveszi a cselekvés helyét”. „Suiting ’the action to the word, the word to the action’: Staging the 
Mind in Shakespeare’s Hamlet and The Tempest”. “Our wonder and astonishment” – Shakespeare – 
„Varázslatod örök csodánk”. Szerk. Kiss Zsuzsánna (Nyíregyháza: Nyíregyházi Egyetem, 2016), 70. 
Egybecseng ezzel Nyusztay Iván megállapítása is, aki a Hamletben megfigyelhető tétlenséggel kap-
csolatosan megállapítja, hogy „…az persze nem jelent verbális passzivitást, sőt. A hős reflexiója ott a 
legaktívabb, ahol a cselekvés lehetősége a legcsekélyebb. Gondoljunk a Hamletre, amely talán azért 
is Shakespeare leghosszabb műve, mert benne oly kevés a cselekmény”. „Tétlenség és önazonosság a 
görög és a Shakespeare-drámákban”. Jelenkor 48. 6 (2005), 603.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



279

jelentésmezőt összekapcsolja a tudattragédia még kifejezőbb látomásával. Bódy 
Gábor Hamlet rendezése és Tarr Béla Macbeth adaptációja rendkívül erőteljes 
képi világon keresztül vezeti be ezt az interpretációt Shakespeare magyarországi 
recepciójába.

VII.1. BÓDY GÁBOR TUDATSZÍNPADA 
ÉS TARR BÉLA ARCPOÉTIKÁJA

Bódy Gábor jellegzetesen posztmodern transzmediációs próbálkozása, a szín-
padi rendezést követő tv-filmes Hamlet-adaptáció úttörő jelentőségű kísérlet volt 
a rendező részéről, aki a szemiotikai elméletek, a videotechnológiák, illetve a sze-
rialitásról és a filmi jelentéstulajdonításról szóló saját elméletei alkalmazásával 
megújította a magyar és a kelet-közép-európai filmművészetet. Bódy a filmmű-
vészet területén számított szakértőnek és nagy újítónak, de egy színházi esemény 
is kötődik a nevéhez:485 a Győri Kisfaludy Színházban megrendezte a Hamletet 
1981-ben486, és nem sokkal később a színpadi előadást egy videófilm alapjaként 
használta fel a magyar köztévé számára készített 1982-es produkciójában. A jelen 
elemzésnek a tárgya a filmverzió, ami egy sor transzmediációs átalakítás ered-
ménye: az eredetileg az emblematikus színházi térbe tervezett drámai szöveg-
től indul el, és a kísérleti színpadra állításon keresztül eljut a videotechnikáig, 
ahol a reprezentációk multimedialitása eléri az összetettség legmagasabb fokát. 
Az 1982-es produkcióban Bódy, később kialakuló kritikai trendek előhírnöke-
ként, számos interpretációs meglátást alkalmaz, melyek a 80-as évek közepe után 
születnek csak majd meg. Schuller Gabriella elemzésében rámutat, hogy Bódy 
színpadi rendezésének kritikai visszhangja rendkívül kedvezőtlen volt, a kriti-
kusok és a színházi nézők is úgy látták, a bonyolult színpadi tér részletei rejtve 
maradtak a nézői perspektíva elől. Ezeket a hibákat később részben kiküszöbölte 
a tévéfilmes változat, ahol a kamera követni tudta a szereplőket a színpad rejtett 

485  Minden elemzője, így Kovács András Bálint is különös figyelmet szentel Bódy technológiai 
és elméleti újításainak, és kiemeli, hogy „egyike volt a legelső nemzetközi jelentőségű filmrende-
zőknek, akik felismerték a modernizmus végével beköszönő technológiai újítások és az újmédia 
fontosságát”. Kovács András Bálint. „Gábor Bódy: A precursor of the Digital Age”. East European 
Cinemas. Szerk. Imre Anikó (New York, London: Routledge, 2005), 151–164.
486  1981. 10. 02. Győri Kisfaludy Színház. Rendező: Bódy Gábor, a színpadi változat társrende-
zője: Szikora János. https://theatron.hu/philther/hamlet/ 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben

https://theatron.hu/philther/hamlet/


280

zugaiba, és sokkal erőteljesebben jelent meg a tér mint ismeretelméleti probléma. 
Elemzésemben arra szeretnék rávilágítani, hogy Bódy rendezése ennél tovább 
ment: a kora újkori szubjektivitás kialakulásának egyik szimptómáját igyekezett 
megjeleníteni, és az önboncoló, belülre irányuló figyelemnek mint ismeretel-
méleti kísérletnek a színpadra állítására vállalkozott. 487 Bódynál megjelenik a 
tudatdráma488, az anatómia és az önboncolás kulturális és színházi hagyománya, 
és ezeket egy kísérleti rendezésbe ötvözi. A darab színpadra állításának központi 
reprezentációs technikájaként a hatalmas felboncolt emberi aggyá alakított szín-
házi tér látványa szolgál. A tragédia cselekménye az agyvelő tekervényes labirin-
tusaiban és kamráiban bontakozik ki, nyálkás rostok, idegsejtek és véredények 
között. Bódy előtérbe helyezi azt az elgondolást, mely szerint a darabot úgy is 
lehetséges olvasni és színpadra állítani, mint egy hosszú belső monológot, amely 
valójában Hamlet megbomlott elméjében hangzik el – ugyanakkor rendezésé-
ben ez a megközelítés gazdagodik az anatómia, a befelé fordulás, a materialitás 
és a heterogenitás képeivel, amelyeknek elméletei a késő 80-as években kerültek 
előtérbe a reneszánszkutatásban. Egyszerre jelennek meg a tudatdráma és az ana-
tómia motívumai, és a produkció hangsúlyt fektet a függőleges irányultság inver-
ziójára is, gondosan elhelyezve a színészeket és a szimbolikus elemeket Hamlet 
tudatszínpadán, mégpedig úgy, hogy mindeközben a kora modern emblematikus 
színház reprezentációs logikája is érvényre jut.

487  „A fényviszonyoknak és a forgatásnak köszönhetően ez a díszlet nagyon sokféle arcát volt 
képes mutatni: hol kopár, kapaszkodót nem nyújtó szikla, máskor titkos átjárókkal tagolt, zegzugos 
tér, olykor visszataszító, kocsonyás organizmus. A léptékváltás miatt elveszítette közvetlen jelen-
tését, nem is mindenki agyat látott benne, hanem fület és medencecsontot. Az egyenetlenségek, 
szűkítések miatt a színészek nehezen mozogtak a térben, ráadásul a dobozszínházi elrendezés miatt 
a befogadók olykor keveset láttak és hallottak az itt játszódó jelenetekből. (A tévénézők – mint azt 
többen megjegyzik – jobban jártak, hiszen a kamera követte a szereplőket a járatokba.) A díszlet 
kapcsán nem egyszerűen az volt szokatlan, hogy nem jelenítette meg mimetikusan vagy jelzéssze-
rűen a történés fiktív helyszínét, hanem inkább az, hogy nem egy érzékileg megjelenített és befo-
gadható metaforát artikulált, hanem egy konceptuális jellegűt. A díszlet materiális adottságait a 
rendezés a fény színező hatásával egészítette ki, egyes jelenetek erős narancssárgában, illetve kékben 
úsztak – ez a szokatlan látványelem több kritikus számára szintén élcelődésre adott alkalmat (disz-
kóhangulatot róva fel az előadásnak). Csak kevesen vették észre, hogy a díszlet adottságai egyben 
leképezik a történet és helyzet értelmezését: a szereplők nem egyszerűen bejönnek és kimennek, 
hanem felbukkannak és eltűnnek a kiismerhetetlen térben; a tér ismeretelméleti problémaként 
jelenik meg”. Schuller Gabriella. „Bódy Gábor és Jeles András színházi rendezései”. Apertúra, 2008. 
tél. https://www.apertura.hu/2008/tel/schullerbody-gabor-es-jeles-andras-szinhazi-rendezesei/
488  Ezzel természetesen nem azt kívánom állítani, hogy Bódy olvasta és alkalmazta Bayley mun-
káját, de kétségtelen, hogy értelmezése egybecseng azokkal az interpretációs megfontolásokkal, 
amelyeket Bayley elővezet a tudatdrámákkal kapcsolatban.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben

https://www.apertura.hu/2008/tel/schullerbody-gabor-es-jeles-andras-szinhazi-rendezesei/


281

Vájatok labirintusa: a színpad mint agyvelő

Az esendő emberi testre és a szen-
vedő, megbomlott emberi tudatra 
irányuló, többrétű utalások ala-
pozzák meg e színházi látomást, 
amelyet Bódy kiegészít még egy 
vizuális, értelmező elemmel. Ham-
let tudatszínpada nemcsak agy-
ként, hanem egyúttal hatalmas fül 
keresztmetszeteként jelenik meg 
egy olyan világban, ahol árulók és kémek lepik el az államot, és mindenki kihall-
gatja a másikat. Ez a mindent körülvevő fül képviseli a mindent átható bizony-
talanságérzetet és felügyeletet, de ugyanakkor előtérbe is helyezi az információ 
haladását a fülön keresztül a karakter tudata felé, azt például, ahogy Hamlet 
tudomást szerez apja halálának körülményeiről. Ez a tudás a fülén keresztül hatol 
be tudatába, hasonlóan ahhoz, ahogy a méreg hatolt be apja testébe, szintén a 
fülön keresztül. Ugyanakkor Hamlet mozgása és cselekedetei ebben a térben 
olyan benyomást keltenek, mintha különféle tudatkamrákon és fülkéken haladna 
át, „agya [különféle] könyvein” keresztül, mintha saját emlékezetszínházában 
lenne, melyet magának épített, hogy ne veszítse szem elől feladatait és emlékeit. 
Ez az anatómiai színpadra állítás szorosan összefüggésbe hozza a tragédiát és az 
új, posztstrukturalista, tropológiai érdeklődést a jelölőfolyamat materiális alapjai, 
a betű, a jelölő, a szimbólum materialitásának uralhatatlansága iránt. Az ismere-
telméleti vizsgálódás a darab egyik vezérmotívuma: Hamlet, aki „látszik-ot nem 
ismer”, akinek gyásza „belül van, és nem látja szem”, igyekszik áthatolni a dolgok 
felszínén, hogy elérkezzen identitása és az őt körülvevő világ valódi jelentéséhez. 
Nemcsak a Szellem jelentése tűnik számára bizonytalannak, hanem minden más 
is, ami az emberi lény állítólagos isteni és sorsszerű természetét illeti. Végül az 
emberi lény és a nyelv materialitása válik az episztemológiai határvonalak pró-
bára tételének célpontjává. „Hogy mért nem olvad szét a mocskos húsom, / és 
bomlik cseppjeire, mint a gőz?!”489 – ez a sor kapcsolódik legszervesebben Ham-
let híres „szavak, szavak, szavak” sorához: a test és a nyelv materialitása elrejti a 

489  Nádasdy Ádám fordítása. „Oh, that this too, too sallied flesh would melt, / Thaw, and resolve 
itself into a dew!” 1.2.129–30.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



282

tudás közvetlenségét az emberi lény szemei elől. Hamlet anatómiai vállalkozása, 
hogy beássa magát mindkét anyagiság mélyébe, végül önboncolásba torkollik, 
amelyeken a nagy monológok kalauzolnak végig bennünket. A materialitásra 
fektetett hangsúlyt erősíti az is, amikor Hamlet (Cserhalmi György) nézegeti, 
tapogatja és simogatja azoknak a könyveknek a lapjait és tulajdonképpeni mate-
rialitását, amelyeket Poloniusszal folytatott dialógusa során a kezében tart – 
ugyanakkor a színpadkép is az emberi tudat materialitására tereli figyelmünket, 
mintha maga a színpad lenne „agyának könyve”.

Bódy a filmváltozatban odafigyeléssel alkalmazza a függőleges térelrendezést, 
amely olyan nagy fontossággal bírt az emblematikus színházban. A Szellem min-
denütt jelenlevősége vertikális keretet biztosít a darab számára. Bár az alvilág-
ban lenne a helye, mégis megjelenik úgy is, hogy felülről ereszkedik a színpadra, 
azaz abból a pozícióból, amelyik az isteni gondviselés számára van fenntartva az 
emberi képzeletben.

A mennyország – föld – alvilág függőleges megfordításának folyományaként 
bizonytalanságérzet és felfordulás hatja át az egész darabot, csakúgy, mint sok 
más kora modern tragédiát. Amikor a Szellem története behatol Hamlet fülébe, 
Bódy a videómontázs technikájával, egymásra fényképezett, egymásba úsztatott 
képekkel mutatja be, hogyan hullik darabjaira és távolodik el önmagától a karak-
ter identitása a vizuális és auditív tapasztalata által. Az előadás folyamatában több 
mozdulat és cselekedet úgy jelenik meg, mintha a főszereplő tudatának külön-
böző darabjai aktiválódnának és lennének próbára téve. Azok a karakterek, akik 
elbuknak, végül belegabalyodnak Hamlet idegszálaiba és csapdába esnek.

A sírásók jelenetének tetőpontján Hamlet olyan korláthoz érkezik, amelyet 
nem mer áthágni. A koponyának mint hagyományos memento mori kelléknek 
a demetaforizációját bravúrosan oldja meg Bódy. Eddig a pontig a halálról mint 
általános morális, vallásos, didaktikus fogalomról volt szó, bár ezt a gondolati 
keretet már feszegetik Hamlet kérdései a hulla felbomlásának anyagi vonatkozá-
sairól. Azon a ponton azonban, amikor Hamlet megtudja, hogy a koponya Yorick 
testéhez tartozott, a csont materialitása áttör a memento mori tropológiáján, és a 
koponya kibújik a metafora bőréből. A sírásó átnyújtja neki a koponyát, hogy 
közelebbről megvizsgálhassa, Hamlet azonban immár nem meri megérinteni a 
halálnak ezt az emblémáját – ehelyett felemeli az ásót, a sírásó pedig ráhelyezi 
Yorick fejének maradványát, és Hamlet biztonságos távolságról kezdi el szemlélni 
a borzalmas tárgyat.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



283

A koponya jelképezi Hamlet önboncoló útjának végállomását. Mérgezett és 
szétesőben levő tudata, megvetéssel szemlélt teste, illetve heterogén és önmagától 
eltávolodott identitása mind új megvilágításba kerülnek a végső felismerésben, 
mely során Hamlet szembesül a test és a halál kézzelfogható, materiális jelenlé-
tével. Ezen a ponton szakad fel végképp az identitását megképező ideológiák, 
emblematikus jelentések, didaktikus tanítások varrata, ekkor tudja Hamlet úgy 
szemlélni a koponyát, mint a saját magában lévő Másikat. Ez az a felismerés, ez az 
a korporális jelenlét, amit aztán a modernitás szubjektivitása elfojt.490

A memento mori demetaforizálva

Miután Hamlet megvizsgálja a 
jelentés határait és korlátait, fel kell 
ismernie, hogy egy olyan világban, 
ahol nincsen transzcendentális 
garancia és gondviselés, saját szub-
jektivitása mélyén nincsen más, csak 
a nagy üresség. Ez a felismerés segíti 
őt abban, hogy felülkerekedjen 
cselekvőképtelenségén, és áttörje a 
pszichés gátakat, amik addig tétlenné, bizonytalankodóvá tették. A pszichoana-
lízis fogalmaival élve hajlandó megbékélni tudattalanjával, amit a darab vertika-
litásának alsóbb tartományába történő belépése jelképez. Amikor felkiált: „Én 
vagyok, Hamlet, a dán”, amikor hajlandó azonosulni halott apja királyi címével, 
éppen egy vájat szájánál áll, amely Ophelia sírját, az alvilág kapuját, tudattalanja 
bejáratát jelképezi.

Bódy Gábor rendezése úttörő munka volt, amennyiben megelőzte a poszt-
strukturalista kritikai gondolkodásban lezajlott „testi fordulatot,” amely valami-
vel később a kora modern korral foglalkozó szakirodalomban is megtörtént. Bódy 
Gábor az elmúlt harminc év több kritikai és értelmező hozzáállását és kutatási 
eredményét is mintha előre megsejtette volna. A Hamlet megrendezését követő, 
nagy hatású filmprodukcióiban sem mellőzte a testet; többek között a Psychében, 
talán legbonyolultabb és legmonumentálisabb rendezésében is találkozhatunk a 
test ismételt felboncolásával.

490  Barker. The Tremulous Private Body, 114.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



284

A Hamlet filmváltozatában a montázstechnika, a fémes, mesterséges han-
geffektek, a világosítás és a kameraszögek mind hozzátesznek a tragédia eredeti 
színházi értelmezéséhez. Ez az interpretáció figyelembe veszi az emblematikus 
színpad függőleges reprezentációs logikáját és az anatómia, a befelé fordulás és 
az ismeretelméleti kísérletezés kora modern hagyományait. Visszautalva a kora 
modern színpad logikájával kapcsolatos megállapításaimra, Bódy leleményessé-
gét abban is felfedezhetjük, ahogyan ezt a reprezentációs technikát használja és 
továbbfejleszti. A függőleges irányultságokat tudatosan alkalmazza produkció-
jában: az alvilágot kifeszíti a darab teljes vertikalitására a Szellem tevékenységén, 
azaz a „pokol követén”491 keresztül, ami felülről lép be a színházi térbe, de az alvi-
lág követeként. Ugyanakkor Bódy felerősíti adaptációjában a darab anatómiai 
természetét azzal, hogy még egy „inverziót” alkalmaz. Azáltal, hogy Hamlet 
felboncolt, felnyitott agyába helyezi az egész darabot, kifordítja a tudatdrámát: 
minden mentális folyamat, minden egyes tudati réteg és tartalom lecsupaszítva és 
jól láthatóan kerül színpadra – mint saját heterogén materialitásunknak, mint a 
saját Másikunkként bennünk lévő anyagiságnak a reprezentációja, emlékeztetője, 
posztmodern memento morija.492 Bódy rendezése egyesítette a politikai allegóriát 
a tudatdráma fogalmának látványos színpadi megvalósításával. A darab a „fel-
fegyverzett filozófus” önboncolásává vált egy olyan térszerkezetben, amelyben 
mindenkit kihallgatnak, és a szó legszorosabb értelmében a falnak is füle van. 
A bizonytalanság és kiszolgáltatottság ilyesfajta totális és mindent magába záró 
rendszere zseniálisan képezte le a kor politikai hangulatát és elnyomó logikáját, 
így Bódy egyszerre alkotta meg a posztmodern szubjektum és a pártállam anató-
miáját.

491  „The ambassador of death”: G. Wilson Knight kifejezése a megmérgezett tudatú és mérge-
zettséget terjesztő Hamletre. Knight a klasszikus cikkében sokkal negatívabb karakterként kezeli 
Hamletet, mint általában a kritika: „But, remembering only the Ghost’s command to remember, he 
is paralysed, he lives in death, in pity of hideous death, in loathing of the life that breeds it. His acts, 
like Macbeth’s, are a commentary on his negative consciousness: he murders all the wrong people, 
exults in cruelty, grows more and more dangerous”. „The Embassy of Death: An Essay on Hamlet”. 
Uő The Wheel of Fire: Interpretations of Shakespearian Tragedy (London and New York: Routledge, 
2001), 49; magyarul: „A halál követsége: esszé a Hamletről”. Ford. Szegedy-Maszák Mihály. Struk-
turalizmus II. Szerk. Hankiss Elemér (Budapest: Európa, 1971).
492  Pieldner Judit a Nárcisz és Psyché elemzésében a „haptikus vizualitás” technikáját vizsgálva 
mutat rá, milyen tudatosan hatnak Bódy képei a néző testiségére, érzékszervi tapasztalatainak 
összességére, egyesítve a kora újkori anatomizáló testmegjelenítéseket, a történelmi avantgárd 
testképeit és az új fenomenológiai elméleteket. „Remediated Bodies, Corporeal Images in Gábor 
Bódy’s Narcissus and Psyche”. Ekphrasis. Images, Cinema, Theory, Media. 12.2 (2014). 45–59.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



285

Tarr Béla vizsgafilmként készítette el Macbeth adaptációját, amely számos 
párhuzamot mutat Bódy Hamlet-rendezésével.493 Tarr médiuma is a film és nem 
a színház, de a kettőt ötvözte, amikor egy dráma adaptációjával mutatkozott be 
1981-ben. Már ebben a legelső rendezésében támaszkodik a hosszú vágásnak arra 
a technikájára, ami később a Tarr-filmek védjegyévé vált. Macbeth-verziója, amit 
később tévéfilmként forgalmaztak, a hatvankét perces folyamatos kameramozgás 
során egyetlen vágást tartalmaz csak, közvetlenül a főcím után. A filmet egy kato-
nai erődítmény belsejében, a budai vár föld alatti járataiban vették fel. A helyszín 
ugyanazt a klausztrofóbiás érzetet kelti, mint Bódy tudatszínpada, és a fogvatar-
tottság nyomasztó hangulatát árasztó térben a folyamatos kameramozgás kitűnő 
technika arra, hogy egyetlen tudat működéseként, látomásaként vagy kivetü-
léseként jelenítse meg az eseményeket. Ha egy új szereplő lép színre valamelyik 
melléküregből vagy folyosóból, az adott színész fokozatosan kerül bele a kamera 
perspektívájába, vagy maga a kamera követi a színészek mozgását a magába zárt 
föld alatti világ járataiban, ahol egy pillanatra sem dereng fel természetes fény.

Tarr filmjeinek egyik ars poeti-
ca-érvényű eleme az emberi arc 
hangsúlyozása: a tragédia értel-
mezését is sajátságos filmnyelvi 
arcpoétikájára építi fel. Ren-
dezésében a darab arc-nagy-
közelik folyamatos láncolatává 
válik, ahol az arcábrázolások 
fokozatosan gyorsuló ritmusa 
sodor bennünket addig a pil-
lanatig, amikor Macbeth már 

493  https://port.hu/adatlap/film/tv/macbeth-macbeth/movie-1543 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben

https://port.hu/adatlap/film/tv/macbeth-macbeth/movie-1543


286

jóval a film közepén túl, első alkalommal néz ki a film diegetikus struktúrájá-
ból, bele a kamerába, mintha végül a nézővel akarna szemkontaktust teremteni. 
Ebben a jelenetben mutatják be a Vészbanyák víziókon keresztül Macbeth szá-
mára a jövőt, melyben Banquo leszármazottai uralkodnak. A pillanat különle-
gességét az adja, hogy mind ez idáig soha nem látjuk közvetlenül Macbeth pil-
lantását – bár a vizuális hangsúly folyamatosan az arcokra helyeződik, a kamera 
mindig elkerüli a karakterek szemtől-szembe látható tekintetét. A magába zárult 
világban a rendezőnek nem kell a snitt-ellensnitt technikára épülő varratot alkal-
maznia ahhoz, hogy a néző belehelyezkedjen az események világába és perspektí-
varendszerébe – a kamera nézőpontja végig rögzített és kívülálló marad, de csak 
annyira, amennyire kívül lehetünk bármin is ebben a börtönrendszerben. Ezért 
is hat megrendítő erővel, amikor Macbeth váratlanul ránk bámul, belehatolva a 
nézőpontba, amely mögött ez idáig rejtőzködtünk.

Miközben a jövő szörnyű látomását szemléli, úgy szegezi ránk elszörnyedt 
tekintetét, mintha az elborzasztó jövő, melybe bepillantást nyer, a mi jelenünk, a 
nézők valósága lenne. Tarr leleményességére vall, hogy ezen a ponton úgy állítja 
be a Vészbanyákat, hogy azok hátulról fogják közre Macbethet, kezük közé szo-
rítva a látványtól visszahőkölő fejét, és mindeközben Macbeth arca úgy jelenik 
meg, mintha a természetfeletti erők egyfajta keretet erőltettek volna rá. Macbeth 
arca a filmen belüli mozivászonná válik, mely a mi arcunknak tart tükröt. Ahogy 
Bódy a tudat anatómiáját megtestesítő rendezéssel vezette be a tudatdráma 
koncepcióját a magyar színpadon, úgy Tarr filmje a különleges helyszínnel és a 
lévinasi és deleuze-i arcfilozófiára emlékeztető ábrázolási technikával végezte el 
ugyanezt.494

494  Nem azt állítom, hogy Tarr feltétlenül Lévinast vagy Deleuze-t olvasott. Azt kívánom fel-
tárni, hogy a két itt tárgyalt magyar filmrendező olyan elméleti és interpretációs meglátásokat 
vezetett be, amelyek csak jóval később honosodtak meg nálunk. Lévinas arc-filozófiája alapján a 
későbbiekben elemzett előadások fő koncepciói is értelmezhetőek. Lévinas írja az arc etikájáról: 
„A kifejeződés, amelyet az arc hoz a világba, nem egyszerűen hatalmam gyengeségét, hanem a hata-
lomra való képességemet teszi próbára. Bár maga is a dolgok egyike, az arc áttöri a formát, amely 
mindazonáltal határolja. Ez konkrétan azt jelenti, hogy az arc beszél hozzám, s ezáltal bármilyen 
gyakorlati képességgel – az élvezettel vagy a megismeréssel – összemérhetetlen viszonyra szólít fel”. 
Teljesség és végtelen. Ford. Tarnay László (Pécs, Jelenkor, 1999), 164. Úgy tűnik, Tarr már ebben a 
korai munkájában arra az arc-felfogásra hagyatkozott, melynek elméleti kifejtését Deleuze híres 
tézisében találjuk: „Nem létezik arcnagyközeli, az arc maga a nagyközeli, a nagyközeli eleve arc, 
és mind a kettő affektus, affekció-kép”. Gilles Deleuze. A mozgás-kép. Film 1. Ford. Kovács András 
Bálint (Palatinus, 2008), 114.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



287

A film másik speciális eleme 
a Vészbanyák megjelenítése. 
Tarr azzal hangsúlyozza ezek-
nek a manipulatív természet-
feletti jelenségeknek a pszichi-
kai befolyásoló erejét, hogy 
nagyon is emberinek ábrázolja 
őket, és három ismert kortárs 
férfi rendezőt választ a szere-
pekre. Ács János, Maár Gyula és 
Ruszt József arcát a színházba 
és moziba járó közönség kön�-
nyen felismeri, és a megoldás általános metaszínházi kerettel látja el a koncep-
ciót, melyben a Macbeth szándékait igazgató, belőle bábot teremtő, emberként 
megjelenített démonok Macbeth tudatának kivetüléseként, rejtett szándékainak 
megtestesüléseként is értelmezhetők. A rendező-Vészbanyák elültetik a tragikus 
hős tudatában azt az információ-csírát, amely a tudattalanban már meglévő szen-
vedélyek talaján növekszik, rövid időn belül behálózza és uralja egész tudatát, 
és cselekedetek olyan láncolatába vezeti, mely felszámolja eredeti identitását és 
elméjének integritását.

A  filmben mindenhol beszűkült terek vesznek körül bennünket, mintha 
Macbeth tudatának belsejében lennénk fogva tartva, ahogy Bódy Hamletjében 
is. A film hosszan elnyújtott bevezető részében Macbeth és Banquo belép ebbe a 
föld alatti világba, míg a lovaskatonák véget nem érő sorban elléptetnek mellet-
tük, visszhangzó, furcsa, monotóniájában idegborzoló hangot produkálva a pat-
kócsattogással. A néző bizonyos idő után önkéntelenül is az ördög patáira gon-
dol, miközben feltárul a pokolkastély bejárata. Az alászállás után, a belső terek 
beszűkültségében az egyetlen igazi vertikális kamera-perspektívával akkor talál-
kozunk, amikor Macbeth, mintegy még mélyebbre szállva a pokolban, az erődít-
mény egyik hálókamrájában megöli Duncant. Lady Macbeth felülről, a kamrába 
vezető lépcsősor tetejéről szemléli, ahogy Macbeth fehér lepedőbe tekeri a király 
holttestét, majd felemeli a fejét, és a tragédia legmélyebb pontjáról feltekintve 
rémülten rámered feleségére.

Bódy és Tarr egyaránt nagy hangsúlyt fektetett a főszereplő mentális folya-
matainak megjelenítésére és tüzetes nyomon követésére a tudat és az arc 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



288

feltérképezésén keresztül. A kritika és a közönség mindkét rendezői koncepciót 
a zsarnokság kényszerítő erői alatt megbénult emberi elme allegóriájaként értel-
mezte. Fontos azonban megjegyezni azt is, hogy a fiatal generációhoz tartozó 
két rendező megelőzte a korát azzal, hogy olyan elméleti kérdéseket tematizált és 
foglalt egységes rendezői keretbe, amelyek már jelen voltak a nemzetközi Shakes-
peare szakirodalomban és kritikai gondolkodásban, de nem voltak még egyértel-
műen kanonizálva, a magyarországi recepciójuk pedig még távolabb volt. John 
Bayley 1981-ben írta meg a tudattragédiákról szóló fejezetet tartalmazó köny-
vét, Lévinas akkor már jelentős filozófusnak számított Franciaországban, lefor-
dították angolra, de Magyarországon még nem ismerték széles körben. A tudat 
poétikája és az arc poétikája tehát, ahogy ezt a két rendezést aposztrofálhatjuk, 
eredeti és előremutató megközelítést nyújtottak, és olyan interpretációs iskolák 
térhódítását előlegezték meg, amelyek csak később honosodtak meg a magyar 
kritikai gyakorlatban.

A nemzetközi filozófiai, irodalom- és filmelméleti irányzatok importálása 
mellett Bódy és Tarr rendezéseiben az az interpretációs hozzáállás jelentkezik, 
amely az általános szemiotikai fordulat egyik eredményeként éppen kialakulóban 
volt a kortárs dráma- és színháztudományban. A hetvenes évek végére fordulatot 
vett egy évtizedek óta folyó kritikai vita a dráma és a színház kölcsönviszonyáról, 
és elismerést nyert a drámai szövegek előadásközpontú szemiotikai megközelí-
tése. Ez az irányultság a később előtérbe kerülő performancia-kutatás egyik előfu-
tára volt, és amellett érvelt, hogy a drámai szöveg összetett megértése csak akkor 
lehetséges, ha a drámát egy aktuális vagy egy elképzelt színházi térben színpadra 
állítjuk.495

A  drámaszövegeket rendszerint a konkrét történelmi kor társadalmának 
uralkodó színházmodelljének reprezentációs logikájára tervezik, ez a repzentá-
ciós logika pedig az adott kor általános jelelméleti hozzáállásán, a szemiotikai 

495  Ahogy a bevezetésben és az emblematikus színház kapcsán már tárgyaltam, a drámai szöveg 
műfaji sajátosságaiból fakad ez a kényszer, ugyanis ennek a szövegtípusnak az eldönthetetlenségei, 
jelentésbizonytalanságai, információhiányai és kitöltetlenségei meggátolják a koherens értelmezést, 
és szükségessé teszik, hogy a drámai szövegből performanszszöveget képezzünk, hogy a színházi 
térben dőljön el, hogyan és milyen körülmények között bonyolódjon le a cselekmény. A lehetőség-
ként, csontvázként funkcionáló drámaszöveg a performanszszövegen keresztül aktualizálódik élő 
eseményként, ez pedig mindig az adott színházi tér reprezentációs logikájának alapján történik. 
Allan Dessen, az előadásközpontú megközelítés egyik első teoretikusa felhívja a figyelmet arra, 
hogy az emblematikus színház korabeli pragmatikájának megismerése elengedhetetlen ahhoz, 
hogy a kora modern drámák jelentésszintjeit és koherenciáját megértsük. Dessen. Recovering 
Shakespeare’s Theatrical Vocabulary, 39.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



289

diszpozíción alapul. Glynne Wickham az elsők között írta le és foglalta elméletbe 
azt a nagyszabású átmenetet, amely a kora modern kor szimbolikus jelentéshá-
lózatokra épülő, emblematikus színházából a polgári színház fotografikus rea-
lizmusába vezetett át, és amelynek okai a 16. és a 17. század fordulóján a jelölés 
természetéről és a reprezentáció ismeretelméleti vonatkozásairól vallott elkép-
zelések átalakulásában gyökereztek. Ez a fokozatos átmenet párhuzamos azzal, 
ahogy a modernitás episztéméje új szemiotikai hozzáállásra cseréli a középkori és 
reneszánsz pánmetaforikus gondolkodásmódot. A 18. századra később beálló új, 
felvilágosodás típusú, horizontális és szintagmatikus világmodell a kora modern-
nel ellentétben már nem kedveli majd a poliszémiát, a jelentések emblematikus 
hálózatát, és olyan fotografikus színházmodellt alakít ki, amelyben a környezet 
mimetikus megjelenítése az empirikus, objektív megismerésbe vetett új ismere-
telméleti hozzáállást tükrözi. Shakespeare korában és színházában ez a két szín-
házi reprezentációs logika egyszerre van jelen és verseng egymással, megjelenítve 
azt, ahogy a korábbi, de még mindig erősen jelen lévő középkori, magas szemio-
ticitású világmodell megkérdőjeleződik, mivel kibillenti a kialakulófélben lévő 
modern világmodell.496

Az előadásközpontú szemiotikai megközelítések elkezdték a kora modern 
drámaszövegeket a hipotetikusan helyreállított korabeli színházi kontextusban 
értelmezni, és rávilágítottak arra, hogy számos dramaturgiai bizonytalanság csak 
a rekonstruált reprezentációs logika alapján dönthető el, és a drámák jelentésréte-
gei az adott színházi térben való működésük alapján tárhatók fel. Ahogy a beve-
zető részekben kifejtettem, ezek az új elméleti és interpretációs megközelítések 
arra is fényt derítettek, hogy a kora modern ismeretelméleti válság számos hason-
lóságot mutat a posztmodern korral, és talán ennek köszönhetően a 80-as évek-
ben jelentős affinitás alakult ki színházi és filmes producerekben, rendezőkben, 
előadásközpontú értelmezőkben a kora modern színház reprezentációs logikája 
iránt. Az elmúlt harminc év reprezentatív magyarországi Macbeth előadásainak 
áttekintése során interpretációs perspektívám arra irányul, hogy ezt az affinitást 
azonosítsam. Arra igyekszem rámutatni, hogy a tudattragédia Bódy és Tarr által 
bemutatott koncepcióját követően a magyar rendezők miként bánnak Shakes-
peare tragédiájának azon részeivel, amelyek csak akkor lendülnek működésbe, ha 

496  „What we are really confronted with is a conflict between an emblematic theatre – literally, 
a theatre which aimed at achieving dramatic illusion by figurative representation - and a theatre of 
realistic illusion – literally, a theatre seeking to simulate actuality in terms of images”. Wickham. 
Early English Stages, 155.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



290

a kora modern emblematikus színházat irányító szemiotikai alapállás és térbeli, 
színházi reprezentációs logika alapján értelmezzük őket. Nem célom a kritikai 
fogadtatás átfogó szemlézése, de utalni fogok olyan recenziókra, kritikákra, ame-
lyek meglátásom szerint szem elől tévesztenek fontos jelentésrétegeket, mivel 
nem ismerik fel, figyelmen kívül hagyják vagy túl jelentéktelennek tekintik az 
emblematikus kódokat.

Mind a nemzetközi, mind a hazai Macbeth produkciók magukon viselték az 
elmúlt harminc évben a fent körvonalazott előadásközpontú szemiotikai meg-
közelítés hatását. A továbbiakban a drámának azokra az elemeire koncentrálok, 
amelyeket a leggyakrabban alkalmaztak a rendezők, mivel igyekeztek számításba 
venni annak az emblematikus színháznak a jellemzőit, amelynek logikájára a 
darabot eredetileg tervezték. A színpadra állításokat elemezve a tudattragédia, 
az anatomizáló tudati és testi behatolás és a tematizált arc technikáira, a Bódy 
és Tarr által alkalmazott perspektívákra helyezem a hangsúlyt, de három másik 
aspektust is figyelembe veszek. Állításom szerint a shakespeare-i színház három
osztatú, függőleges térbeli elrendezése központi elemként rendszeresen megjele-
nik a vizsgált időszak előadásaiban, és ez arra utal, hogy a kortárs rendezők egyre 
nagyobb jelentőséget tulajdonítanak azoknak a tudattartalmaknak és energiák-
nak, amelyek az emblematikus színház térbeli szintjeihez kapcsolódnak. Ez a füg-
gőleges tengely szervezi a kora modern emblematikus színház terét a menny, a 
föld és a csapóajtó alatti alvilág három dimenziójába, meghatározott szimbolikus 
tulajdonságokat rendelve azokhoz a szereplőkhöz vagy eseményekhez, amelyek 
jellemzően a három tér valamelyikét foglalják el. Ez a vertikalitás a színpadi tra-
gikus irónia szervezőelemévé is válik, hiszen ennek a tengelynek a feje tetejére 
állítása egyetemes zavart és diszharmóniát sugall, erre azonban a karaktereknek 
nincs mindig rálátása. Ha például a csapóajtón az alvilágból érkező Vészbanyák, 
vagy az eredetileg az emberi életteret megjelenítő szinthez tartozó karakterek hir-
telen magasabb pozíciót foglalnak el ennek a színházi térnek az univerzumában, 
akkor istennek és a gondviselésnek, a mennyei harmóniának a szintjét bitorolják.

Az alvilág képzetével szorosan összekapcsolódik a testiség és az abjekció kép-
világa. Ezek uralkodó témák a posztstrukturalista szubjektumelméletekben, de 
központi reprezentációs technikaként működtek az angol reneszánsz színházban 
is mint a közönségbevonás, a totális hatáskeltés és a groteszk szatíra eszközei.

Végül azt is igyekszem nyomon követni, hogy a posztmodern rendezések 
mennyire veszik figyelembe azt, hogy a kora modern színház rendkívül heterogén 
közönség szórakoztatására törekedett, és ennek érdekében nemcsak a középkori 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



291

drámai játékok hagyományaiból továbbélő interaktív közönségbevonás és a 
szimbolikus többjelentésűség módszereit alkalmazta, hanem különböző műfa-
jok, nyelvi regiszterek és stílusok keverését is. A Macbeth különösen alkalmas 
terepet kínál arra, hogy megfigyeljük, hogyan lehetséges ezt a műfaji heterogeni-
tást alkalmazni a tragédia komikus és groteszk potenciáljainak felhasználásával. 
Ezeknek az összetevőknek, színpadra állítási technikáknak és megoldásoknak a 
vizsgálata szemléltetni fogja azt is, ahogy a darabokban működő kettős, tudati 
és testi anatómia megjelenik a kortás színpadon, és ahogy a tudat anatómiája 
mellett egyre nagyobb hangsúlyt kap a test anatómiája, míg elérkezünk végül a 
2013-as Maladype produkcióig, amelynek már a címében is szerepel az anatómia.

Három évtized alatt, 1990 és 2020 között mintegy harminc Macbeth előa-
dást mutattak be Magyarországon hazai színházak. Az adatokból kiderül, hogy 
Shakespeare tragédiája folyamatosan szerepelt a hazai színházak kínálatában a 
rendszerváltozás után is, és szinte valamennyi jelentős állandó társulat műsorára 
tűzte.497 Ez a szám még inkább figyelemre méltó, ha megnézzük, hogy a Színházi 
Adattár szerint 1945 és 2024 között összesen 47 Macbeth produkció jött létre, 
az első 1950-ben, és ezt tízéves szünet követte 1960-ig.498 A legtöbb előadás 1989 
utánra esik, a darab tehát továbbra is népszerű volt, sőt, még népszerűbbé vált 
a rendszerváltozás után, míg korábban a Hamlet és a III. Richárd valamelyest 
háttérbe szorította.499 Ebben a fejezetben hat rendezéssel foglalkozom részle-
tesen, hármat a rendszerváltozáshoz közelebbi időből, hármat pedig későbbről 
választottam, hogy azt is megvizsgálhassam, mutatkozik-e jelentős koncepcióbeli 
különbség a három évtizedes periódus két végén lévő produkciók között. A fen-
tebb leírt témák és technikák jelenlétét értelmezem a következő bemutatókban: 
Szegedi Nemzeti Színház 1994, Vígszínház 1995, Győri Nemzeti Színház 1996, 
valamint Katona József Színház 2008, Vörösmarty Mihály Színház 2011, Mala-
dype Színház 2013.500

497  Rendezte a darabot többet között Alföldi Róbert, Bagossy László, Balázs Zoltán, Balkay 
Géza, Csiszár Imre, Fésős András, Galgóczy Judit, Gáspár Ildikó, Horgas Ádám, Kálloy Molnár 
Péter, Kiss Csaba, Kormos Tibor, Kovács Lehel, Major Tamás, Marton László, Sík Ferenc, Soós 
Péter, Szendrő József, Szikszai Rémusz, Tiwald György, Zsámbéki Gábor.
498  Az opera- és táncelőadásokat nem számoltam.
499  Köszönettel tartozom Imre Zoltánnak ezért az észrevételért.
500  A produkciók természetesen az elemzéseknél később feltüntetett rendezőkhöz kötődnek, itt 
azért sorolom a színházi helyszíneket, hogy érzékeltessem, az előadások nem csak a fővárosra kor-
látozódtak. A 2013-as Maladype előadás óta több mint tíz hazai rendező vitte színre a tragédiát, 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



292

Az 1989-es politikai átrendeződés idejéhez legközelebb eső három előadást 
különféle értelemben ugyan, de a tömörség, a zártság, a berekesztettség érzete 
jellemzi. Ez a bezártságérzet erősen építkezik a tudattragédia mentális koncent-
rációjának erejéből, a pszichikus energiának és a mentális fogvatartottságnak az 
érzetét sugározva. A három rendezésből kettőt (Szeged 1994, Győr 1996) kisebb 
színpadra, stúdiószínházba terveztek, míg a Vígszínház 1995-ös produkciója a 
patinás fővárosi színház nagyszínpadát használja, de ezen a színpadon is meg-
jelenik az előadásban egy természeti, zöld világot ábrázoló elkülönített, vízió-
szerű emelt színpad, amely a tragédia bizonyos részeinek külön világát jelképezi. 
A komédiákra jellemző „zöld világ” különíti el és jelöli a tragédia cselekményé-
nek helyszínét az előadás kezdetén, megelőlegezve, hogy a műfajok közötti szi-
gorú különbségtétel elvét nem fogja figyelembe venni a rendezés, és a vígjátékok 
zöld világa összekeveredik a tragédia sötét kozmoszával.

VII.2. LADY MACBETH MEGHÁROMSZOROZVA: 
SZEGED

A  szegedi produkció501 a hagyományos Szerencse Kereke ikonográfia modern 
adaptációját alkalmazza, amely egyúttal a Jan Kott-féle „Nagy Mechanizmus” 
mindenen átívelő nagy dramaturgiáját is szolgálja. A színpad közepét alkotó kerek 
térből fém rámpa fut fel a bal első oldalra, a nézőközönség feletti szintre, ami emb-
lematikusan jelképezi a Kerék felfelé tartó mozgását, Macbeth felemelkedését.

ezeknek a produkcióknak a vizsgálata azonban már nem fért a jelen kutatás keretei közé, későbbi 
tanulmányban fogok velük foglalkozni.
501  Szegedi Nemzeti Színház, Kamaraszínház, 1994. 09. 30. Rendező: Kormos Tibor; zenei szer-
kesztő: Móczán Péter; díszlet- és jelmeztervező: Dienes Erika; Macbeth: Bicskey Lukács; Lady 
Macbeth: Müller Júlia, Nagy Enikő, Dobó Alexandra. Köszönöm a színház vezetésének, hogy az 
előadás felvételét rendelkezésemre bocsátotta.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben

https://szinhaztortenet.hu/record/-/record/OSZMI632/solr
https://szinhaztortenet.hu/record/-/record/OSZMI3262/solr
https://szinhaztortenet.hu/record/-/record/OSZMI3300/solr


293

Macbeth újból és újból fülsértő csattogás közepette szalad fel ezen a „felfutópá-
lyán”, hogy aztán hamarosan le is jöjjön vagy szaladjon onnan, mivel végérvé-
nyesen soha nem tudja biztosítani helyét a metapozícióban. Az emblematikus 
színház háromrészes vertikalitásának itt csak két szintjét kapjuk, de Macbeth 
folyamatos fülsüketítő járkálása kitűnő ironikus ábrázolását adja a természetfe-
letti jelenségek által jósolt jövendő bizonytalanságának és a hatalom törékenysé-
gének.

Kormos Tibor, ahogy szinte valamennyi rendező, különleges hangsúlyt fektet 
a boszorkányok és a Királynő viszonyára. Lady Macbeth megháromszorozódik, 
szereposztásában eggyé válik a három Vészbanyával, a három nő felváltva mondja 
a Királynő és a boszorkányok sorait. Az előadás központi témája a hatalom aka-
rása és a démonok által manipulált egyén vergődése. A három nőalak látomás-
szerű körtáncot lejtve, fátylakba burkolva jelenik meg, és táncuk beszippantja 
Macbethet, aki egyfajta transzba esve egyik boszorkánytól a másikig tántorog. Ez 
a hallucináció-szerű hangulat telepszik az egész előadásra, és tovább fokozódik, 
amikor a királygyilkolás elnyújtott, meghökkentő, bestiális öldökléssé fajul.502 
Duncan fehérbe pólyált óriáscsecsemőként jelenik meg, akit Macbeth szinte 
eksztatikus, hatalmas mozdulatokkal, óriási tőrdöfések sorozatával lemészárol, 
hogy aztán bizarr birkózásba kezdjen a király hullájával. A királygyilkos tolja, 
görgeti, vonszolja Duncan testét, hogy sikerüljön eltüntetnie a színről, de szó sze-
rint képtelen megszabadulni tette súlyától: a test nem akar eltűnni a színpadról. 
A keretes előadás Macbeth bukásával kezdődik és azzal végződik, a történelem 
körfogásának logikája alól az új politikai elit sem mentes – kezdődik minden 
megint elölről.

502  Gyenge Zoltán szerint a rendezés fő koncepciója „a dráma eruptívan barbár meg jelenítésében” 
áll (kiemelés az eredetiben), és Kormos előadása a maga primitív, barbár mivoltában próbálja meg-
mutatni azt a világot, „amelyben az emberélet puszta esetlegesség, amelyben boszorkányok, véres 
kezű orgyilkosok, megölt emberek szellemei grasszálnak, s mindent a látszólagos emberi szabad-
ságtól független vészterhes szükségszerűség, a sors határoz meg”. „Patthelyzetben”. Színház 1995/1. 
25.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



294

VII.3. MACBETH „A SŰRŰ LÖTTYBEN”: 
VÍGSZÍNHÁZ, BUDAPEST

Marton László szintén középpontba 
állítja a Vészbanyák természetét a 
Vígszínház 1995-ös előadásában.503 
A  levegőben cikázva, trapézokon 
forogva jelennek meg a darab egész 
univerzumát uraló lények, így nem-
csak a nem e világi természetükre 
kerül hangsúly, hanem arra is, hogy 
felülről érkeznek, abból a dimenzi-
óból, ahonnan az isteni gondvise-
lésnek kellene felettünk őrködnie. 

Semmiféle gondviselés nem avatkozik természetesen közbe a tragédiában, Isten 
helyét a démonok bitorolják, akikhez emblematikusan csatlakozik Lady Mac-
beth, a csapóajtón keresztül, alulról felemelkedő ágyán heverve.504 Az alvilág 
küldötteként jelenik meg a színen, ugyanolyan „szellemként”, mint a démonok, 
akiket később monológjában megidézni igyekszik.

Ahogy már korábban említettem, elkülönített „zöld világ” jelöli ki egy 
magasított platformon a Vészbanyák színterét, ami szöges ellentétben áll azzal 
a sötét, rozsdaszínű, nyomasztó teremmel Macbeth várában, ahol a cselekmény 
többi része játszódik. A  zöld platform a vígjátékok emblematikus természeti 

503  Vígszínház, Budapest, 1995. 11. 25. Rendező: Marton László; koreográfus: Gyöngyösi Tamás 
(mozgás); dramaturg: Upor László; díszlettervező: Krisztiáni István (szcenika); díszlet: Kentaur; 
jelmeztervező: Bartha Andrea; Lady Macbeth: Eszenyi Enikő; Macbeth: Kaszás Attila. Köszönöm 
a színház vezetésének, hogy az előadás felvételét rendelkezésemre bocsátotta.
504  Kritikájában Tegyi Enikő is kiemeli a Vészbanyák szerepét: „Egy pillanatra a drótkötélpályán 
mozgatott, foszforeszkáló koponyájú trapézművészek, azaz a vészbanyák valóban a tudat-alatti 
sötét erőivé lényegülnek át”, később azonban elítéli a rendezés látványközpontúságát, posztmodern 
ötleteit, és vélekedése szerint „egy ilyen lazára vett előadásban nehéz eljátszani, miért és hogyan jut 
el a címszereplő és felesége a bűnös tettekig, miért s hogyan omlanak aztán össze”. „Kis gyilkosok 
nagy palástban. Shakespeare: Macbeth”. Színház 1996/2. 21, 22. Koltai Tamás elismeréssel nyug-
tázza a színpadi látványt és az aktualizálást: „Marton László, aki korábban Ricsivé degradálta III. 
Richárdot, most Mekit csinál Macbethből. Ez tehát a koncepció. Jogos. Térségünk közeljelenje 
kisszerű brigantik vérfürdőitől iszamos”. A látvány mögötti lehetséges szimbolikus jelentésháló 
azonban elkerüli a figyelmét, és elbagatellizálja Kentaur „bekocsizó zöldövezeti ligeteinek” jelentő-
ségét. „Rettentő párok”. Élet és Irodalom, 2006. 01. 12.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



295

attribútumaival olyan hatást kelt, 
mintha a boszorkányok csak egy 
komédia megrendezésébe kezdené-
nek bele, a maguk mulattatására. 
Macbeth otthonában a hátteret 
különféle lépcsősorok uralják, vala-
mint egy híd, amely a színpad jobb 
és bal oldalán álló tornyokat köti 
össze az erődítményben. Ez a híd 
vagy emelvény a darab vége felé 
Macbeth felívelő „karrierjének”, 
felemelkedésének emblémájává lesz, de egyidejűleg egyre ingatagabbá is válik. 
A démonok szinte mulattató beavatkozása az emberek földi világába nemcsak 
azzal nyer kifejezést, hogy külön zöld világ tartozik hozzájuk, hanem azzal is, 
ahogy Malcolm megtervezi a „pokolvár” elleni katonai ostromot. A Vészbanyák 
fenti dimenziójából egy zöld gally hullik hirtelen Malcolm lába elé egyfajta sugal-
latként, innen kapja az ötletet a sereget álcázó faágak taktikájához. A zöld gally, 
a zöld világ és a Macbethtel groteszk, komikus játékot űző Vészbanyák temati-
kusan összekapcsolódnak az előadásban, olyan vizionárius dimenziót jelenítve 
meg, ahol a rossz szándékú természetfeletti erők úgy igazgatják az embereket, 
mint holmi bábukat. A tragikus és a komikus műfaji elemek keverése végigvo-
nul az egész produkción. A hátul legombolt alsónadrágban támolygó, csupasz 
hátsójú kapus jelenete vad nevetést vált ki a közönségből. Macbeth egyszerre 
súrolja az infantilizmus, a szánalmasság és a megrendítő személyes tragikum 
határait, ahogy az őrület felé masírozik, majd a nézők ismét nevetésben törnek 
ki, amikor a Vészbanyák nemcsak képletesen, de szó szerint is „megfőzik” Mac-
bethet. A zöld világban állnak, sötétben, villámlások közepette, és egyszer csak 
előhúzzák Macbethet az üstjükből, mintha az alvilágból rántanák elő, tüzet csi-
holnak a roppant fazék alatt, amely egyidejűleg formájában is, funkciójában is 
fürdőkádként szolgál a benne elterülő főszereplő számára. Macbeth fő az üstben, 
együtt a mágikus kotyvalékhoz egyenként, gondosan hozzáadott fantasztikus és 
borzongatóan abjekt összetevőkkel. A főzetet a kopasz, egyszer férfinak, egyszer 
nőnek tűnő boszorkányok mulatságos öltözékben készítik kis fehér felszolgá-
ló-köténykében, és a köténnyel legyezik a tüzet. A közönség derültsége hirtelen 
hányingerre vált, mikor az egyik banya nagy főzőkanállal megkínálja Macbethet 
a szörnyűséges fürdőlevesből, aztán megint általános derű következik, ahogy a 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



296

Vészbanyák kéz- és lábmasszázst adnak Macbethnek, miközben a jövőről szóló 
„megnyugtató” jóslatot kántálják neki.

A zöld világ még egyszer visszatér, amikor a végső jelenetben Macduff az őrület 
közönyébe lassan belesüppedő zsarnokkal vív. Macbeth a hátsó színpadrészből 
előgördülő zöld platformon, a zöld világban keres menedéket, de a nagy színpa-
don belüli színpadnak, a természetfeletti porondjának a hátsó széle felemelkedik, 
ferde lejtővé válik, és „kiköpi” a királygyilkost. Macbeth, elvesztve egyensúlyát, 
legurul a zöld világról, és Macduff lábai előtt köt ki – a Vészbanyák utolsó vicces 
húzása ez.

VII.4. MACBETHBE ZÁRVA: 
GYŐR

A tragédia leginkább bezártságérzetet keltő és talán legkísérletibb adaptációjára 
a Győri Kisfaludy Színház vállalkozott 1996-ban, az úgynevezett padlásszínház-
ban.505 A rendkívül szűk, mintegy 5x5 méteres játéktérben Kiss Csaba a legsű-
rítettebb és legrövidebb Shakespeare-darab még koncentráltabb változatát ren-
dezte meg, a szereplők számát négyre csökkentve.506 Macbeth és Lady Macbeth 
mellett csak Banquo és Macduff jelenik meg a színpadon, így a szereposztás és a 

505  Győri Nemzeti Színház, Padlásszínház, Győr, 1996. 02. 09. Rendező: Kiss Csaba; díszletter-
vező: Csanádi Judit; jelmeztervező: Zeke Edit; Macbeth: Horváth Lajos Ottó; Lady Macbeth: 
Nyakó Júlia. Köszönöm a színház vezetésének, hogy az előadás felvételét rendelkezésemre bocsá-
totta.
506  A koncentrációra Haynal Ákos kritikája is felhívja a figyelmet: „A tér, amelyben az előadás 
folyik, rendkívül kicsi, a nézők két oldalról kísérhetik figyelemmel a produkciót. Ez fokozott kon-
centrációt, pontos, fegyelmezett alakítást követel minden színésztől, mert a publikum a legkisebb 
hibát is észreveszi. A színészi alakításban viszont nagyobb szerep juthat az arcjátéknak”. „Boszorká-
nyok pedig nincsenek. Shakespeare: Macbeth”. Színház, 1996/4. 29.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



297

szövegek kiosztása is jelentős módosulásokon megy át. Az eredeti dráma külön-
féle karaktereinek szövegei más drámákból átvett és a rendező által megkompo-
nált szövegekkel együtt a négy szereplő között oszlanak meg, a cselekményt pedig 
egy olyan dramaturgia szabja át, amely a főszereplő tudatában növekvő káoszra, 
az egyre dagadó tudati vívódásra koncentrál.507

Az univerzum rendjének felfordulását jelzi az előadás elején, hogy a csata zűr-
zavarában Banquo és Macduff nem ismerik fel egymást, és halálos párviadalba 
bonyolódnak. Ezt a feje tetejére állított, kizökkent világ leírása követi, ami ere-
detileg a véres százados szövege. A színre lépve Macbeth azzal vicceli meg baj-
társait, hogy látszólag nem ismeri meg őket, és úgy beszél hozzájuk, mintha ter-
mészetfeletti lények lennének, a Vészbanyák szerepébe helyezve így Banquót és 
Macduffot. Ezen a ponton világossá válik, hogy ez a rendezés mindent az emberi 
tudat és lélek belső világába sűrít: nincsenek boszorkányok, nincsen természetfe-
letti jövendölés, és a kezdeti konfliktust a csata felfokozott idegállapotából kizu-
hanó három katona pszichológiai erőtere produkálja. A Vészbanyák szövegét 
mondva Banquo és Macduff Macbeth felemelkedését jósolják. Ezt ugyan viccnek 
szánják csak, amolyan katonás élcelődésnek, de a „jóslat” szavai, a tett csírái dús 
termőtalajra hullnak Macbeth tudatában, hogy aztán a mardosó bizonytalanság, 
a csillapíthatatlan becsvágy és az őrlő lelkiismeret-furdalás tudatbomlasztó elegy-
évé dagadjanak.

A rendező olyan pszichológiai felépítményt hoz létre ebben az előadásban, 
amelyben nincs szükség természetfeletti jelenségekre a cselekmény kibontako-
zásához, hiszen ezeknek a cselekedeteknek, feszültségeknek, konfliktusoknak a 
valódi helyszíne, központja az emberi tudat, ahogy a többi tudatdráma esetében 
is. Kiss Csaba a tudattragédia különleges, egyedi interpretációját alakítja ki. Dol-
gozatában rámutat arra, hogy Shakespeare mesterien alkalmazza a lelki és a men-
tális konfliktust azokon a dramaturgiai pontokon, amikor a néző a szörnyűség 
felmutatását vagy a cselekményekre irányuló figyelem fokozódását várná.508 Kiss 
először azt a tényt boncolja, hogy a királygyilkolási jelenet részleteinek bemu-
tatása helyett Shakespeare a Macbeth tudatában keletkező mentális borzadályt 
részletezi, azt az érzetet, hogy a királygyilkosság következménye az álom meg�-
gyilkolása, az álom jótéteményeitől való megfosztottság. Az egész előadás alatt 

507  Ahogy Stubner Andrea megjegyzi: „Épp elegen vannak ők négyen e meghitt borzadályhoz”. 
„Meghitt borzadály”. Népszava 1996. 04. 01.
508  Kiss Csaba: ’Mi van velem, hogy minden zaj ijeszt?’ A Macbeth házaspár belső útjai (Budapest: 
Színház- és Filmművészeti Egyetem, Színházművészeti Doktori Iskola, 2006), 2.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



298

végsőkig fokozott tudatállapotban és végsőkig szűkített térben mozognak a sze-
replők, mintha mind a négyen Macbeth tudatába lennének bezárva. Kiss Csaba 
ugyanakkor azt állítja, hogy Macbeth monológjai különbséget is mutatnak a 
többi tudattragédiához képest, azokban ugyanis a tudati ösvényeket bejáró fősze-
replő a dilemmából kiindulva hosszas meditáció után valamilyen döntéshez vagy 
megoldáshoz jut el, míg Macbeth tudattalanjából a jóslat hatására hirtelen emel-
kedik elő egy régóta lappangó tartalom, és tudatát azonnal eltölti a királyság gon-
dolata. A tudattalannak ez a megnyitása is létrehoz egy vertikális tengelyt az előa-
dásban, hiszen le-föl mozgunk Macbeth mentális univerzumában, de a színpadra 
állítás nem tágítja ki ezt a tudati dimenziót a konkrét színházi térbe. A Jakab-kori 
színház különleges hármas függőleges felosztása helyett a vertikalitás Macbeth 
tudatára korlátozódik, de ezen az interpretáción keresztül a tudattragédia még 
nagyobb erőt és koncentrációt nyer.

Bár Kiss Csaba nem alkalmazza 
az emblematikus színház eredeti 
függőleges logikáját, a színpadi ele-
mek emblematikus poliszémiájára 
nagyon is hagyatkozik, és néhány 
olyan tárg yat használ, amelyek 
mindvégig szem előtt vannak, és 
erőteljes szimbolikus konnotáció-
kat hordoznak. A színpad közepén, 
a tér gyújtópontjában egy kard 
helyezkedik el, olyan pozícióban, 

hogy feltétlenül keresztnek is látjuk, amikor éppen nem fegyverként használják. 
A kard katonai és vallásos–spirituális kulturális szemantikájának vegyítése elő-
térbe helyezi a dráma bizonytalanságait és eldönthetetlenségeit, és így a közép-
ponti tárgy központi metaforává válik, az egész dráma kozmoszának és az emberi 
tudatnak a természetére reflektálva.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



299

A kisszámú színpadi kellék arra is ösztönzi a rendezőt, hogy az emblematikus 
színpadnak egy másik jellegzetes technikáját, az emberi test jelölő szerepét is 
használja. Az előadás egyik legeredetibb módon színre vitt jelenetében Lady 
Macbeth a Vészbanyák mágikus inkantációhoz hasonló „üst-énekét” és a meg-
nyugtatást szolgáló jövendölést egyfajta altatóként suttogja a kimerült és magába 
roskadt Macbeth fülébe. Amikor a boszorkányok kétértelmű jóslatához érkezik, 
és Macbeth legyőzhetetlenségéről beszél, két kezét férje feje köré teszi és ágas-
kodó ujjaival koronát formál. Az erőteljes jelenet rögtön a két szereplő lelki egy-
ségének emblémájává válik, de ezzel egyidejűleg sorsuk ironikus kifejezése is ez, 
hiszen Lady Macbeth segítette férjét a „királytéma” megvalósításában, nemcsak 
jelképesen, hanem gyakorlatilag is ő koronázta meg, és együtt kell koronástól 
elbukniuk.

VII.5. AZ ALVILÁG TÜSKÉI: 
KATONA JÓZSEF SZÍNHÁZ, BUDAPEST

Áttekintésem második részében a kilencvenes évekből a közelebbi múltba lépek, 
és bemutatom három produkciónak azokat az elemeit, amelyek dolgozatom 
interpretációs nézőpontjából relevánsak. Az első a Katona József Színház 2008-
as rendezése, amely az általam felvázolt előadásközpontú szemiotikai megközelí-
tés szinte valamennyi emblematikus elemét alkalmazza.509 A rendező, Zsámbéki 
Gábor a nagyszínpad teljes terét felhasználja ahhoz, hogy megteremtse a dráma 
függőleges dimenzionalitását.

A  kezdő jelenet azt a hatást 
kelti, mintha a három Vészbanya 
megvilágított, kontúrozott feje a 
levegőben függene a vaksötét tér-
ben, később pedig többször is úgy 
tűnik, hogy a föld alatt laknak, és 

509  Katona József Színház, Budapest, 2008. 03. 14. Rendező: Zsámbéki Gábor; dramaturg: 
Fodor Géza; díszlettervező: Khell Csörsz; jelmeztervező: Szakács Györgyi; Macbeth: Hajduk 
Károly; Lady Macbeth: Fullajtár Andrea. Köszönöm a színház vezetésének, hogy az előadás felvé-
telét rendelkezésemre bocsátotta.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



300

időnként a színpad különféle részein elhelyezkedő csapóajtókon keresztül tűn-
nek el félig-meddig. Ezek a csapóajtók az egész előadás során átjáróként funkcio-
nálnak, folyamatos összeköttetést teremtenek az alvilággal: magukba fogadnak, 
vagy félig elnyelnek hullákat, elrejtik, majd kiöklendezik a boszorkányokat, és 
tematizálják az ember földi színpada alatt meghúzódó, kifürkészhetetlen mély-
ségeket, a tudatalatti metaforáit. A csapóajtók által sugallt vertikalitás jelenlétét 
egy másik színpadi eszköz is hangsúlyozza, mégpedig egy hatalmas kristálydarab, 
ami valamiféle roppant inga függőjeként drótszálról lóg le egy fémállványzatban. 
Fokozatosan ereszkedik lefelé az előadás ideje alatt, azt az érzetet keltve, hogy a 
tragédia szereplőinek élete és pályája előre ki lett szabva.510

A Vészbanyák az incselkedő erotika és a kihívó testiség, a bajkeverő pajkosság 
és az idegborzoló abjekció zavarba ejtő keverékét mutatják. Félreérthetetlenül 
nőies jelenségek a darab elején, ahogy áttetsző fehérneműben megjelennek, és 
egyértelműen Macbeth szexuális fantáziáját veszik célba, mikor megkörnyéke-
zik.511 Banquo kitépi bajtársát az egyáltalán nem természetfelettinek tűnő jelen-
ségek öleléséből, ekkorra azonban az információ elvetett magja csírázni kezd 
a főszereplő tudatában, életre híva a mindent háttérbe szorító ambíciót, majd 
pedig a tudatot kikezdő őrlődést.

A középponti jövendölés üst-jelenetében a démonok fémvödörben és pléhsaj-
tárban keverik a „szörnyű löttyöt”, amely véres moslékszerű valóságában nem 
puszta stilizáció, hanem maga az abjekció. A színpadi tabló jelentős hatást képes 

510  Az előadás vertikális berendezésének Tarján Tamás is fontosságot tulajdonít, és érzékletesen 
írja le a színpad alatt meghúzódó alvilág által sugárzott bizonytalanságot: „Hatalmas temetőn inog 
az ország. A jobb felől álló harangláb (nem különösebben sikerült építmény) csak erősíti a képzetet, 
hogy cinteremben: határtalan temetőkert hullákra éhes televényén játszódik a darab”. „Cinterem: 
William Shakespeare: Macbeth”. Színház, 2008/6. 17.
511  Koltai Tamás így írja le a Vészbanyákat Zsámbéki rendezésében: „A vészbanyák - Jordán Adél, 
Mészáros Piroska, Pálmai Anna - nem természetfölötti ködképek, hanem hol a szexuális fantázia 
fölajzott némberei, hol kültelki kurvák, akik a házfalra ragasztott plakát rétegeit lehántva mutogat-
ják jóslatként a jövő képeit, és vörös festéket csurgatnak a fejükre”. „Értelmiségi nagyravágy”. Élet 
és Irodalom, 2008/12.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



301

gyakorolni a befogadó tudatára az abjekció színrevitelével, de a leghatásosabb 
pillanat akkor következik, amikor Macbeth maga is összekeni arcát a Vészbanyák 
szörnyűséges koktéljával, és még akkor is a kezében szorongat egy maroknyi véres, 
csöpögő cafatot, amikor a kétértelműségeket jövendölő boszorkányok már eltűn-
tek a színről.

A produkció erősen támaszkodik a látványra, a vizuális szimbolikára, a cse-
lekményességre. A csillogó vér vörös színe Macbeth tőrén rímel az arcán több-
ször is megjelenő vérre, majd a darab végén a Lady Macbeth fehér hálóruháján 
rikító vérfoltokra, vizuális keretet és ritmust kölcsönözve az előadásnak. A hata-
lom megszerzése után a király és a királynő aranyszínű ruhadarabokba öltözik, 
de az arany fehérre változik az alvajáró jelenetben az őrült Lady Macbeth ruhá-
ján, Macbeth arany színe pedig feketére vált a végső csatához érkezve, majd ismét 
fehérre változik a Macduffal vívott utolsó párharc alatt.

Zsámbéki ötletes megoldás-
sal élőképként, a tableau vivant 
ikonográfiai hagyományát alkal-
mazva rendezi meg a zsarnok buká-
sát. Macduff megragadja Macbeth 
tehetetlen, dermedt testét, és a 
halott Lady Macbeth fehér hálóru-
hás hullájára fekteti. Az öngyilkos 

királynő holttestén mint valami tőkén fejezi le Macduff Macbethet, akinek arcá-
ról meghatározhatatlan, torz vigyor mered ránk, amelyről szinte eldönthetetlen, 
hogy cinikusan gúnyos, lemondóan elégedett vagy visszataszítóan halálszerű. 
Mindkettejükön fehér ing van, ez a színszimbolika végleg egyesíti kettejüket a 
halálban, de áldozati, rituális konnotációjával a mentális szétesés, a szenvedés és a 
megtisztulás zarándokútjának végét is jelzi.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



302

A rendező visszatérő szimbolikus tablók, élőképek tipologikus ritmusát alkal-
mazza az előadásban, melynek egy korábbi példája az, ahogy Lady Macbeth a 
megőrülésének jelenetében alvajáróként, kezét dörgölve egy kőoszlopra hajtja a 
fejét, mintha kivégzésre, lefejezésre ajánlaná fel magát. Ez a jelenet tipologikus 
ismétlődéssé válik, ugyanis a kőoszlop rímel azokra az oszlopokra, melyeken a 
Vészbanyák állnak, amikor Macbethre és Banquóra várnak a darab elején. Úgy 
tűnik, ezek az oszlopok a föld mélyéből, az alvilág tüskéiként merednek elő, és a 
szimbolikus beállítás újra megismétlődik, amikor Macbeth feje halott feleségé-
nek holttestére kerül.

A zárójelenet Lady Macbeth testét átalakítja ugyanolyan oszloppá, mint ami-
lyenek a darab elején tűntek föl, hogy az alvilág lenti dimenziójából kinőve meg-
tartsák a Vészbanyákat, és a tipológiai ismétlődések köre így zárul be: a végső 
tableau visszavisz bennünket a kezdethez, a történések elindítóihoz. A tragikus 
irónia és a groteszk cinizmus keveréke is csúcspontjára ér ebben a jelenetben.512 
Lady Macbeth végig támaszként szolgál Macbeth számára a királyi úton – ezt 
tematizálja a Szellem-jelenet is, amelyben Macbeth rémületében a lakomaterem 
falának ablakmélyedéséig kapaszkodva menekül Banquo szelleme elől, és annyira 
megretten, hogy igyekszik a lakomaterem falán felkapaszkodni egy ablakhoz, 
hogy elmeneküljön. Lady Macbeth szó szerint lehámozza a falról.

512  Az iróniának Molnár Gál Péter is fontos szerepet tulajdonít a darabban és a rendezésben 
egyaránt: „A bitorolt trón bizonytalansága egyrészt további gaztettekhez, másrészt Macbeth lel-
kiállapotának szétzilálódásához vezet. A tragédia komorságát fokozza, hogy mindvégig tragikus 
irónia érvényesül benne”. „A kimondhatatlan skót tragédia - Shakespeare: Macbeth, Katona József 
Színház”. Mozgó Világ, 2008/4. 113. Pethő Tibor ugyanakkor érezhetően nem tud mit kezdeni a 
műfajkeveredésekkel a rendezésben: „Az első felvonás kezdete, a lebegő boszorkányfejek megje-
lenése ígéretes bevezető, de utána ritmusát veszti a játék. A zárójelenetben mintha egy könnyűze-
nei koncert után estek volna egymásnak eltérő divatfelfogásuk miatt, úgy püföli egymást Macduff 
(Lengyel Ferenc) és Macbeth, míg az utóbbi jobblétre nem szenderül. A jelenet kissé komikusra 
sikeredett, még ha képzettársításunk nyomán egyszerre is idézi a jelent és a jövő lehetőségét”. „Az 
elhadart mondandó”. Magyar Nemzet, 2008. március 17. http://katonajozsefszinhaz.hu/38679

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben

http://www.matarka.hu/cikk_list.php?fusz=33094
http://katonajozsefszinhaz.hu/38679


303

A  jelenet aprólékosan kidolgozott: Macbeth csimpaszkodik, térdét felhúzza 
mellkasához, hogy védje magát a látomástól, Banquo véres fejű szellemétől. 
A királygyilkos zavarba ejtő próbálkozása az előadás felvételének tanúsága szerint 
már-már röhejt vált ki a közönségből, amikor Lady Macbethnek végre sikerül 
lerángatnia Macbethet a falról. Ám ahogy a vállára veszi a férfit, fájdalmában éle-
sen felkiált, hiszen alig bírja az egyszerre valóságos és szimbolikus súlyt. A beál-
lítás összetett példáját adja annak, hogyan képes a színre vitt Shakespeare-tragé-
dia egyszerre összegyúrni a komikust a tragikussal, a groteszket az ironikussal és 
megdöbbentővel.

A  gondosan megkomponált emblematikus képrendszerek alkotta, vissza-
térésekre épülő ritmusnak azonban ára is van. A gazdag vizuális látvány elvesz 
valamennyit a darab mentális koncentráltságából. A  tudattragédia aspektusa 
leginkább a színészek képzett és rendkívül kifejező arcjátékában jelenik meg, de 
összességében kellőképpen középpontba kerül az emberi tudat és önrendelkezés 
aktuálissá formált kulcskérdése.513

513  Almási Miklós találóan foglalja össze az előadás aktualitását és komplexitását: „Őrület - poszt-
modern, reneszánsz, Heidegger. All in one: Shakespeare”. „Shakespeare: Macbeth”. Kritika 2002/3. 
33. Dömötör Adrienne nagyszerűen ragadja meg a tudattragédia lényegét kritikájának legelején: 
„Shakespeare sokak által legjobbnak tartott művében a tragédia a személyiségen belül zajlik, még-
pedig abszurd gyorsasággal”. Egyúttal a politikai, aktualizáló, „kettős kódolás” mentén való olva-
satnak is ő adja az egyik legsommásabb példáját: „Az előadás befejezése: lehangoló rendszerváltás. 
[…] A zsarnok elpusztult, ám a rendszerváltás jellegéről még nem tudni semmit”. „Tragédia a sze-
mélyiségen belül: Shakespeare: Macbeth - Katona József Színház”. Criticai Lapok, 2008/5. 8-9. Sz. 
Deme László hasonlóképpen politikai konnotációkon keresztül olvassa az előadást: „A hatalmasok 
csak váltják egymást, szinte esetlegesen, míg a hatalom átvételét rezignáltan fogadják az alattvalók. 
[...] Találó megfigyelések, ismerős reakciók és kommentárok a négyévenkénti, vagy tán immár nép-
szavazástól népszavazásig tartó hatalmi rotáció időszakában”. Sz. Deme László: „Politikus csendek: 
Shakespeare: Macbeth - Katona József Színház”. Criticai Lapok, 2008/5. 10.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben

http://www.matarka.hu/cikk_list.php?fusz=18972


304

VII.6. VÍZSZINTES EMELKEDÉS: 
SZÉKESFEHÉRVÁR

A Vörösmarty Színház produkcióját 2011-ben mutatták be Székesfehérváron.514 
Kálloy Molnár Péter rendezése kitűnően ragadja meg a dráma műfaji eldönthe-
tetlenségeinek összetettségét. Sikerül a tragikus elemek mellett megjelenítenie a 
groteszk, tragikusan ironikus, vagy egyenesen komikus és karneváli jelentésréte-
geket is. Koncepciójának talán leginkább figyelemre méltó eleme a tragikus iró-
nia, amelynek a felépítésében támaszkodik az emblematikus színház függőleges 
térelrendezésére is.

Kálloy Molnár interpretációjában a tragikus mindvégig keveredik a komikus-
sal. Úgy tűnik, a rendező szem előtt tartotta és ki is használta az angol reneszánsz 
tragédia és általában a dráma legfontosabb célkitűzését, nevezetesen azt, hogy 
társadalmilag rendkívül heterogén nézőközönség számára nyújtson szórakozást 
heterogén előadói technikákkal egy szinte csupasz színpadon.

A  boszorkányok játékos vagy 
megátalkodott, földi vagy termé-
szetfeletti identitását illető, vissza-
térő interpretációs dilemmákra már 
az előadás kezdetén választ kapunk, 
amikor Lady Macbeth rendezői 
szerepben jelenik meg, és a Vész-
banyákat instruálja. Azokat a színé-

szi, előadói készségeket, eszközöket tanítja be nekik, amelyek segítségével majd a 
csata után megkörnyékezhetik Macbethet. A három boszorkány nem tűnik túl-
ságosan tehetségesnek, ám Lady Macbeth iránymutatására támaszkodva később 
botcsinálta, de igen lelkes színjátszóként teljesítik a rájuk bízott feladatot. Ez a 
rendezés kezdettől fogva nagy manipulátornak állítja be Lady Macbethet, aki 
arra használja fel a három, sem nem ijesztő, sem nem igazán természetfelettinek 
látszó nőt, hogy behatoljon Macbeth tudatába, és a hatalmában tartsa. Nemcsak 

514  Vörösmarty Színház, Székesfehérvár, 2011. 03. 04. Rendező: Kálloy Molnár Péter; koreográ-
fus: Atlasz Gábor (mozgás), fordította: Szabó Stein Imre; díszlettervező: Székely László; jelmez-
tervező: Győri Gabi; Lady Macbeth: Tóth Auguszta; Macbeth: Csizmadia Gergely. Köszönöm a 
színház vezetésének, hogy az előadás felvételét rendelkezésemre bocsátotta.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



305

segíti és tettre sarkallja a boszorkányokat, hanem a felettesükké, irányítójukká 
válik, bábozik velük. Arra, hogy a három, szexuálisan provokatív nő valójában 
gonosz szellem, csak az utal, hogy később a zenekari árokból libbennek elő és emel-
kednek a színpadra, füstbe és ködbe burkolózva táncot lejtenek, és így találkoznak 
Macbethtel.515 Bár a színpad nem alkalmaz klasszikus értelemben vett csapóajtót, 
a zenekari árok mindenképpen azt sejteti, hogy a csábítók eredeti lakhelye az alvi-
lág, és végig fenntartja az előadás az alvilággal való kommunikációt, bár nem a 
boszorkányok, hanem éppen Lady Macbeth által. Színpadtechnikai szempont-
ból figyelemre méltó megoldásként széles peremű kút helyezkedik el a színpad 
közepén az első felvonás ötödik jelenetében, amikor a Lady a férje levelét olvassa. 
Először csak szimbolikusan próbálgatja az alvilággal való kapcsolatot azzal, hogy 
kavicsokat dobál a kútba, később azonban egyenesen a kútba beszél és kiabál, bele-
hajolva a kút torkába, mintha Belzebub várának kapuján próbálna bekukucskálni, 
miközben nagymonológjában a pokol és a sötétség szellemeit idézi meg segítőnek. 
Amikor a fekete mágia szertartására emlékeztető beszéde végén beleejti a kútba 
Macbeth levelét, látjuk, hogy voltaképpen az alvilágnak nyilvánította ki az akara-
tát, mintha csak azt üzenné: én leszek, én vagyok az irányító!

Az előadás legalább annyira szól arról, hogy milyen tragikusan téved ebben 
Lady Macbeth, mint arról, hogy miként bukik el a manipulált Macbeth. A fele-
ség csak addig képes befolyásolni és irányítani a megrémült és aggodalmaskodó 
hadvezért, amíg rá nem veszi a gyilkos terv végrehajtására, utána azonban a vér-
ontás lavinája feltartóztathatatlanul elindul a királyságban. Amikor Macbeth 
rádöbben, hogy egyetlen túlélési technikája az lehet, ha minden gyanús elemet 
és minden potenciális ellenfelet eltipor, és elhatározza, hogy Banquót is kiiktatja, 
Lady Macbeth hirtelen megérzi, hogy az irányítás kicsúszik a kezéből. Megpró-
bál ellenszegülni férjének, de hiába. Magasba szökő lépcsősor aljában veszeked-
nek, és a lépcsők íve ironikus folytatását, függőleges meghosszabbítását képezi a 
kút mélységének, amit a Lady kezdetben az alvilággal való kapcsolatteremtésre 
használt. A lépcsők dominálnak az előadás képvilágában, és egyszerre jelenítik 

515  Véleményem szerint csak akkor lehet egyszerűen udvarhölgyeknek nevezni a boszorkányokat, 
ha elkerüli a figyelmünket az, amikor a darab vertikumának mélyéből, a zenekari árokból jönnek elő, 
ahogy elkerülte ez Szabó Zoltán figyelmét is: „A boszorkányokból vészlények lettek, ám ők tulajdon-
képpen udvarhölgyek, akiket a Lady bíz meg azzal, hogy izzítsák be férjurát: ugyan, tegye már meg, 
hogy ő lesz a király!” „Becsvágytól fejvesztve – Macbeth a Vörösmarty Színházban”. Fejér Megyei Hír-
lap, 2011. 05. 05. Ugrai István sem tulajdonít bonyolultabb jelentést a három nőnek: „Itt a függöny, 
amikor fölfoghatjuk, hogy Macbethné lefizette udvarhölgyeit, hogy játsszák el amúgy racionálisnak 
tűnő férjének az erdőben való bolyongás közepette a vészlények szerepét, előre betanult szöveget 
elmondva neki”. „Lépcsődodzsem”. 7óra7.hu https://7ora7.hu/2011/09/10/lepcsododzsem 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben

https://7ora7.hu/2011/09/10/lepcsododzsem


306

meg Macbeth becsvágyát és növekvő irányíthatatlanságát. Amikor befejezik a 
civódást a Banquo-terv felett, együtt hágnak fel a lépcsők tetejére trónusaikhoz, 
ahol azonban Macbeth azzal demonstrálja felettes pozícióját, hogy minden teke-
tória nélkül meghágja feleségét. Együtt jutottak fel a hatalom, a politikai karrier 
csúcsára, de Lady Macbeth vesztett a manipulációs csatában, a Macbeth-gépezet 
önálló életre kel. A szerep, amelyet Macbeth az ambíció és a Lady bábsegédjei 
által vezérelve magára vállalt, elhatalmasodik felette, felszámolja eredeti identitá-
sát, és felbomlasztja tudatát.

Lady Macbeth bukása a rendezői szerepben akkor is nyilvánvalóvá válik, ami-
kor ismét megjelenik az előadás elején már szerephez jutott kút. Az őrület felé 
haladó királyné újabb és újabb kísérletet tesz arra, hogy elérje a kutat, az alvilággal 
való összeköttetést, és megtámaszkodjon a peremén, a kút maga azonban ciniku-
san odébb mozdul, kitér a Lady kezei elől, és így tragikusan nevetségessé teszi a 
kétségbeesett erőfeszítést.516 Úgy tűnik, a rendezés önállóságot tulajdonít a ter-
mészetfeletti erőknek, és hiábavalónak mutatja be azt a kísérletet, hogy halandó 
ember szövetkezzen a szellemekkel, és irányításra tegyen szert felettük. A darab 
elejétől kezdve azonban úgy is értelmezhetjük a Lady Macbeth bábjaiként meg-
jelenített Vészbanyákat, hogy azok a tudattalan megtestesült ösztönenergiái. Idő-
legesen látszólag irányítani tudjuk ezeket, de ha szabadjára engedjük őket, ha túl 
sokat játszadozunk velük, annak óhatatlanul az lesz a vége, hogy olyan szerepekbe 
csábítanak bennünket, amelyek aztán uralkodni kezdenek rajtunk, és felőrlik ere-
deti identitásunkat. Ez a dramaturgiai keret fontos része Shakespeare tudattra-
gédiáinak, és meglátásom szerint a székesfehérvári produkció erőssége abban 
rejlik, hogy tudatosan tematizálja ezt a jellegzetesen kora modern, reneszánsz 

516  A jelenet tragikus iróniájának megértéséhez elengedhetetlen, hogy a színpadi szimbólumot 
az alvilággal összeköttetést biztosító kútnak értelmezzük, és ne vízmedencének, ahogy azt Zappe 
László teszi kritikájában, amelyben éppen az ironizálást hiányolja: „Önálló életre kel az a vízme-
dence is, amelyben a Lady őrülési jelenetében mosná kezeiről a képzelt vért – minduntalan meg-
szökik a holtsápadtan közeledő asszony elől”. „Mozgékony lépcsők. Shakespeare: Macbeth”. Criticai 
Lapok Online, 2012/05-06.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



307

problematikát, amelynek megvannak a rezonanciái posztmodern világunk isme-
retelméleti és etikai válságában is.

A kora modern tragédiák tipikusan olyan helyzeteket teremtenek, melyek 
az ember önmegismerő és önirányító, saját sorsa felett rendelkező képességét 
teszik próbára. A természetfeletti jelenség (az idős Hamletre hasonlító Szellem, 
a kvázi-természetfeletti Iago, a Vészbanyák) a főszereplő tudatában valamilyen 
manipulatív információt ültet el. Ez az információ meghatároz egy végrehajtásra 
váró feladatot (bosszú, a hűtlenségről való megbizonyosodás, a királyi trón), és a 
feladat szükségessé teszi egy olyan szerep felvállalását, amely eredetileg nem vág 
egybe a karakter identitásával, amely eluralkodik rajta, és tudata széteséséhez 
vezet. Valamennyi fent elemzett magyarországi előadás számol ezzel a modellel, 
de megítélésem szerint az itt elemzett székesfehérvári előadás a legsikeresebb és 
a legeredetibb abban, ahogy kiépíti azt a tragikusan ironikus keretet, amely egy-
szerre kérdőjelezi meg Macbeth és Lady Macbeth önrendelkező szuverenitását. 
Ez a modell természetesen pesszimista válasz volt Shakespeare korában a kora 
modern kor episztemológiai bizonytalanságaira, és úgy vélem, azért vált ki fogé-
konyságot a mai közönségben, mert a posztmodern szubjektum is olyan eldönt-
hetetlenségekkel és bizonytalanságokkal néz szembe az ember önmegismerését és 
önazonosságát illetően, melyek hasonlatosak a késő reneszánsz kor dilemmáihoz.

A tragikus irónia akkor éri el a tetőfokát, amikor a végső ostrom előtt az előa-
dás megmutatja: bármilyen magasra tört is Lady Macbeth azzal, hogy az alvilág-
gal vagy tudattalanjának démonaival szövetkezett, és bármilyen magasra igyeke-
zett is feljutni Macbeth azzal, hogy egész népéből épült hullahegyen mászik át, 
mindez hiába. Időközben ugyanis fordult a Szerencse Kereke, melyet a magasba 
szökő királyi lépcsősor jelképez. A „királytéma” nagy létrája eldőlt, a függőleges 
immár vízszintes, és nincs hová mászni. A nagy tragédia, és egyben a nagy komé-
dia az, hogy Macbethnek erre nincs rálátása.

Macbeth álomszerűen lelassított és különlegesen akrobatikus mozdulatok-
kal megmássza az egész lépcsősort, melynek a trónusokhoz vezető meredek íve 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



308

ez idáig uralta a színpadképet, de a lépcsőzet már vízszintes, nem felfelé vezet. 
Macbeth csak a földön mászik, csak látszólag halad felfelé a lépcsőkön, nem tud 
kitörni vízszintes, emberi kötelékeiből. Innen már csak lefelé vezet majd az útja, 
de vakságában nincs rálátása a helyzetére. Ahogy az előzőleg vizsgált előadások 
rendezői, úgy Kálloy Molnár is központi szervezőelemmé teszi a tragikus iróniát, 
és a többi produkcióval való összehasonlításban véleményem szerint a legkimun-
káltabb és legintenzívebb megjelenítését adja.

VII.7. A KORA MODERN BŐR SZEMIOTIKÁJA 
ÉS A MALADYPE SZÍNHÁZ ELŐADÁSA

Az áttekintéshez választott utolsó előadással elérkezünk egy olyan kortárs pro-
dukcióhoz, amelyben kiteljesedik a kora modern tragédiák egyik fő szervezőelve, 
a kettős anatómia, és a mentális folyamatokat középpontba állító tudatboncolás 
elkezd együttesen működni a test radikális anatomizálásával. A kora újkori ana-
tómiai érdeklődés és reprezentáció iránti posztmodern affinitás egyik legújabb 
példája a budapesti Maladype Színház Macbeth/Anatómia című kísérleti produk-
ciója.517 Az előadás egyik dramaturgiai fordulópontján Lendváczky Zoltán, aki 
a szerepösszevonások miatt lehet akár Banquo, akár Macduff vagy Malcolm is, 
belép a színre, és ledobja a földre Macbeth mellé annak lenyúzott bőrét. A zsar-
nok testének kültakarója arcának pontosan felismerhető másával a saját ölébe 
kerül, és egy hosszú percig Macbeth farkasszemet néz a saját arcbőrével.

517  Maladype Színház, 2013. 09. 06. Trafó. Rendező és díszlet: Balázs Zoltán; jelmez: Benedek 
Mari; zene: Szűcs Péter Pál. Szereplők: Lendváczky Zoltán, Orosz Ákos, Petrik Andrea, Szűcs Péter 
Pál, Tankó Erika. Köszönöm a színház vezetésének, hogy az előadás felvételét rendelkezésemre 
bocsátotta.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



309

Úgy tűnik, saját bőr-képmását szemlélve valamilyen végső felismeréshez, 
anagnorízis-ponthoz érkezik. Ezt az ábrázolást figyelemre méltó megoldásnak 
tartom a tragédiának ebben a merész adaptációjában, és meggyőződésem sze-
rint a kora újkori anatómiai ábrázolásokkal és a posztmodern anatómiai kiállí-
tások reprezentációival együttesen értelmezve a színpadra állítás egésze értelmes 
és érdekfeszítő produkcióvá áll össze, legalább részben megcáfolva a bemutató 
utáni, szinte egyöntetűen negatív kritikát.

Saját bőrét felmutató korpusz 
a Bodies kiállításról

A  Maladype Színház pro-
dukciója a Trafóban zsúfo-
lásig megtelt nézőtér előtt 
zajlott, de nem aratott sikert 
a kritikusok között, és a 
nézőket is alaposan kifárasz-
totta. Ahogy a kritikusok 
egyhangúlag megjegyezték, 
a túlhajszolt szimbolika, az eredeti, de a nagy színpadon működésképtelennek és 
beágyazatlannak bizonyuló technikai megoldások kioltották a lehetséges jelenté-
seket, öncélúvá, hatásvadásszá vált az előadás – úgy vélem azonban, a kritikusok 
nem voltak érzékenyek arra a „dermatológiai” perspektívára, amelyre a produk-
ció épült. Zsedényi Balázs megfogalmazásában „az idő nagy részében a forma 
felülírja a tartalmat, majd a forma is elfárad, és a végeláthatatlanul hömpölygő, 
gyakran monoton, lassú és kimért szövegfolyam sehogy nem akar becsordogálni 
a közönség soraiba”.518 Tarján Tamás véleménye: „A Macbeth/Anatómia címmel 
bemutatott Maladype-előadás ’végső jellege’ nem mentes a kiagyalt műviségtől”, 
és a produkció a rosszul értelmezett posztmodern csapdájába esik, a magamuto-
gató alternativitás hajszolásába fullad.519 Tompa Andrea azon a véleményen volt, 

518  Zsedényi Balázs. „Egy elsurranó patkány”. 7ora7.hu 2013. 09. 13.
http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI438465 
519  „A posztmodernitás és alternativitás egyik, rosszul értelmezett ismérve, hogy a cselekményt 
nem kell elmesélni, tessék keresztrejtvényt fejteni, vagy azt se, mert abban a mélységben, ahol 
járunk, és ahová magunkkal visszük a nézőt, nincs mese, csak érzület”. Tarján Tamás. „Lúdvérc”. 
Élet és irodalom 57. 37 (2013. 09. 13.) https://www.es.hu/cikk/2013-09-13/koltai-tamas/lud-
verc.html Ady Mária szintén a túlzsúfoltságot, a vizuális túlterheltséget kifogásolja: „Balázs Zoltán 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben

http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI438465
https://www.es.hu/cikk/2013-09-13/koltai-tamas/ludverc.html
https://www.es.hu/cikk/2013-09-13/koltai-tamas/ludverc.html


310

hogy „az öt szereplőre csupaszított darab – vélhetően Balázs Zoltán dramaturgi 
munkája nyomán – sem olyan szellemi, sem olyan érzéki tartalmat nem tudott 
közvetíteni, ami bármit közölt volna az emberről, ami ezt az inkább kiagyalt, 
mint egy gondolatból, érzetből született formát feltöltötte volna”520. Pethő Tibor 
azt rótta fel az előadás fő hibájául, hogy a színház beharangozó, meglehetősen 
bombasztikus ígéreteivel ellentétben „nem látni a rontás megígért anatómiá-
ját”.521 A X. Gyulai Shakespeare Fesztiválon bizonyára valamivel jobban sikerült 
az előadás, Nagy András kritikája legalábbis nem annyira lesújtó, mint a Trafóban 
tartott premierről született írások, sőt, ő még azt is észreveszi, hogy „a főszereplő 
lényének anatómiájával kezdődő” előadás alapjául szolgáló tragédia olyan tudat-
dráma, amely a korporális anatómiához is kínálja magát: „éppen azért bizonyult a 
skót darab efféle felbontásra és újrakomponálásra alkalmasnak, mert Shakespeare 
egyik »tudatdrámájának« tekinthető, mintha csakugyan a kétségeivel, alkatával 
és persze ellenfeleivel vívódó főhős lelkén-elméjén belül volnánk”.522

Tagadhatatlan, hogy igen megosztó, de rendkívül hatásos előadást hozott létre 
a Maladype Színház, amelyben leleményesen tálalták a testet egy korporálisan oly 
érzékeny posztmodern közönség számára. Fel kell ugyanakkor figyelnünk arra, 
hogy a „bőrtelenítés”, a test megnyúzása, amely a kora újkori és a posztmodern 
anatómiai ábrázolásokban egyaránt előtérbe került, általános metaforája annak 
a kísérletnek, amellyel a szubjektum megpróbálja elérni a láthatón túli anyagot, 
a felszín alatti mélységet, a dolgok megjelenése, bőre alatti valóságot. Jelképezi 
azt a befelé irányuló kíváncsiságot és anatómiai attitűdöt, amely közös a kora 
újkori és a posztmodern ismeretelméleti válságban. Az előadás központi szim-
bolikus színpadi eleme, az óriási patkánycsontváz kezdettől fogva többféle érte-
lemben is anatómiai hangulatot kelt, folyamatosan elénk vetítve a tudat és a test 
együttes felboncolására irányuló kettős anatómia gondolatát. A patkánycsontváz 
ugyanakkor előrevetíti az a folyamatot is, amelynek során Macbethben az ani-
malisztikus, bestiális ösztönenergiák győzedelmeskednek: azok a szenvedélyek, 

rendezése a későbbiekben nemhogy visszafogná ezt a vizuális ötletelést, de gegek és további külön-
leges, látványos kellékek sorával teszi lehetetlenné, hogy a színészek között létrejöhessen az az ener-
gia, amely képes lenne a túlhajtottan jelentéses teret jelentékennyé tenni”. „A díszlet anatómiája”. 
Színházonline 2019. 09. 09. https://szinhaz.net/2013/09/09/ady-maria-a-diszlet-anatomiaja/ 
520  Tompa Andrea. „Csupán szkeleton”. Magyar Narancs 2013. 09. 12. 37.
 http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI437339 
521  Pethő Tibor. „Macbeth és a Pálcikaember”. Magyar Nemzet 76. 254 (2013. 09. 17.). 14.
 http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI443846 
522  Nagy András. „Macspeare”. Színház.net 2014. szeptember http://szinhaz.net/2014/09/15/
nagy-andras-macspeare/ 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben

https://szinhaz.net/2013/09/09/ady-maria-a-diszlet-anatomiaja/
http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI437339
http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI443846
http://szinhaz.net/2014/09/15/nagy-andras-macspeare/
http://szinhaz.net/2014/09/15/nagy-andras-macspeare/


311

amelyekről a kora modern kor azt tartotta, hogy ugyanúgy jelen vannak az álla-
tokban is, mint az emberekben.523 A Vészbanyák jövendölése mint méreg terjed 
szét Macbeth tudatában, identitásváltásra, szerepjátszásra, identitásának megkér-
dőjelezésére készteti, mígnem a kétségek, a gyanakvás, az önmarcangolás végül 
tudatának fokozatos felbomlásához vezet. Nemcsak az ambíció, a szexuális ösztö-
nök, a vágy emelkedik a felszínre Macbethben és Lady Macbethben, akik üzekedő 
vadállatokként lovagolják meg, majd szedik fokozatosan darabjaira a rágcsáló 
csontvázát: a lelkiismeret szava, a rokonság kötelékének parancsa, a hitszegők 
árulása, a jövő bizonytalansága ugyanúgy patkány módjára rágják belülről agyu-
kat. „Ó, skorpiók nyüzsögnek az agyamban!” (Szabó Lőrinc fordítása. „Oh, full 
of scorpions is my mind, dear wife!” 3.2.38–39) – mondja Macbeth, és az előa-
dás ezt a skorpióhadat helyettesíti a patkány felnagyított csontvázával. A bőr, a 
máz, a maszk azonban előbb-utóbb lekerül Macbethről, és meg kell látnia, hogy 
a tok, ami eddig a különféle szerepeken végighordozta, valójában üres, felemész-
tette a fekély elterjedése, szétrágta belülről az egyéniség korrumpálódása, ahogy 
az előadás színpadi berendezése során alkalmazott, folyamatosan jelen lévő, élő 
patkányok végül szétrágják Macbeth levágott, ketrecbe zárt fejét. Az előadás nem 
elégszik meg a tudat felboncolásával, végrehajtja azt a testi anatómiát is, amely 
metaforaként szerepel Sidney korábban idézett poétikai értekezésében. Mindezt 
egy olyan transzmediális térben hajtja végre, ahol a hagyományos színészi munka 
keveredik a mozgásszínházzal, a pantomimmal, a varietével, a cirkuszi show-val 
és a bábjátékkal, és ahol a kísérleti, kultikus rock-számokat is feldolgozó zene 
folyamatosan kizökkenti, rálátásra készteti a nézőket.

A bőr mint felszíni takaró, amelyet el kell távolítani az igazság felfedése érde-
kében, nemcsak a boncolások ábrázolásában, hanem az angol reneszánsz tragé-
diákban is kitüntetett szerepet kap, és erre a Hamlet is, a Macbeth is figyelemre 
méltó példa. A Maladype előadásának értelemzéséhez jobban el kell mélyednünk 
a bőr kora modern szemiotikájában.

523  Gail Kern Paster. Humoring the Body: Emotions and the Shakespearean Stage (Chicago: Uni-
versity of Chicago Press, 2004), 136. Paster felhívja a figyelmet arra, hogy a reneszánsz tragédiák 
karakterein még nem lehet azt a pszichológiai konzisztenciát számonkérni, amit a felvilágosodás 
után a szuverén önazonosság és a testetlenné vált tudat koncepciói alapján a nyugati gondolkodás 
összeköt az egyén és következésképpen a drámai karakter kategóriájával. A kora modern drámák 
karakterei anyagi beágyazottságú, a testnedvek egyensúlyáról alkotott korabeli elképzelések alap-
ján megalkotott lények, akikben a szenvedélyek túlcsordulása, kibillenése könnyen a létezés állati 
pólusa felé billenthet. Vö. „The Tragic Subject and Its Passions”. The Cambridge Companion to 
Shakespearean Tragedy. Szerk. Claire McEachern (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 
142–59.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



312

A királynő hálószobájában zajló jelenet során, anyját szinte kioktatva, Hamlet 
a spirituális korrupció vizuális metaforáját alkalmazza, amely érdekes módon a 
kora újkori tragédia egyik legkedveltebb testképét tartalmazza: a fekélyt.

Anyám, 
az Isten szerelmére kérlek, ne kend a 
lelked ilyen álkenőccsel, hogy 
tébolyom beszél és nem a bűnöd. Ez
lefedi a fekély felszinét, 
de közben bent a bűzös rothadás 
mérgez látatlanul. (ford. Nádasdy Ádám)

Mother, for love of grace,
Lay not that flattering unction to your soul
That not your trespass but my madness speaks.
It will but skin and film the ulcerous place,
Whiles rank corruption, mining all within,
Infects unseen. 

(3.4.141–46)

A kora újkori kulturális képvilágban a fekély a legbensőbb fertőzés, a mélységben 
tapasztalható korrupció metaforájává válik, amelyet az én-formálás és a színlelés 
társadalmi álarca takar – ez az álarc a „bőr és hártya” (skin and film), amit Hamlet 
az angol eredetiben említ. Emlékezzünk ugyanakkor a tragédiának arra a gyó-
gyító eljárására, amely Philip Sidney szerint éppen abban a műveletben van, hogy 
eltávolítja ezt a hártyát, megtöri, felnyitja a felületet, hogy feltárja a fertőzést, 
és leleplezze az egyénben a belső hazugságokat, a társadalom testében pedig a 
besűrűsödött morális vagy politikai romlást.524 Sidney a tragédia szerepét taglalva 
szintén a fekély (ulcer) szót használja: a maszkok társadalmi bőrének megsértése 
arra irányul, hogy a fekély lecsupaszodjon mind a kollektív, mind az egyéni test-
ben. Az „Élet és halál között” fejezetben részletesen foglalkoztam már a fekély 
jelenségével Sidney poétikájában és az angol reneszánszban – itt most a fekélyt 
eltakaró szövetekre és a bőrre koncentrálok.

Ebből az anatómiai és reprezentációs szempontból nézve Hamlet az egyén 
szintjén azzal próbálkozik, ami a tragédia célja a közösségi szinten is: a lélek 

524  Lásd a 259. jegyzetet.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



313

gyógyítása, a sebek kinyitása, a rejtőzködést biztosító szövet eltávolítása. Ha 
azonban a bőr az a testi boríték, amely elfedi a testet fizikai megbetegedéseivel 
együtt, akkor elgondolkodhatunk rajta, vajon mi lehet a lélek fedőrétege? Mi 
borítja be szellemi lényegünket, ha van ilyen? Mi a lélek bőre, miből alakul ki a 
felszíni réteg, „a film” a szellemen? A formálódó kora újkori szubjektivitás meg-
jelenésének időszakában az emberi lény belső lelki lényegének elérhetőségéről 
vagy esetleges hiányáról folytatott protestáns viták közepette a kérdés növekvő 
intenzitással merült fel. Úgy gondolom, hogy ha a testi és a lelki „tartály”, a testi 
és a mentális bőr közötti összefüggések történetét Didier Anzieu bőr-énről szóló 
elméletének tükrében értelmezzük, akkor világossá válik, hogy ez a bőrből kiala-
kuló ego vagy én, ahogy azt a kora újkori és a posztmodern anatómiai szokások 
összehasonlítása megmutatja, mindig rendelkezik történelmileg sajátságos repre-
zentációkkal, vizuális kifejeződésekkel is. Ezeknek a reprezentációknak a száma 
megszaporodik azokban az ismeretelméleti válsággal szembenéző korokban, 
amikor az én, a szubjektivitás mibenléte kérdésessé válik.525 A bőrüket lobogtató 
kora újkori anatómiai korpuszok és a tragédiák felnyitott bőrű karakterei ugyan-
azt a felismerést tematizálják, ami miatt a posztmodern anatómiai kiállítások 
korpuszai izgalmassá válnak a mai befogadó számára: a bőr olyan határ a külső 
és a belső, a nem-én és az én között, amelynek felnyitása feltárhatja számunkra az 
emberi identitás rejtőzködő titkait.

Az angol reneszánsz tragédia ugyanolyan rögeszmésen foglalkozik a bőr jelen-
ségével, amely lefedi a dolgok mélységét és elrejti a legbelső valóság felépítését a 
nyilvánosság elől, mint az én, a szubjektivitás, az önazonosság kérdésével. Már 
Caroline Spurgeon is megjegyezte a Shakespeare-drámák képrendszereivel fog-
lalkozó, úttörő jelentőségű könyvében, hogy „Shakespeare különös figyelmet for-
dít a bőr textúrájára”.526 A kora újkori tragédiában a transzgresszió gyakran nem 
pusztán a társadalmi vagy politikai normák és törvények megsértését jelenti, vagy 
a testek megcsonkítását és boncolgatását, hanem elsősorban olyan cselekményt, 

525  Didier Anzieu. The Skin-Ego. Ford. Naomi Segal (New York: Routledge, 2016). A bőr-én 
metaforáját Erdélyi Ildikó a következőképpen magyarázza: „A bőr-én tehát az anya-csecsemő kap-
csolatából származik, amelyben anya és gyermeke mintegy közös bőrrel rendelkeztek, és közvetle-
nül kommunikáltak egymással. Amennyiben sikerül a szétválás okozta szorongáson túljutniuk, a 
gyermek szert tesz a bőr-énre. […] A bőr-én pszichikus apparátust védelmező funkciója hasonlatos 
ahhoz, ahogy a bőr a testbelsőt védi”. „Tudomány és művészet kölcsönhatása a francia pszichoana-
lízisben. Metaforikus elméletek”. Thalassa 19.4 (2008), 75. Lásd még Csabai–Erős. Testhatárok és 
énhatárok, 119.
526  Caroline Spurgeon. Shakespeare’s Imagery and What It Tells Us (Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1952), 82.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



314

amely a dolgok felszíne mögé hatol, és ismeretelméleti próbálkozásként keresi a 
felszín alatti mélységet, igyekezve tesztelni, próbára tenni a határvonalakat, ame-
lyek elválasztják az olyan hagyományos ellentétpárokat, mint az élő és a halott, a 
halandó világ és a túlvilág, a külső és a belső.

Az emberi test, a teremtés isteni titkainak temploma és az egyetemes harmó-
nia mintája kétségtelenül az egyik legérdekesebb területe volt ennek a kísérlete-
zésnek. Az emberi test bőre a megismerés új határainak általános metaforájaként 
kezdett szerepelni abban a folyamatban, amelyet a kora újkor kiterjedő belső 
irányultságának nevezek: az emberi test és az emberi elme belső dimenzióinak 
egyre behatóbb vizsgálata volt ez. A nyilvános boncolás és az anatómiai színház 
népszerűségét a 17. század elejére csak a nagy közszínházak népszerűsége haladta 
meg: mindkettőben a bőrrel takart test volt a főszereplő.

A kora újkori tragédiának a bőr és az annak sorozatos megnyitása iránti érdek-
lődését számos újabb kritika vizsgálta. Maik Goth hosszasan elemzi a „testi borí-
ték performatív kinyitásának” gyakorlatát, és a reneszánsz tragédiában a bőrbe 
történő behatolás egyik formájaként felsorolja a gyilkolás, a csonkolás, a szúrás, a 
tőrvágás, a verekedés és a mészárlás számos példáját. Valóban, a kora újkori kultúra 
módszeresen színpadra állítja „azt, ahogy a külvilág erőszakosan, de módszeresen 
behatol a test sérülékeny belsejébe”527, hogy kiderüljön, Norbert Elias megfogal-
mazásával élve, hogy mi a burok az emberi lényen, és mi van ebben bezárva – mi 
a tok, amiben a homo clausus elhelyezkedik.528 Szeretném azonban hozzáfűzni, 
hogy ez a bőrbe való behatolás mindig az új látási és megfigyelési szokások és a 
befelé forduló figyelem metaforája.529 Ismeretelméleti és szemiotikai tétet hordoz 
egy olyan korban, amikor a homo clausust egyidejűleg képzik meg egy kizökken-
tett középkori világmodell és egy feltörekvő, modernitást megelőlegező világ-
modell diszkurzusai. A bosszútragédiák tipikusan anatómiai képeibe ágyazva a 
bőr megsértése, felnyitása előtérbe hozza a valóság kiszámíthatatlan természetét, 
valamint azt a szorongást, amellyel a kora újkori szubjektum arra törekszik, hogy 
felismerje, mi van a bőr másik oldalán. Andrea Ria Stevens a kora újkori kozme-
tikai eljárásokkal kapcsolatban arra hívja fel a figyelmet, hogy Shakespeare korá-
ban még nem volt igazi különbség az „ipari” festékek és a kozmetikai anyagok 
között. A kora modern emblematikus színházban tehát a színpadi vásznakon és 

527  Maik Goth. „’Killing, Hewing, Stabbing, Dagger-drawing, Fighting, Butchery’: Skin Penetra-
tion in Renaissance Tragedy and Its Bearing on Dramatic Theory”. Comparative Drama, 46 (2012), 
144.
528  Lásd a 95. és a 256. jegyzetet.
529  Neill. Issues of Death, 159–161.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



315

kellékeken ugyanazokat az anyagokat látták a korabeli nézők, mint az emberi 
testeken, éppen ezért a színpadi festés nem kelthetett „természetes” hatást, sok-
kal inkább kitakarta saját mesterséges, színpadi jellegét, és a felszínek jelenlétére, 
szerepére irányította a figyelmet.530 A felszínek vizualitására irányuló általános 
kora modern figyelem megértéséhez azt is figyelembe kell vennünk, amit Eric 
Mercer a színek alkalmazásának és a festékhasználatnak erőteljes elterjedéseként 
ír le: az Erzsébet-korban soha nem tapasztalt mértékben fellendült a belső terek 
festésének divatja, és szinte minden négyzetcentimétert festék takart, néha még 
az ablakokat is beleértve.531

A Macbethtől kicsit elkanyarodva érdemes feleleveníteni még néhány előfor-
dulását a fekélynek és a bőr felnyitásának a kora újkori tragédiában. Sidney és 
Hamlet fekélyeit különös módon visszhangozzák Vindice szavai A bosszúálló tra-
gédiájában, amikor azt ígéri, hogy növeli a herceg szenvedéseit a testi és a szellemi 
kínzás kettős anatómiájával:

Ugyan! Korán van még; megkezdem itt
Lelked fekélyekkel megtüzdelni. Lelked
Fölsebzem, többé meg nem nyughatik,
Mint dögvész hánykolódik kebeledben.

(239. Ford. Weöres Sándor)

Puh, ‘tis but early yet; now I’ll begin
To stick thy soul with ulcers, I will make
Thy spirit grievous sore: it shall not rest,
But like some pestilent man toss in thy breast. 

(3.5.170–173)

A  nyelv nélküli Hieronimo borzasztó látványa, az ördögök által darabokra 
szakított Faustus gondolata, a szisztematikusan megcsonkított Lavinia, a Lear 
királyban élve felboncolandó Regan mind a test szüntelen anatomizálását jelzi 

530  Andrea Ria Stevens. Inventions of the Skin. The Painted Body in Early English Drama, 1400-
1642 (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2013), 3.
531  Eric Mercer. „The Decoration of the Royal Palaces from 1553-1625”. The Archeological Jour-
nal 110. 1 (1953), 153. 150–163. „Throughout the greater part of the period the only reason 
for leaving anything unpainted seems to have been the physical impossibility of reaching it with 
a brush.” Idézi Frederick Kiefer. Shakespeare’s Visual Theatre: Staging the Personified Characters 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 7.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



316

az angol reneszánsz tragédiában. Ezzel a látvánnyal kapcsolatosan ugyanakkor 
a felszínt áttörő igény, „a kelevény” mögé hatoló, anatomizáló kísérlet mellett 
különös figyelmet érdemel a bőr, pontosabban a bőr elvesztése, a felület eltávo-
lítása. Megfigyelhetjük, hogy a kettős anatómia is kétféle értelemben működik: 
egyrészt arról van szó, hogy a tragédia mindig egyszerre boncolja a szubjektum 
testi és lelki, korporális és pszichés felépítettségét, előrevetítve azt a meglátást, 
hogy az ember mint társadalmi lény mindig egy heterogén pszichoszomatikus 
szerkezetként létezik. Ezzel egyidejűleg egy másik síkon is kettős anatómia folyik, 
hiszen a bosszúálló egyrészt anatomizálja, felboncolja ellenségeit, másrészt a 
folyamat óhatatlanul saját önboncolásához, végül önfelszámolásához vezet. Az 
ellenfelek anatómiáját rendezi meg a bosszúálló, de a megtorló anatómialecke 
egyúttal fokozatosan saját önfelboncolásává válik, melynek során saját személyi-
ségét pőrére vetkőzteti, egészen önmaga elvesztéséig, ugyanis ebben az önvesz-
tésben lehetséges a legjobban elsajátítani azokat a szerepeket, amelyeket a bosszú 
feladatának felvállalása tett szükségessé. „Legboldogabb az ember önfeledten” 
(263. „Man’s happiest when he forgets himself ”, 4.4.85) – mondja Vindice, és 
ennek a látszólag paradox ars poeticának az a magyarázata, ahogy ezt korábban, 
a darab tárgyalásának végén kifejtettem, hogy Vindice tulajdonképpen a neo
platonista, jellegzetesen reneszánsz önmegvalósítás programját hajtja végre, de 
ellenkező előjellel: önmaga megsemmisítését viszi tökélyre. Az emberi lény vég-
telen metamorfózisokon átívelő átváltozási képességének kiteljesítéséhez szükség 
van az önvesztés művészetére, arra az önanatómiára, amely aztán lehetővé teszi a 
bosszúálló számára, hogy ellenségeinek anatómiáját végezze. Más szóval, a bosszú 
művészetének elsajátítása érdekében a bosszúállónak ki kell lépnie a saját identi-
tásából, szó szerint ki kell bújnia a bőréből.

Visszatérve a Macbethhez: ezt a darabot hagyományosan nem tekintik bos�-
szútragédiának, bár ugyanarra a metaszínházi dramaturgiai keretre épül, mint 
a bosszútragédiák.532 Ebben a szerkezetben a főszereplő olyan célt tűz ki maga 

532  Michael Neill amellett érvel, hogy nemcsak a Hamlet, de a Macbeth és A vihar is olvasható 
bosszútragédiaként, pontosabban különféle változataiként annak a drámai szerkezetnek, amelynek 
nem is a bosszú a fő összetevője, hanem az időhöz és az emlékezéshez való viszonyulás. Egyetértek 
ezzel a megállapítással, és magam is úgy gondolom, hogy ez az oka annak, hogy mai értelmezői 
horizontunkból oly sok kora modern drámát vagyunk képesek bosszútragédiaként vagy legalábbis 
bosszúdrámaként is olvasni, én azonban ebben a dramaturgiában sokkal nagyobb jelentőséget tulaj-
donítok a metadrámai – metaszínházi perspektívának, amely szintén következetesen végigvonul az 
angol reneszánsz drámák hosszú során, melybe beletartozik a Spanyol tragédia, a Hamlet és a Szeget 
szeggel ugyanúgy, mint a Macbeth, A bosszúálló tragédiája, A vihar, a Kár, hogy kurva, az Amalfi 
hercegnő vagy a Hoffman. Vö. Michael Neill. „Remembrance and Revenge: Hamlet, Macbeth and 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



317

elé (az igazságszolgáltatás, bosszú, a trón, a hercegség visszanyerése), amelynek 
elérése két nagy kihívás elé állítja. Az első az, hogy meg kell küzdenie az idővel, 
mégpedig kétféleképpen: egyrészt időt kell nyernie, hogy tervét kidolgozza és 
végrehajtsa, másrészt pedig a tudatában meg kell birkóznia a múlt állandó kísér-
tésével, az emlékezés folyamatos feladatával, vagy egyenesen parancsával („csak a 
te parancsod, az fog élni elmém könyvében” [„And thy commandment all alone 
shall live / Within the book and volume of my brain” 1.5.103–4] – mondja 
Hamlet), mert a célt nem szabad szem elől téveszteni. Ez olyan szüntelen oszcillá-
ciót eredményez a karakter tudatában a múlt és a feladat végrehajtásának jövőbeli 
ideje között, amely azzal a veszéllyel jár, hogy elméje felbomlik. A másik kihívás 
az, hogy a feladat totális szerepjátszást igényel: a karakternek olyan identitásokat, 
olyan szerepeket kell magára öltenie, amelyek idegenek eredeti személyiségétől: 
Hieronimo nem az ördögök élén masírozó gyilkológép, Hamlet nem egy feu-
dális, militarista állam erős embere, Macbeth nem királygyilkos. A szerepjátszás 
metaszínházi keretei között, amikor a főszereplő valójában azt játssza el, hogy 
mennyire alkalmas a színészi mesterségre, és milyen elmés stratégiákkal tudja 
megtéveszteni a körülötte lévőket, a maszkok, a szerepek egy idő után felőrölik 
az eredeti identitást: a veszély megint az, hogy a főszereplő elméje megbomlik, és 
nem lesz visszatérés az eredeti önazonossághoz.

Hogy Macbeth milyen tökéletesen azonosult a felvállalt szereppel, és men�-
nyire sikerült megsemmisítenie eredeti identitását, azt megrázó erővel jelképezi a 
Maladype Színház előadásában az, ahogy Macduff a lába elé dobja a zsarnok üres, 
semmit nem tartalmazó bőrét. A jelenet megértéséhez bővebben tárgyalom a bőr 
kora modern kulturális szemantikáját.

A felszínek legfontosabbikáról, a bőrről alkotott képzetek jelentős változá-
sokon mentek keresztül a Tudor- és a Stuart-korban, így a 17. század elejére a 
bőr, amit addig az ókori Galenus tanításai alapján porózusnak és védtelennek 
gondoltak, erős védőpajzzsá változott, olyan erődítménnyé, amely körülzárja az 
értékes szerveket és az ember lelkét.533 Stephen Connor a bőr történetéről szóló 

The Tempest”. Jonson and Shakespeare. Szerk. Ian Donaldson (London – Basingstoke: Macmillan, 
1983), 36: „Typically, it seems to me, revenge tragedy involves a struggle to control and dispose of 
time: the opponents in this struggle are the politician (tyrant or usurper) and the revenger. The first 
is a new man whose drive to possess the future requires that he annihilate or rewrite the past: the 
second is a representative of the old order, whose duty is to recuperate history from the infective 
oblivion into which his antagonist has cast it. He is a ‘remembrancer’ in a double sense - both an 
agent of memory and one whose task it is to exact payment for the debts of the past”.
533  Tanya Pollard. „Enclosing the Body: Tudor Conceptions of the Skin”. A Companion to Tudor 
Literature. Szerk. Kent Cartwright (Wiley – Blackwell, 2010), 111–122.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



318

monográfiájában ugyanakkor azt állítja, hogy az anatómia növekvő népszerűsé-
gének és a társadalmi, színházi boncoló gyakorlatok elterjedésének idején a bőr 
nem kapott nagyobb figyelmet, mint korábban a galenikus orvosi diszkurzusok-
ban. Az anatómus számára ez csak egy eldobható külső réteg volt, olyan függelék, 
amelyre a boncolás nem is fordított figyelmet. Az angol reneszánsz drámairo-
dalom és a kor anatómiai képeinek fényében vitatom ezt az álláspontot. Con-
nor azt állítja, hogy az önmagát megnyúzó ember visszatérő képei az anatómiai 
könyvekben csak példák arra, hogy az anatómus számára a bőr eldobható felesleg 
volt. Meglátásom szerint azonban a lefejtett bőr tartós jelenléte és az az ismeretel-
méleti tekintet, amely a test feltárulkozásának aktusába fonódik, a bőrnek mint 
feltáró, megmutató, leleplező elemnek a növekvő jelentőségét jelzi.534

Önmagát nyúzó korpusz stációi Juan Valverde de Amusco munkájából535

534  A hulla lenyúzott bőre már korábbi, a valódi anatómiakönyvek elődjének számító sebészi 
kézikönyvekben is megjelenik. Ezeket az útmutatókat először főként harctéri sebészeknek, felcse-
reknek készítették, de ismert például a francia Henri de Mondeville Chirurgia című műve 1306-
ból, amelyben a bőrről szóló részt egy kültakarójától megfosztott emberi alak vezeti be, aki a vállán 
átvetett rúdon zászlóként viszi saját, hajkoronájával teljes bőrét. Vö. J. Hartnell. Medieval Bodies. 
Life, Death and Art in the Middle Ages (London: Profile Books, 2018), Fig. 22.
535  Juan Valverde de Amusco. Historia de la Composicion del Cuerpo Humano (Róma, 1556), 169, 
177, 179.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



319

Önmagát nyúzó korpusz stációi Berengarius Commentaria című művéből536

Később a modernitás új kulturális képvilágában az anatómiai test ezen jelenlétét 
és kulturális képzetét elnyomja és felváltja az ego absztrakciója és nyelv identitást 
konstruáló működése. Az anatómiai diszkurzusok után, amelyek a reneszánszban 
szüntelen erőfeszítéssel hatoltak az emberi test felszíne mögé, az emberi korpuszt 
a modernitás kezdeteinek korában egy új ideológiai bőrrel, vagyis a racionalizmus 
és a karteziánus ego újonnan kialakult diszkurzusaival kellett teljesen letakarni. 
Ez a folyamat azonban csak a 18. századra hódít tért, a Descartes által bevezetett 
„tévedés”, a radikálisan szétszakított test és elme szabályainak elterjedésével.537

Történelmi szempontból tehát talán annak a kora újkori folyamatnak 
vagyunk a tanúi, amikor az ember anatómiai, testi valósága feltárul a bőr alatt, 
és ez az átmeneti, ismeretelméletileg kísérletező időszak átvezet egy új korba, 
amikor az elvont, karteziánus ego működése, azaz a beszéd, a szuverén szubjek-
tumról szóló diszkurzus lesz a szubjektumot takaró új bőr, a korporális valóságot 
elfedő kültakaró. A kora újkori anatómia után a modernitás szubjektuma új, nem 

536  Giacomo Berengario da Carpi (Berengarius). Commentaria cu[m] amplissimis additionibus 
super anatomia Mu[n]dini (Bologna, 1521). Az olasz Berengario volt az első anatómus, aki saját 
boncolásai alapján adott ki illusztrált anatómiakönyvet. Ebben a munkájában Mondino 14. századi 
anatómiáját kommentálja, megelőzve Vesalius gazdagabban és precízebben illusztrált, de későbbi, 
1543-as munkáját. A harmadik képen egy terhes nőt látunk nyitott uterusszal, és igaz, hogy a fel-
tárulkozó bőr itt nincs látványosan bemutatva, de helyettesítéseként ott van a megnyilatkozást, a 
felmutatás vagy feltárás aktusát hangsúlyozó lepel, amely alól előbukkan az anatómiai megismerés 
eredménye.
537  Damasio. Descartes’ Error, 249.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



320

átlátszó, diszkurzív bőrbe, vagy Norbert Elias kifejezését használva „új tokba” 
öltözik, ami nem teszi lehetővé a heterogén test áttűnését.

A Macbeth ennek a történelmi folyamatnak a disszektív, feltáró szakaszában 
született, és ekkor került a kora modern színpadra. Amit Macbethnek a tragédia 
vége felé fel kell ismernie, és amit a Maladype Színház ilyen brutális vizualitással 
megjelenít, az az, hogy a felszínen lévő bőr, a szerepjátszás, a maszkok mögött fel-
tehetőleg ott rejlő eredeti identitása teljesen felbomlott. Sem önazonosság, sem 
valamilyen legbelső lényeg, emberi mag nem maradt benne, ő maga lett az egyre 
növekvő fekély, amelyet végül a tragédia anatómiai munkája tárt fel.

Ahogy a színpadkép központi elemét alkotó, óriási patkánycsontvázat, úgy 
Macbethet is darabokra szedi a tragédia. Az ösztönök, a szenvedélyek, a tudati és 
tudatalatti késztetések feltárásával, a Macbeth személyiségét felépítő hagymaré-
tegek lehántásával a tragédia a bőr mögé hatol, és a zsarnok énjét metaforikusan 
jelképező bőr lufiként, felfújt és leeresztett bőrtömlőként roskad össze, de közben 
az előadás a saját bőrével és arcával szembenéző Macbethet szemlélő közönség-
nek is a bőre alá hatol. Nemcsak Macbeth bőrén hasad fel a varrat, hanem a nézők 
szubjektivitását egyben tartó ideológiai varrat, a szuverén, homogén, önazonos 
néző-identitás illúziója is felszakad a jelenet erejétől, hiszen a saját bőr-képmásá-
val szembenéző Macbeth látványa bennünket, nézőket is arra késztet, hogy szá-
mot vessünk azzal, ami a saját bőr-énünkön keresztül a külvilág felé kommunikált 
kép mögött van.

Ennek az anatomizáló tragédiának a legsúlyosabb, a posztmodern kérdésfel-
tevésekhez hasonló ismeretelméleti, filozófiai, teológiai kérdésévé válik, hogy 
létezett-e egyáltalán valaha ilyen legbelső identitás Macbethben: van-e az ember-
ben középponti, elidegeníthetetlen emberi lényeg, vagy mindig csak a társadalmi 
szerepjátszás konstituálja szubjektivitásunkat? Másképp fogalmazva, ismét vis�-
szatérve Elias metaforájához: a kora modern kort az anatómiai kísérletezések 
és azok színházi megjelenítései közepette annak a felismerésnek az izgalmas és 
egyben rendkívül riasztó lehetősége tartotta lázban, amely felismerés miatt a 
mai nézők számára is izgalmassá válnak az anatómiai kiállítások: a felnyitott bőr 
mögött lévő test valójában nem tokként, nem a lélek vagy valamiféle esszencia 
vagy az identitás tartályaként működik, hanem az maga az emberi alapzat, amely-
ből a társadalmi környezet formál embert, és ez az alapzat elválaszthatatlan attól 
az éntől, aminek a társadalmi cselekvések résztvevőjeként gondoljuk magunkat.

A  Maladype Színház produkciójával zárul a jelen fejezetben kiválogatott 
hazai Macbeth előadások sora. Az áttekintéssel nem törekedhettem arra, hogy 

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben



321

átfogó színpadtörténetet nyújtsak a tragédiáról. Az előadásközpontú szemiotikai 
megközelítésből kiindulva a vizsgált produkcióknak azokat az elemeit igyekez-
tem megvilágítani, melyek arról tanúskodnak, hogy a mai színházi rendezések 
fogékonyságot mutatnak a kora modern emblematikus színház reprezentációs 
eljárásai iránt. A színpadi vertikalitás, az abjekció, a műfaji keverés, a tudati és 
testi anatómia eszközein keresztül ezek az előadások eredeti megoldásokkal és 
példákkal szolgáltak arra, ahogy a shakespeare-i tudattragédia problematikáját 
érdekessé és aktuálissá lehet tenni a posztmodern közönség számára. A törté-
neti áttekintés során megvilágítottam, hogy Bódy és Tarr korai filmadaptáció-
inak pszichologizáló aspektusai nyomokban felfedezhetők a későbbi színházi 
rendezésekben. Az előadások kivétel nélkül a tudati folyamatokra, a pszichikai 
koncentrációra, a térre mint az elme kivetülésére, az arcra és a tekintetre mint a 
tudat és a felelősség kifejezőeszközére koncentráltak. Tapasztalunk azonban egy 
fokozatos elmozdulást is, és a kilencvenes évek elejétől a közelmúlt felé haladva a 
rendezésekben egyre nagyobb hangsúly kerül a tragikus iróniára, ami az emberi 
önazonosság, önrendelkezés problematikáját faggatja. Akár mélyen tragikus, 
akár ironikusan patetikus Macbeth arca, úgy néz ránk, mint az esendő Másik 
arca, amelyben a sajátunkat fedezhetjük fel, és amely arra szólít fel bennünket, 
hogy minden hibája ellenére érezzünk felelősséget a Másik iránt.

VII. Kettős anatómia: a tudat boncolásától a test anatómiájáig a Macbethben





323

VIII. Következtetések

Magyarországon 2008 és 2018 után 2020-ban új Bodies kiállítás nyílt Budapes-
ten a Bálna első emeletén, amely a világméretű COVID járvány kitörése miatt 
bezárt, de 2021 májusában ismét megnyitotta kapuit. Érdemes közelebbről meg-
néznünk azokat a kulcsfogalmakat, amelyeken keresztül a tárlat hirdeti magát:

[…] nem hiába kapta meg a 2.0. alcímet, mivel eddig nem látott új, 
egyedi, speciális, kivételes testek kerülnek bemutatásra. […] A ki-
állítás segítségével betekintést nyerünk a bőrünk alá, feltárva saját 
testünk felépítését és összetettségét. Ahelyett, hogy utánzatokat 
sorakoztatnánk fel, a Bodies 2.0 kiállítás valódi, egykor élő emberi 
testeket és szerveket mutat be, ezáltal a látogatók elsőkézből tekint-
hetik meg azt, ami általában csak doktorok és tudósok „kiváltsága”. 
Rengeteg titkot, fel nem tárt információt, adatot tudhatunk meg a 
testünkről.538

A hirdetés nemcsak azt ígéri, hogy igazi különlegességeket, „kivételes testeket” 
láthatunk ott, hanem azt is, hogy a látványon keresztül „kiváltságokba” tekinthe-
tünk bele, „titkok” tudójává válhatunk, más szóval: a kiállítás azt a vágyát teljesíti 
a nézőnek, hogy hozzáférjen valamilyen kiváltságos dologhoz, és ezáltal ő maga 
váljon különlegessé. Ugyanez a vágy hajthatta azokat a nézőket is, akik a kora 
újkori Londonban a borbély-sebészek céhének épülete körül tolongtak, hogy 
megpillanthassák az ablakon keresztül a nyilvános boncolás egy-egy részletét, és 
ugyanez volt a motivációja a késő reneszánsz utazóknak, amikor európai nagyvá-
rosokba látogatva ki nem hagyták volna úticéljaik közül a híres anatómiai szín-
házakat. Kérdés, mi is pontosan az a kép, ami az anatómia során a szemünk elé 
tárul, és aminek „birtokba vételével” úgy érezhetjük, hogy különlegessé váltunk?

Hans Belting képantropológiai tanulmányaiban rámutat, hogy a nyugati 
kultúra és művészet történetében a testről keletkező képek mindig az emberről 

538  https://www.jegy.hu/program/bodies-20-a-bennunk-rejlo-univerzum-114448 

https://www.jegy.hu/program/bodies-20-a-bennunk-rejlo-univerzum-114448


324

VIII. Következtetések

alkotott, társadalmilag meghatározott képet közvetítették, hiszen a test, ahogy 
ismerjük és megéljük, kulturális találmány. „A világban másokkal együtt olyan 
pantomimikus testekként élünk, amelyek vagyunk, nem pedig olyan anatómiai 
testekként, amelyek birtokában vagyunk.”539 Ez az oka annak, hogy a test európai 
képtörténete

éppen a test képének válságával veszi kezdetét, amelyet az váltott ki, 
hogy a kereszténység ellentmondott az antik kultúra antropocent-
rikusságának és a régi testkultuszt tabunak tekintette. […] A  ke-
resztény ikonban a test új képének értelme a testtől való megfosztás 
volt. […] A képek középkori művészete csak lassanként kezdte fel-
karolni a szentek ábrázolásának ügyét, hogy aztán ideáltipikusan 
jelenítse meg bennük az embert. Az ikonok absztrakt és az ereklyék 
fragmentált teste azonban egy olyan válságra utal, amely az ember-
kép és a test képének viszonyában következett be. […] A teológiá-
ban szerepet kapó egyetlen test az a test volt, amelyben Isten öltött 
testet.540

A nyilvános anatómia és az anatómiai könyvek, atlaszok divatja tulajdonképpen 
a reneszánsz antropomorfizáló folyamatainak betetőzése, amikor már nemcsak a 
képzőművészetek új típusú emberképeivel találkozunk, hanem az anatómiai tes-
tábrázolások is belépnek a lehetséges emberképek arzenáljába, és ezzel a korábbi 
képeken túlmutató reprezentációkkal jelenítik meg az embert. Ugyanezt teszik a 
posztmodern anatómiai kiállítások korpuszai is, hiszen azt az igényét elégítik ki 
a közönségnek, hogy a testkép olyan különleges megjelenítés legyen, amely átlép 
egy határt.

Az ember testben való megjelenítése és az anatómiai (ma már in-
kább neurobiológiai) test megjelenítése teljesen ellentétes termé-
szetű képekkel szolgál, amennyiben az utóbbi esetben egyáltalán 
képekről beszélhetünk. Így kerülte el a kép fogalmát a Testvilá-
gok című, botrányt kavaró kiállítás, amikor valódi holttesteket 

539  R. D. Romanyshyn. Technology as Symptom and Dream (London, 1989), 105. Idézi Hans Bel-
ting. Képantropológia. Képtudományi vázlatok. Ford. Kelemen Pál (Budapest: Kijárat, 2007), 103.
540  Belting. i. m. 109–10. 



325

VIII. Következtetések

mutatott be, amelyek a kiállításon a képen túlmutató képek iránti 
szenzációéhséget elégítették ki.541

Annyiban vitatom Belting állítását, hogy megítélésem szerint a „képen túlmu-
tató kép” nem pusztán a közönség szenzációéhsége miatt működik, mint ahogy 
a kora újkori boncszínházaknak és az angol reneszánsz tragédiák anatomizáló 
megjelenítéseinek egyre nagyobb számát sem lehet egyszerűen a szenzációéhség-
gel magyarázni. Belting helyesen mutat rá egy bekezdéssel később, hogy „Az a 
kutatás, ami a felszín alatt keresi a valódi testet, pusztán annak a régi kezdeménye-
zésnek egy újabb változata, ami a jelenség mögött akarja megragadni a létet”, de 
ezt a kutatást, ezt az ismeretelméleti igényt és kíváncsiságot nem lehet lebecsülni, 
különösen olyan átmeneti, episztemológiai válsággal küszködő korokban, mint 
a kora modern és a poszthumánba áthajló posztmodern. Ahhoz, hogy az anató-
miának a közönségre gyakorolt hatóerejét jobban megértsük, még közelebbről 
szemügyre kell vennünk a színházzal való kapcsolatát.

Amikor Helmuth Plessner a conditio humanát az embernek abban az önre-
flexív képességében ragadja meg, hogy távolságot tud tartani önmagától, mások 
cselekedeteiben tudja szemlélni saját létét, azaz Erika Fisher-Lichte megfogalma-
zásában az ember antropológiai helyzetét színházi alaphelyzetként írja le, akkor 
rámutat arra, hogy a színházi performancia pontosan ebben a reflexióban, önma-
gunknak különféle tükörképekben való felismerésében segít bennünket. 542 Észre 
kell vennünk ezzel kapcsolatban, hogy a színházi élmény során, amennyiben az 
előadás erre törekszik, mindenekelőtt saját testi létünk és jelenlétünk tudatosul 
bennünk: az a testi valóság, amelyről a színész teste olyan testképet közvetít szá-
munkra, hogy azon keresztül rálátást kapunk a kultúra által felénk közvetített 
emberképre, mégpedig olyan rálátást, amely önmagunk tudatosabb, kritikus 
szemlélőjévé tehet bennünket. Ebből a színházelméleti nézőpontból tekintve 
az anatómiai kiállítás olyan radikális színházi performanciaként értelmezhető, 
amelynek a predramatikus és a posztdramatikus színházzal való összehasonlítása 
segíthet megérteni mindhárom reprezentáció működési logikáját.

Az anatómiai kiállítás korpuszai látszólag múzeumi kiállítási tárgyként visel-
kednek, de már így is megfelelnek a színházi esemény egyik legfontosabb kri-
tériumának, az itt-és-most élmény létrehozásának, hiszen ezeket a korpuszokat 
„élőben”, pontosabban egy élő esemény résztvevőjeként szemléljük, és az esemény 

541  Belting. i. m. 102.
542  Fischer-Lichte. A dráma története, 9. Lásd még az 55. jegyzetet.



326

VIII. Következtetések

élő jellegét pontosan az erősíti fel, hogy tudatunkban talán az motoszkál a lege-
levenebben, hogy ezek a kiállított testek valaha élő testek voltak. Nem élnek már, 
de most olyat tehetünk velük, amire éltükben soha nem lehetett volna lehetősé-
günk: addig nézhetjük őket, ameddig kedvünk tartja, és a tekintetünk a bőrük 
alá, a szerveik közé hatolhat. A nézőt nem csak, vagy nem igazán az tartja izga-
lomban, hogy megvizsgálhatja, hogyan helyezkedik el a hasnyálmirigy a mellü-
reg és a hasüreg között, hanem az, hogy ez a szerv valamikor működő, feladatot 
beteljesítő része volt annak az embernek, akinek teste most előttünk van. A tes-
tek nem élnek, de az egész kiállítás azt az érzetet kelti, mintha nem is lennének 
teljesen halottak. Különösen igaz ez az anatómiai kiállítások újabb változataira, 
ahol a korpuszok különféle tevékenységek meghatározott, jól felismerhető pozí-
cióiba merevedve tárulkoznak fel előttünk. Élet és halál között lebegve543 egy 
határra, egy átmeneti, liminális dimenzióba vonnak bennünket, ahol az esemény 
itt-és-mostjában kilépünk létünk kereteiből, és a bennünk lévő Másikat szemlélve 
önmagunkra is rálátásunk támad.

Ez történik a színházi előadás során is, legalábbis a predramatikus és a poszt-
dramatikus színházban, ahol az előadás nem arra törekszik, hogy létrehozza egy 
nem jelenlévő valóságnak a nézőktől elidegenített, fotografikus illúzióját, és nem 
is arra, hogy ebbe az illúzióba belefeledkezve passzív fogyasztóként megfeledkez-
zünk saját identitásunkról, hanem arra, hogy a színházi itt-és-mostba bevonódva, 
egy határra kerülve rálássunk saját létünkre. Hans-Thies Lehmann pontosan ezért 
tartja a posztdramatikus színház lényeges vonásának a monologikusságot:

Mind a színházi monológ, mind pedig a filmes közelkép a szereplő 
belső világába enged bepillantást, ám a film azáltal, hogy kiemeli az 
arcot, lebontja a térélményt is. […] A közelkép megtöri a tér-konti-
nuum valószerűségét. Míg a nagyközeli „valamilyen tere kiszakít a 
valóságból és a fantazma mélyére vezet, addig a színházi monológ 
megerősíti a drámai történéssel kapcsolatos észlelésünk bizonyos-
ságát, mégpedig a közönség közvetlen bevonódása által hitelesített 
itt és most valóságában. A képzeletbeli drámai univerzum és a valós 
színházi szituáció közötti határ átlépése generálja tehát a monológ 
szövegformája iránti érdeklődést és a monológgal párosuló külön-
leges színházszerűséget. Nem hiába vált a posztdramatikus szín-
ház lényeges vonásává a monologikusság, mely a legkülönfélébb 

543  Lásd a 380. jegyzetet.



327

VIII. Következtetések

monológoktól, drámaszövegek monologizálásán át a nem színház-
ba szánt irodalmi szövegek monologikus előadásáig terjed.544

Ne feledkezzünk meg ugyanakkor arról sem, hogy ugyanez a monologikusság jel-
lemezte a kora modern angol drámákat is, különösen a tudatdrámaként működő 
tragédiákat, amelyek bevezették a nagymonológ műfaját mint olyan technikát, 
amely a kora modern angol színházban a leginkább alkalmas volt a karakter tudati 
működéseinek feltárására.545 A monologikusság mellett az emblematikus színház 
intermediális jellegzetességei, a drámaszöveget nyersanyagként kezelő színházi 
társulati együttműködés, a közönségbevonás interaktív technikái, az illúziókeltés 
helyett a metaperspektívák működtetése mind olyan eljárások, amelyek alapján 
a kora újkori emblematikus színházat predramatikus színházként határozhat-
juk meg. A színházi tér nemcsak a posztdramatikus színházban, hanem már a 
kora modern színházban is egyfajta „mediális gyűjtőhelyként” funkcionált,546 és 
nemcsak abban az értelemben, hogy jelcsatornák sokaságán keresztül gyakorolt 
hatást a befogadóra, hanem azért is, mert az emberlét és a színház legfontosabb 
médiumának, az emberi testnek a mibenlétét, értelmezési hagyományait, vizs-
gálati módszereit állította színpadra. Ez a mediális gyűjtőhely a posztmodern 
után, napjainkban a korábbiaknál is erősebben mediatizálja a test lehetséges 
reprezentációit, ezek a kérdések azonban nem fértek jelen vizsgálódásaim kere-
tei közé: ahogy korábban megjegyeztem, a poszthumán vagy a poszt-posztmo-
dern jelenségeivel a jelen kötetben nem foglalkozom részletesen.547 Következő 
kutatásaim tárgyát fogja képezni, ahogy a test és a virtualizáció, a korporális és 
a digitális, a reprezentálható és a már mindig is tovatűnő, csak a kód szintjén 
létező jelenség közötti kapcsolat érdekfeszítő és egyre gyakrabban tematizált kér-
déssé vált nemcsak a posztmodern utáni kritikai elméletben, hanem a kortárs 

544  Lehmann. Posztdramatikus színház, 149. Kiemelések az eredetiben.
545  Edward J. Russel már 1951-ben rámutatott erre Shakespeare monológjaival kapcsolatban: 
„His platform stage, without artificial lighting or drop-curtain, afloat in a sea of spectators, without 
scenery or other means of visual illusion, with boys acting the part of women, with great vagueness 
as to time and place, with an intimate contact between the troupe and the audience, almost at arm’s 
length – such a stage bred an environment exceedingly friendly to the soliloquy”. The Shakespearean 
Soliloquy (Pittsfield, 1951), 62. Az, hogy a kora modern dráma karaktereinek tudati működéseibe a 
monológokon keresztül látunk bele, a színpadi tér adottságai mellett a retorikai hagyományokból 
is következett. Lásd még: Womack. English Renaissance Drama, 81; Shakespeare and the Soliloquy 
in Early Modern English Drama. Szerk. A. D. Cousins – Daniel Derrin (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2018).
546  Deres. Képkalapács, 10.
547  Lásd a 81. jegyzetet.



328

VIII. Következtetések

Shakespeare-kritikában és a rendezői gyakorlatban is. A posztszemiotikában és 
a színházelméletben kulcsfontosságú jelenlét kérdését a derridai elhalasztódás és 
nyom, valamint a kristevai intertextualitás után már a baudrillard-i szimuláció és 
hiperrealitás is problematizálta, a kétezres évek után pedig végképp problémássá 
vált a „jelenlét-specifikus definíciós kényszer”, és a „kortárs színházművészet […] 
éppen a jelenlét mint kizárólag emberhez kötődő jelenség problémáira, illetve 
a virtuális és a testi jelenlét elmosódására kérdez rá.”548 A színház mediális kere-
tei kitágulnak, a mediális közvetítettség egyre gyakrabban fordul elő központi 
színházi jelenségként, immár nem csupán az előadásba illesztett mediális meg-
jelenítéseken, képek vagy filmek vetítésén keresztül. A modernitás utáni, majd 
különösen a posztmodern utáni újabb médiatechnológiai robbanás hatására a 
kortárs színházi eljárások nemcsak a társadalmi valóság mediális szerkesztettsé-
gére kérdeznek rá, hanem a mediatizált társadalmi térben újradefiniálódó szub-
jektum laboratóriumaként működtetik a színházat, egyúttal új közönségbevonó, 
immerzív technikákat fejlesztenek ki a médiumköziségben. A  médiumokon 
keresztül történő folyamatos közvetítettség egyik, számomra emlékezetes példája 
a magyar színpadra állítások közül Horváth Péter 2007-es Hamlet-rendezése 
Szegeden, amelyben Hamlet, miközben Opheliával szeretkezik, a nő egyik válla 
mögött a laptopja képernyőjét nézi, talán éppen a „lenni vagy nem lenni” mono-
lóg korábban bepötyögött szövegét és az udvarról készült képeket. Már a színházi 
produkció során alkalmazott vizuális technológia viszonylag egyszerű példája, a 
kép- vagy filmvetítés is virtuális, nem valóságosan jelenlévő elemekkel tűzdeli az 
előadást, egyben kitágítva a közönség számára az észlelés határait. Csak két példát 
szeretnék említeni. Amikor a Gyulai Várszínházban Bocsárdi László a korábban 
elemzett, 2003-as Titus Andronicus-rendezésében folyamatosan alkalmazta az 
előre felvett jelenetek nagyvászonra vetítését és a színpadra helyezett kézikamera 
által felvett jelenet szinkron kivetítését, egyszerre több értelemben is átkeretezte 
mediálisan a színpadon történteket: hol nem jelenlévő valóságot emelt be az előa-
dás világába, hol pedig az éppen folyó játékot mutatta meg olyan perspektívákból, 
kameraállásokból, ráközelítésből, amelyekből a nézőtéren ülő közönség alapeset-
ben soha nem láthatná a történéseket. Az utolsó jelenetek szinte teljes egészében 
vetítésen keresztül futnak: a filmen Tamora fiait a gyulai húsipari vállalat nagy 
teljesítményű darálógépein dolgozza fel Titus, mindez eltávolítja valamelyest 
az itt-és-most élményétől a nézőket, ugyanakkor olyan vizuális, pszichoszoma-
tikus hatásokkal „ajándékozza” meg őket, amelyeket nem lehetne létrehozni a 

548  Deres. Képkalapács, 44–45.



329

VIII. Következtetések

színpadon. Még összetettebb intermediális eredményt szült a Wooster Group 
2012-es kísérlete, amelyben újramediálták Richard Burton és John Gielgud híres, 
1964-es „Electronovision” Hamletjét. A tragédia Broadway-előadásának filmfel-
vételét annak idején 9 napon keresztül a világ kétezer mozijában játszották, ezt a 
filmet és a produkcióról készült felvételeket használta fel egyfajta „szellemszerű 
jelenlétként” a Wooster Group a maga remediációjában, többszörösen is játékba 
hozva a „valódi” és virtuális jelenlét kölcsönviszonyának kérdését. A példákat nem 
sorolom itt tovább, szeretném azonban hangsúlyozni, hogy az egyre szaporodó 
szimulációs, virtualizációs, mediatizációs kísérletek, amelyekben „a figyelem az 
élő testek helyett egyre inkább a testtelen tapasztalatra helyeződik át,”549 egyút-
tal létrehozta azt az ellentétes vektorú igényt is, hogy a korábbinál is nagyobb 
erővel jelenjen meg a testi, anyagi jelenlét a színpadon, gondoljunk például Tho-
mas Ostermeier 2008-as Hamlet-rendezésére, amelyben a testek folyamatosan a 
földdel, az étellel, az ürülékkel, a vérrel keverednek. Az újmédia persze nemcsak 
a színházi gyakorlatot írja újra, hanem a drámai szövegek befogadásának módja 
is átalakult a „hiperolvasás” újabb és újabb eszközein, alkalmazásain keresztül.550

A fenti elemzésekben bemutattam, hogy angol reneszánsz tragédiákon belül 
különösen a legnépszerűbb és legkitartóbb műfaj, a bosszútragédia551 működ-
teti azt a kettős anatómiát, amely az emberi elmébe, a tudati folyamatokba való 
behatolás mellett magát az emberi testet is boncolásnak veti alá, az élet és a halál 
közötti átmeneti zónába vonva be a nézőt. Ennek a színházi gyakorlatnak pon-
tosan abban van a különlegesen nagy hatást keltő ereje, hogy a kultúra egyik 
legalapvetőbb határvonalát, az élők és a holtak között lévő határt hágja át, teszi 
átjárhatóvá.

549  Thomas Cartelli. Reenacting Shakespeare in the Shakespeare Aftermath. The Intermedial Turn 
and Turn to Embodiment (London – New York: Palgrave – Macmillan, 2019), 296: „the gradual 
movement of experimental stage production from a focus on living bodies to increasingly disem-
bodied performance experiences.”
550  The Shakespeare User: Critical and Creative Appropriations in a Networked Culture. Szerk. 
Valerie M. Fazel – Louise Geddes. (London – New York: Palgrave – Macmillan, 2017), 2.
551  Wendy Griswold a legnépszerűbb darabok áttekintésében 16 bosszútragédiát vizsgál 1587 és 
1632 között, és rámutat arra, hogy az ismert előadások alapján 1592–97 között a két legnépsze-
rűbb, ma is ismert tragédia Marlowe A máltai zsidó és Kyd Spanyol tragédia című darabja volt, 36, 
illetve 29 előadással. Renaissance Revivals. City Comedy and Revenge Tragedy in the London Theatre, 
1576-1980 (Chicago, London: University of Chicago Press, 1986), 57, 215. Linda Woodbridge, 
aki jobban kiterjeszti a bosszúdráma kategóriáját, és ide sorolja például a Romeo és Júliát, az Othellót 
és a IV. Henriket, 46 darabot sorol fel 1567 és 1651 között. Woodbridge. English Revenge Drama, 
xi–xiii.



330

VIII. Következtetések

Az angol reneszánsz tragédiák több karaktere az élet és a halál között lebegve, 
egyfajta köztes állapotban jelenik meg, és itt nemcsak a híres jelenetekre, Hamlet 
haláltusájára vagy Desdemona „visszatérésére” gondolhatunk, aki harminc sor-
ral azután, hogy Othello megfojtja, hirtelen feleszmél, és még beszél Emíliával. 
Lavinia túléli azt az erőszakot, amit gyakorlatilag lehetetlen túlélni, és továbbra 
is központi szereplő marad; Amalfi hercegnőt hóhérai már megfojtották, de 
száztíz sorral később hirtelen mégis életre kel, és egyfajta túlvilági követként azt 
a reményt kelti Bosolában, hogy képes kivezetni őt a darab poklából („Drága 
lélek, / Térj vissza a sötétből, és vezess ki / E pokolból”; „Return, fair soul, from 
darkness, and lead mine / Out of this sensible hell!” Bosola, 4.2.353–4); a Her-
ceg a haldoklás elnyújtott jelenetében, már alig élőként, de még nem is halott-
ként vergődik Vindice tőre alatt (Middleton, A bosszúálló tragédiája), és így jár 
Piero is, akinek a bosszúállók kitépik a nyelvét, és addig kívánják kínozni, míg 
ezer halált nem hal (Marston, Antonio’s Revenge). Ugyanebbe a liminális tarto-
mányba vonják be a nézőket a posztmodern hallatlan népszerűségnek örvendő 
anatómiai kiállításai, ahol a gondosan preparált szemekkel ellátott korpuszok 
tekintete szinte megelevenedik, a testek visszanéznek ránk, és „belengi őket egy-
fajta életteliség”.552

Az elmúlt három évtizedben az előadásközpontú szemiotikai megközelíté-
seket alkalmazó szakirodalom mellett nemcsak a nemzetközi, de a hazai szín-
házi gyakorlat is rehabilitálta Shakespeare első tragédiáját, és áttekintésemben 
rámutattam, melyek azok a jelentéshálózatok, amelyek az emblematikus színház 
reprezentációs logikája alapján bomlanak ki a Titus Andronicusban. A középkori 
szimbolikus megjelenítési hagyományoknak és az új, mechanikus világképet meg-
előlegező kérdésfeltevéseknek, reprezentációs és ismeretelméleti kételyeknek az 
ütközése olyan jelentéslebegtetést hoz létre, amely nemcsak a Titus Andronicusra 
jellemző, hanem általában véve az angol reneszánsz tragédiákra. Ennek fényében 
vizsgáltam a demetaforizáció technikáját, amely végigvonul a műfajon egészen a 
végletes szenvedélyeket anatomizáló kései Stuart tragédiákig. A jelentéslebegte-
tés, a demetaforizáció, a titkokat hordozó test felnyitása a bőr alá hatoló kísérlete-
zéssel mind olyan reprezentációs technikák, amelyek azáltal gyakorolnak erőtel-
jes hatást a befogadóra, hogy kibontják az ideológiailag rögzült identitáspozíciók 
varratából. Ennek az eljárásnak a megértéséhez a nézői azonosulást problemati-
záló varratelméletet hívtam segítségül. Füzi Izabella a filmelmélet keretein belül 
teszi fel a kérdést: „Lehetséges-e egy olyan metaperspektíva, mely kivarrja a nézőt 

552  Nunn. Staging Anatomies, 204.



331

VIII. Következtetések

a klasszikus-realista ábrázolás által létrehozott identitáspozíciók hálójából?”553 
A kora újkori emblematikus színház és a korabeli anatómiai gyakorlatok összeha-
sonlító vizsgálata megmutatta, hogy a kérdés releváns a színházi néző esetében is, 
és bemutattam, hogyan jöhet létre a néző szubjektumot kivarró metaperspektíva 
az angol reneszánsz tragédiák testmegjelenítéseinek színházi befogadásán keresz-
tül és a posztmodern anatómiai kiállítások által nyújtott élmény során.

A Macbeth filmes és színpadi változataiban megjelenő kettős anatómia mel-
lett megvizsgáltam a szenvedélyek anatómiáját négy Stuart tragédiában, ezek 
közül háromnak több színpadra állítása is volt az elmúlt három évtizedben. Ez 
alátámasztja azt a kijelentést, amelyet Szemerédi Fanni tett a Maskarákról írt kri-
tikájában:

Shakespeare persze mindenkit vert, és a legtöbb, az angol rene-
szánsz színházban mindennap használatos cselekmény-panel, a 
szereplők közti kapcsolat-rendszerek és fordulatok, de még az ak-
koriban divatos vagy hatásos szófordulatok is ma az ő szövegeiből 
ismertek, de ezek alapjaival, variációival, feldolgozásaival kortársai 
műveiben is rendre találkozhatunk. Ha műsorra tűzik őket. Szeren-
csére ritkán előfordul, hogy igen.554

Meggyőződésem, hogy a magyar színpadokon a közeljövőben egyre gyakrabban 
láthatunk a Maskarákhoz vagy a Kár, hogy kurvához hasonló előadásokat, és 
bízom benne, hogy hamarosan megszületik Thomas Kyd Spanyol tragédia vagy 
Thomas Middleton A  bosszúálló tragédiája című darabjának hazai nagyszín-
padi produkciója. A kísérletező, a korabeli kulturális szemantika tanulmányozá-
sára alapuló, intermediális rendezések azt mutatják, hogy bízvást mondhatjuk: 
immár nemcsak Shakespeare-t érezhetjük kortársunkat, hanem egyre inkább az 
ő kortársait is.

553  Füzi Izabella. „Medialitás, nézői szubjektivitás, narráció – Kortárs filmelmélet magyarul”. 
Szabadbölcsészet. Filmelméleti szöveggyűjtemény az Apertúra írásaiból. https://mmi.elte.hu/sza-
badbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/index395d.html?option=com_tanelem&id_tane-
lem=921&tip=0 
554  Szemerédi. „A szépség (és) a szörnyeteg”.

https://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/index395d.html?option=com_tanelem&id_tanelem=921&tip=0
https://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/index395d.html?option=com_tanelem&id_tanelem=921&tip=0
https://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/index395d.html?option=com_tanelem&id_tanelem=921&tip=0




333

Felhasznált irodalom
Ács Pál. „A szentek aluvása. Dévai Mátyás és a Patrona Hungariae-eszme protes-

táns bírálata”. Religió, retorika, nemzettudat régi irodalmunkban. Szerk. 
Bitskey István és Oláh Szabolcs. Debrecen: Kossuth Egyetemi Kiadó, 
Debreceni Egyetem, 2004, 99–111.

Ady Mária. „A díszlet anatómiája”. Színházonline 2019. 09. 09. https://szinhaz.
net/2013/09/09/ady-maria-a-diszlet-anatomiaja/ 

„Az én homokváram a jobb.” 7óra7 https://7ora7.hu/2010/10/03/az_en_
homokvaram_a_jobb

Acheson, James, szerk. British and Irish Drama since 1960. London és New York: 
Palgrave Macmillan, 1993. https://doi.org/10.1007/978-1-349-22762-4 

Adams, Hazard és Leroy Searle, szerk. 1986. Critical Theory since 1965. Tallahas-
see: Florida State UP.

Adamson, Sylvia. „Questions of Identity in Renaissance Drama: New Histori-
cism Meets Old Philology”. Shakespeare Quarterly 61.1 (2010), 56–77. 
https://doi.org/10.1353/shq.0.0125 

Agnew, J-Ch. Worlds Apart: The Market and the Theater in Anglo–American 
Thought, 1550–1750. Cambridge: Cambridge University Press, 1986. 
https://doi.org/10.2307/2870746 

Alexander, Jeffrey C. és Neil Smelser, szerk. Cultural Trauma and Collective Iden-
tity. University of California Press, 2004. https://doi.org/10.1525/cali-
fornia/9780520235946.001.0001 

Allmann, Aileen. Jacobean Revenge Tragedy and the Politics of Virtue. London – 
Toronto: Associated UP, 1999.

Almási Miklós. „Multimédiás világvége: Macbeth a Katona József Színházban”. 
Kritika 2008. 6: 23.
„Shakespeare: Macbeth”. Kritika 2002. 3, 32–33.

Almási Zsolt. „Őrjítő, halálos szerelem: Middleton–Rowley: Maskarák a 
Budaörsi Latinovits Színházban”. Prae irodalmi és kultúratudományos 
folyóirat. 2017. 01. 20. https://www.prae.hu/article/9539-orjito-hala-
los-szerelem/ 

https://szinhaz.net/2013/09/09/ady-maria-a-diszlet-anatomiaja/
https://szinhaz.net/2013/09/09/ady-maria-a-diszlet-anatomiaja/
https://7ora7.hu/2010/10/03/az_en_homokvaram_a_jobb
https://7ora7.hu/2010/10/03/az_en_homokvaram_a_jobb
https://doi.org/10.1007/978-1-349-22762-4
https://doi.org/10.1353/shq.0.0125
https://doi.org/10.2307/2870746
https://doi.org/10.1525/california/9780520235946.001.0001
https://doi.org/10.1525/california/9780520235946.001.0001
http://www.matarka.hu/cikk_list.php?fusz=18972
https://www.prae.hu/article/9539-orjito-halalos-szerelem/
https://www.prae.hu/article/9539-orjito-halalos-szerelem/


334

Felhasznált irodalom

Althusser, Louis. „Ideológia és ideologikus államapparátusok.” Testes könyv 
I. Szerk. Kiss Attila Atilla – Kovács Sándor s.k. – Odorics Ferenc 
deKON-könyvek 08. Szeged: Ictus – JATE Irodalomelmélet Csoport, 
1996, 373–412.

Andrews, M. C. This Action of Our Death. London – Toronto: Associated UP, 
1989.

Angus, Bill. Intelligence and Metadrama in the Early Modern Theatre. Edin-
burgh: Edinburgh University Press, 2019. https://doi.org/10.3366/edin-
burgh/9781474432917.001.0001 

Anzieu, Didier. The Skin-Ego. Ford. Naomi Segal. New York: Routledge, 2016. 
https://doi.org/10.4324/9780429483202 

Archer, William. The Old Drama and the New. London, 1923.
Ariès, Philip. The Hour of Our Death. Ford. Helen Weaver. New York: Alfred 

Knopf, 1981.
Armitt, Luce. Theorising the Fantastic. London: Arnold, 1996.
Artaud, Antonin. The Theatre and Its Double. Grove Press, 1994.

A könyörtelen színház. Ford. Betlen János. Budapest: Gondolat: 1985.
Assmann, Jan. A kulturális emlékezet. Írás, emlékezés és politikai identitás a korai 

magaskultúrákban. Ford. Hidas Zoltán. Budapest: Atlantisz, 1999.
Aston, Elaine és George Savona. Theatre as Sign System: A  Semiotics of Text 

and Performance. London – New York: Routledge, 1992. https://doi.
org/10.4324/9781315002576 

Azcaráte, Asunción López-Varela. „Introductory Chapter: Semiotic Hauntolo-
gies of Ghosts and Machines”. Interdisciplinary Approaches to Semiotics. 
Szerk. Asunción López-Varela Azcárate. Rijeka: InTech, 2017, 3–14. 
https://doi.org/10.5772/intechopen.69858 

Bacon, Francis. The Advancement of Learning. Szerk. Michael Kiernan. Oxford: 
Clarendon Press, 2000.

Bacsó Béla. Kiállni a zavart. Filozófiai és művészetelméleti írások. Budapest: Kijá-
rat Kiadó, 2004.

Badiou, Alain. „A színház dicsérete.” Ford. Porogi Dorka. Theatron 16. 3 (2022), 
21–46.

Balibar, Étienne. „The Infinite Contradiction.” Depositions: Althusser, Balibar, 
Macherey, and the Labor of Reading. Yale French Studies 88 (1995), 142–
164. https://doi.org/10.2307/2930105 

https://doi.org/10.3366/edinburgh/9781474432917.001.0001
https://doi.org/10.3366/edinburgh/9781474432917.001.0001
https://doi.org/10.4324/9780429483202
https://doi.org/10.4324/9781315002576
https://doi.org/10.4324/9781315002576
https://doi.org/10.5772/intechopen.69858
https://doi.org/10.2307/2930105


335

Felhasznált irodalom

„Citizen Subject”. Who Comes after the Subject? Szerk. Eduardo Cadava, 
Peter Connor, Jean-Luc Nancy. New York – London: Routledge, 1991, 
33–57.

Georges Bataille. Visions of Excess: Selected Writings. Szerk. Allan Stoekl. Uni-
versity of Minnesota Press, 1985.

Barish, Jonas. The Antitheatrical Prejudice. University of California Press, 1985. 
Barker, Francis. The Tremulous Private Body: Essays on Subjection. London – New 

York: Methuen, 1984. https://doi.org/10.3998/mpub.9516 
„Hamlet’s Unfulfilled Interiority”. New Historicism and Renaissance 
Drama. Szerk. Richard Wilson és Richard Dutton. London – New York: 
Longman, 1992, 157–166.

Barthelemy, Anthony Gerard. Black Face Maligned Race. The Representation of 
Blacks in English Drama from Shakespeare to Southerne. Baton Rouge és 
London: Louisiana State UP, 1987.

Barthes, Roland. Mitológiák. Ford. Ádám Péter. Budapest: Európa, 1983.
„The Death of the Author”. Uő Image – Music – Text. Fontana Press, 1993, 
142–148.

Bate, Jonathan. „Shakespeare’s Islands.” Shakespeare and the Mediterranean. The 
Selected Proceedings of the International Shakespeare Association World 
Congress, Valencia, 2001. Szerk. Tom Clayton, Susan Brock és Vicente 
Forés. Newark: University of Delaware Press, 2003, 289–305.

Bath, Michael. 1994. Speaking Pictures: English Emblem Books and Renaissance 
Culture. London – New York: Longman.

Bath, Michael – Daniel S. Russell. Deviceful Settings: The English Renaissance 
Emblem and Its Contexts. AMS Press, 1996.

Baudrillard, Jean. Simulations. New York: Semiotext(e), 1983.
Selected Writings. Szerk. Mark Poster. Polity Press, 1992. https://doi.
org/10.1515/9781503619630 
The Intelligence of Evil or The Lucidity Pact. London: Berg, 2005.
„The Finest Consumer Object: The Body.” The Body: A Reader. Szerk. 
Mariam Fraser és Monica Greco. London and New York: Routledge, 
2005, 277–282. https://doi.org/10.4324/9781003060338-46 

Bayer Zsolt. Shakespeare drámái hazánkban II. Budapest: Franklin-társulat, 
1909.

Bayley, John. Shakespeare and Tragedy. London: Routledge and Kegan Paul, 
1981. https://doi.org/10.4324/9781003148159 

https://doi.org/10.3998/mpub.9516
https://doi.org/10.1515/9781503619630
https://doi.org/10.1515/9781503619630
https://doi.org/10.4324/9781003060338-46
https://doi.org/10.4324/9781003148159


336

Felhasznált irodalom

Bécsy Tamás. A dráma lételméletéről. Budapest: Akadémiai, 1984.
Belsey, Catherine. The Subject of Tragedy. Identity and Difference in Renais-

sance Drama. London and New York: Methuen, 1985 https://doi.
org/10.4324/9781315794419 
1991. Critical Practice. London – New York: Routledge. https://doi.
org/10.4324/9780203427491 
„A  szubjektum megszólítása.” Helikon. Irodalomtudományi Szemle, 
1995/1–2, 14–41.

Belting, Hans. Képantropológia. Képtudományi vázlatok. Ford. Kelemen Pál. 
Budapest: Kijárat, 2007.
A hiteles kép. Képviták mint hitviták. Budapest: Atlantisz, 2009.

Benveniste, Émile. Problems in General Linguistics. Miami UP, 1971.
Bényei Tamás. Az ártatlan ország. Az angol regény 1945 után. Debrecen: Kossuth 

Egyetemi Kiadó, 2003.
„Akhilleusz és a teknősbéka.” Fodor Péter beszélgetése Bényei Tamással. 
Alföld 57.5 (2006), 36–49.

Berengario da Carpi, Giacomo (Berengarius), Commentaria cu[m] amplissimis 
additionibus super anatomia Mu[n]dini. Bologna, 1521.

Bergeron, David M. „The Wax Figures in The Duchess of Malfi”. Studies in 
English Literature 1500–1900. 18. 2 (1978), 331–339. https://doi.
org/10.2307/450365 
szerk. Pageantry in the Shakespearean Theater. Athens, Georgia: Univers-
ity of Georgia Press, 1985.
English Civic Pageantry, 1558–1642. Revised Edition. Tempe, AZ: 
Medieval and Renaissance Texts and Studies, 2003.

Binski, Paul. Medieval Death: Ritual and Representation. London: British 
Museum Press, 1996.

Bishai, Nadia. „’At the Signe of the Gunne’: Titus Andronicus, the London Book 
Trade and the Literature of Crime, 1590–1615”. Titus out of Joint: Read-
ing the Fragmented Titus Andronicus. Szerk. Liberty Stanavage és Paxton 
Hehmeyer. Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2012, 
7–48.

Blau, Herbert. The Audience. Baltimore – London: The Johns Hopkins Univers-
ity Press, 1990.
„A  test, amely meghaladja önmagát”. Ford. Szabari Antónia. Gon-
dolat–Jel 1994/I–II. http ://acta .bibl.u-szeged.hu/11516/1/

https://doi.org/10.4324/9781315794419
https://doi.org/10.4324/9781315794419
https://doi.org/10.4324/9780203427491
https://doi.org/10.4324/9780203427491
https://doi.org/10.2307/450365
https://doi.org/10.2307/450365
http://acta.bibl.u-szeged.hu/11516/1/gondolatjel_1994_1_2_030-043.pdf


337

Felhasznált irodalom

gondolatjel_1994_1_2_030-043.pdf Angolul: Herbert Balu. „The Sur-
passing Body.” The Drama Review (1988–), 35.2 (Summer, 1991), 74–98. 
https://doi.org/10.2307/1146090 

Blonsky, Marshall, szerk. On Signs. Baltimore – London: The Johns Hopkins 
University Press, 1985. https://doi.org/10.56021/9780801830068 

Bond, Edward. Plays: 2. London – New York: Bloomsbury, 1988.
Bowers, Fredson Thayer. Elizabethan Revenge Tragedy 1587–1642. Gloucester: 

Peter Smith, 1959 [1940]. https://doi.org/10.1515/9781400877300 
Bradbrook, Muriel C. Themes and Conventions of Elizabethan Tragedy. Camb-

ridge: Cambridge University Press, 1935. https://doi.org/10.1017/
cbo9780511620362 

Brandes, George. William Shakespeare. A Critical Study. New York: Macmillan, 
1899.

Brooke, C. F. T. és N. B. Paradise, szerk. English Drama 1580–1642. Lexington: 
D.C. Heath and Company, 1933.

Brucher, Richard T. „Fantasies of Violence: Hamlet and The Revenger’s Tragedy”. 
Studies in English Literature, 1500–1900 21. 2 (Spring, 1981), 257–270. 
https://doi.org/10.2307/450148 

Bruster, Douglas. „The Dramatic Life of Objects”. Staged Properties in Early 
Modern English Drama. Szerk. Gil Harris et al., Cambridge: Cambridge 
University Press, 2002, 67–96. https://doi.org/10.1007/978-1-137-
05156-1_4 

Buci–Glucksmann, Christine. Baroque Reason: The Aesthetics of Modernity. Sage 
Publications, 1994. 

Burckhardt, Jacob. A reneszánsz Itáliában. Ford. Elek Artúr. Budapest: Kép-
zőművészeti Alap Kiadóvállalata, 1978 [1860].

Cadava, Eduardo, Peter Connor, Jean–Luc Nancy szerk. Who Comes after the 
Subject? New York and London: Routledge, 1991.

Calderwood, James L. Shakespearean Metadrama. Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 1976.

Callahan, John M. „The Ultimate in Theater of Violence.” Themes in Drama, 13. 
Szerk. James Redmond, New York: Cambridge University Press, 1991, 
165–75.

Camoin, F. A. The Revenge Convention in Tourneur, Webster and Middleton. Sal-
zburg: Universität Salzburg, 1972.

http://acta.bibl.u-szeged.hu/11516/1/gondolatjel_1994_1_2_030-043.pdf
https://doi.org/10.2307/1146090
https://doi.org/10.56021/9780801830068
https://doi.org/10.1515/9781400877300
https://doi.org/10.1017/cbo9780511620362
https://doi.org/10.1017/cbo9780511620362
https://doi.org/10.2307/450148
https://doi.org/10.1007/978-1-137-05156-1_4
https://doi.org/10.1007/978-1-137-05156-1_4


338

Felhasznált irodalom

Carlino, Andrea. Books of the Body. Anatomical Ritual and Renaissance Learning. 
Chicago – London: The University of Chicago Press, 1999.

Castoriadis, Cornelius. The Imaginary Institution of Society. Cambridge, Mas-
saschusetts: The MIT Press, 1987.
„The State of the Subject Today”. Thesis Eleven 24 (1989), 5–43. https://
doi.org/10.1177/072551368902400102 

Chadwick, Owen. A reformáció. Ford. Szabó István. Budapest: Osiris, 1997.
Chevalier, Jean – Alain Gheerbrant, szerk. Dictionaire des Symboles. Paris: 

Laffont & Jupiter, 1982.
Churchill, Caryl. Cloud 9. Revised American edition. New York: Routledge, 

1988.
Clare, Janet. Revenge Tragedies of the Renaissance. Tavistock: Northcote House 

Publishers, 2006.
Clare, Robert. „Quarto and Folio: A Case for Conflation”. Lear from Study to 

Stage: Essays in Criticism. Szerk. James Ogden és Arthur H. Scouten. 
Madison, NJ: Fairleigh Dickinson UP; London and Cranbury, NJ: Asso-
ciated UP, 1997.

Clayton, Tom, Susan Brock és Vicente Forés, szerk. Shakespeare and the Mediter-
ranean. The Selected Proceedings of the International Shakespeare Asso-
ciation World Congress, Valencia, 2001. Newark: University of Delaware 
Press, 2003.

Cohen, Derek. Shakespeare’s Culture of Violence. New York: St. Martin’s Press, 
1993. https://doi.org/10.1057/9780230379442 

Cole, Emma. Postdramatic Tragedies. Oxford: Oxford University Press, 2020. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780198817680.001.0001 

Colie, Rosalie. Shakespeare’s Living Art. Princeton: Princeton University Press, 
1974. https://doi.org/10.1515/9781400867875 

Collinson, Patrick. „English Reformations”. A New Companion to English Rena-
issance Literature and Culture, Vol. I. Szerk. Michael Hattaway. Blackwell 
Publishing, 2010, 396–418. https://doi.org/10.1002/9781444319019.
ch27 

Cope, Jackson I. The Theater and the Dream. From Metaphor to Dream in Rena-
issance Drama. Baltimore and London: The Johns Hopkins University 
Press, 1973.

Copjec, Joan, szerk. Supposing the Subject. London and New York: Verso, 1994.
Read My Desire: Lacan against the Historicists. MIT Press, 1996.

https://doi.org/10.1177/072551368902400102
https://doi.org/10.1177/072551368902400102
https://doi.org/10.1057/9780230379442
https://doi.org/10.1093/oso/9780198817680.001.0001
https://doi.org/10.1515/9781400867875
https://doi.org/10.1002/9781444319019.ch27
https://doi.org/10.1002/9781444319019.ch27


339

Felhasznált irodalom

Cornea, Christine. „David Cronenberg’s Crash and Peforming Cyborgs”. The Vel-
vet Light Trap 52 (2003), 4–14. https://doi.org/10.1353/vlt.2003.0014 

Cornwell, Neil. Literary Fantastic from Gothic to Postmodernism. London: Har-
vester Wheatsheaf, 1990.

Cousins, A. D. – Daniel Derrin, szerk. Shakespeare and the Soliloquy in Early 
Modern English Drama. Cambridge: Cambridge University Press, 2018. 
https://doi.org/10.1017/9781316779118 

Coward, Rosalind és John Ellis. 1977. Language and Materialism. Developments 
in Semiology and the Theory of the Subject. New York and London: Rout-
ledge and Kegan Paul. https://doi.org/10.4324/9781315536798 

Thomas Cranmer. A Defense of the True and Catholic Doctrine of the Sacrament of 
the Body and Blood of Our Saviour Christ. Lewes: Focus Christian Minis-
teries Trust, 1987 [1533].

Crosbie, Christopher. „The Longleat Manuscript Reconsidered: Shakespeare 
and the Sword of Lath”. English Literary Renaissance 44.2 (2014), 221–
40. https://doi.org/10.1111/1475-6757.12027 

Cross, Richard. „Catholic, Calvinist, and Lutheran Doctrines of Eucharistic Pres-
ence: A Brief Note towards a Rapprochement”. International Journal of 
Systematic Theology 4. 3 (2002), 301–18. https://doi.org/10.1111/1463-
1652.00087 

Csabai Márta – Erős Ferenc. Testhatárok és énhatárok. Az identitás változó keretei. 
Budapest: Jószöveg Műhely Kiadó, 2000.

Csabai Márta – Erős Ferenc, szerk. Test–beszédek. Köznapi és tudományos diskur-
zusok a testről. Budapest: Új Mandátum, 2002.

Csapó Csaba. „A  dráma feldarabolt teste: kegyetlen szövegrevíziók a Ham-
letgépben”. Kalligram 2005 (14) szeptember–október. http://www.
kalligramoz.eu/Kalligram/Archivum/2005/XIV.-evf.-2005.-szep-
tember-oktober/A-drama-feldarabolt-teste-kegyetlen-szoevegrevizi-
ok-a-Hamletgepben 

Cunin, Muriel. „Chief Architect and Plotter of These Woes”: Body, Text and 
Architecture in Titus Andronicus”. 49-68 Titus out of Joint: Reading 
the Fragmented Titus Andronicus. Szerk. Liberty Stanavage és Paxton 
Hehmeyer. Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 
2012).

Cunningham, James. Shakespeare’s Tragedies and Modern Critical Theory. Lon-
don – Toronto: Associated UP, 1997.

https://doi.org/10.1353/vlt.2003.0014
https://doi.org/10.1017/9781316779118
https://doi.org/10.4324/9781315536798
https://doi.org/10.1111/1475-6757.12027
https://doi.org/10.1111/1463-1652.00087
https://doi.org/10.1111/1463-1652.00087
http://www.kalligramoz.eu/Kalligram/Archivum/2005/XIV.-evf.-2005.-szeptember-oktober/A-drama-feldarabolt-teste-kegyetlen-szoevegreviziok-a-Hamletgepben
http://www.kalligramoz.eu/Kalligram/Archivum/2005/XIV.-evf.-2005.-szeptember-oktober/A-drama-feldarabolt-teste-kegyetlen-szoevegreviziok-a-Hamletgepben
http://www.kalligramoz.eu/Kalligram/Archivum/2005/XIV.-evf.-2005.-szeptember-oktober/A-drama-feldarabolt-teste-kegyetlen-szoevegreviziok-a-Hamletgepben
http://www.kalligramoz.eu/Kalligram/Archivum/2005/XIV.-evf.-2005.-szeptember-oktober/A-drama-feldarabolt-teste-kegyetlen-szoevegreviziok-a-Hamletgepben


340

Felhasznált irodalom

Curry, Walter Clyde. Shakespeare’s Philosophical Patterns. Gloucester, Massachu-
settes: Peter Smith, 1968.

Cseicsner Otília. „Az iszonyat krónikái. Angol bosszúdrámák magyar színpa-
don”. Színház 40. 3 (2007 március), 22–25.
http://epa.oszk.hu/03000/03040/00478/pdf/EPA03040_szin-
haz_2007_03_22-25.pdf 

d’Entréves, Maurizio Paserrin és Seyla Benhabib, szerk. Habermas and the Unfi-
nished Project of Modernity. Cambridge, Massachusetts: MIT Press, 1997.

Daly, Peter M. Literature in the Light of the Emblem. Toronto: University of 
Toronto Press, 1979. https://doi.org/10.3138/9781442676732 
Emblem Theory. Recent German Contributions to the Characterization of 
the Emblem Genre. Nendeln / Lichtenstein: KTO Press; Wolfenbüttel: 
Herzog August Bibliothek, 1979.
The English Emblem Tradition. Vol. I (Index Emblematicus. Jan van der 
Noot, Paolo Giovio, Lodovico Domenichi, Geoffrey Whitney). Toronto: Uni-
versity of Toronto Press, 1984. https://doi.org/10.3138/9781442674509 

Damasio, Antonio. Descartes tévedése: érzelem, értelem és az emberi agy. Ford. 
Pléh Csaba. Budapest: AduPrint, 1996.

Darida Veronika. Színház-utópiák. Budapest: Kijárat, 2010. 
Dávidházi Péter. „Isten másodszülöttje”. A magyar Shakespeare-kultusz természet-

rajza. Budapest: Gondolat, 1989.
The Romantic Cult of Shakespeare. Literary Reception in Anthro-
pological Perspective. London: Macmillan, 1998. https://doi.
org/10.1057/9780230372122 
„Mi, filológusok, és a bizonyosság vágya (Pozitivista kötődéseink egy szak-
mai vita fényében)”. Irodalomtörténeti Közlemények, 108.1 (2004), 3–55.
Menj, vándor. Swift sírfelirata és a hagyományrétegződés. Thienemann-előa-
dások 4. Pécs: Pro Pannonia, 2009.

Davidson, Clifford. „Iconography and Some Problems of Terminology in the 
Study of the Drama and Theater of the Renaissance.” Research Opportuni-
ties in Renaissance Drama 29 (1986–87), 7–14.

Dayan, Daniel. „The Tutor-code of classical cinema”. Film Quarterly, 1974 ősz, 
22–31. https://doi.org/10.2307/1211439 

de Certeau, Michel. The Practice of Everyday Life. LA: University of California 
Press, 2002.
Heterologies. Discourse on the Other. University of Minnesota Press, 1986.

http://epa.oszk.hu/03000/03040/00478/pdf/EPA03040_szinhaz_2007_03_22-25.pdf
http://epa.oszk.hu/03000/03040/00478/pdf/EPA03040_szinhaz_2007_03_22-25.pdf
https://doi.org/10.3138/9781442676732
https://doi.org/10.3138/9781442674509
https://doi.org/10.1057/9780230372122
https://doi.org/10.1057/9780230372122
https://doi.org/10.2307/1211439


341

Felhasznált irodalom

De Grazia, Margreta. „The Ideology of Superfluous Things: King Lear as Period 
Piece”. Subject and Object in Renaissance Culture. Szerk. Margreta De Gra-
zia, Maureen Quilligan és Peter Stallybrass. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1996, 17–42.

Dees, J. S. „Recent Studies in the English Emblem”. English Literary Renais-
sance 16.2 (1988), 391–419. https://doi.org/10.1111/j.1475-6757.1986.
tb00915.x 

Deleuze, Gilles. A mozgás-kép. Film 1. Ford. Kovács András Bálint. Budapest: 
Palatinus Kiadó, 2008.

Delumeau, Jean. Reneszánsz. Ford. Sujtó László. Budapest: Osiris, 1997.
de Man, Paul „Ellenszegülés az elméletnek”. Ford. Huba Miklós. Szöveg és interp-

retáció. Szerk. Bacsó Béla. Budapest: Cserépfalvi, é.n., 97–114.
„Fenomenalitás és materialitás Kantnál”. Ford. Katona Gábor. Uő Esztéti-
kai ideológia. Budapest: Janus / Osiris, 2000, 54–79.

DeMello, Margo, szerk. Body Studies. London and New York: Routledge, 2014. 
https://doi.org/10.4324/9780203519608 

Deres Kornélia. Képkalapács. Színház, technológia, intermedialitás. Budapest: 
JAK + PRAE.HU, 2016.

Derrida, Jacques. Writing and Difference. Ford. Alan Bass. Chicago: Chicago 
University Press, 1978. https://doi.org/10.4324/9780203991787 
„‘Eating Well’, or the Calculation of the Subject: An interview with J.–L. 
Nancy”. Who Comes after the Subject? Szerk. Eduardo Cadava, Peter Con-
nor, Jean–Luc Nancy. New York and London: Routledge, 1991, 96–120.
„A  kegyetlenség színháza és a reprezentáció bezáródása”. Ford. Far-
kas Anikó és Ivacs Ágnes. Gondolat-jel. 1994/1–2, 3–18. https://acta.
bibl.u-szeged.hu/11514/ 
„’Jól enni márpedig muszáj’, avagy a szubjektumszámítás.” Ford. Gángó 
Gábor. Testes könyv II., szerk. Kiss Attila Atilla – Kovács Sándor s.k. – 
Odorics Ferenc (deKON-könyvek 10. Szeged: Ictus – JATE Irodalomel-
mélet Csoport, 1997), 293–326.

Dessen, Alan. Elizabethan Drama and the Viewer’s Eye. University of North 
Carolina Press, 1977.
Elizabethan Stage Conventions and Modern Interpreters. Camb-
ridge: Cambridge University Press, 1984. https://doi.org/10.1017/
cbo9780511554179 

https://doi.org/10.1111/j.1475-6757.1986.tb00915.x
https://doi.org/10.1111/j.1475-6757.1986.tb00915.x
https://doi.org/10.4324/9780203519608
https://doi.org/10.4324/9780203991787
https://acta.bibl.u-szeged.hu/11514/
https://acta.bibl.u-szeged.hu/11514/
https://doi.org/10.1017/cbo9780511554179
https://doi.org/10.1017/cbo9780511554179


342

Felhasznált irodalom

„The Logic of Elizabethan Stage Violence: Some Alarms and Excursions 
for Modern Critics, Editors, and Directors.” Renaissance Drama 9 (1978), 
39–70. https://doi.org/10.1086/rd.9.41917151 
Recovering Shakespeare’s Theatrical Vocabulary. Cambridge, Cambridge 
University Press, 1995. https://doi.org/10.1017/cbo9780511627460 
Titus Andronicus. Shakespeare in Performance. Manchester and New York: 
Manchester University Press, 1989.

Diehl, Huston. „The Iconography of Violence in English Renaissance Tra-
gedy”. Renaissance Drama 9 (1980), 27–44. https://doi.org/10.1086/
rd.11.41917177 
„To Put Us in Remembrance: The Protestant Transformation of Images 
of Judgment”. Homo, Memento Finis: The Iconography of Just Judgment in 
Medieval Art and Drama. Szerk. David Bevington. Kalamazoo: Western 
Michigan University, 1985, 179–209.

Dixon, Steve. Digital Performance: A History of New Media in Theater, Dance, 
Performance Art, and Installation. Cambridge, MA: MIT Press, 2007. 
https://doi.org/10.7551/mitpress/2429.001.0001 

Doebler, John. Shakespeare’s Speaking Pictures: Studies in Iconic Imagery. 
Albaquerque: University of New Mexico Press, 1974.

Dollimore, Jonathan. Radical Tragedy. Religion, Ideology and Power in the Drama 
of Shakespeare and His Contemporaries. Chicago: University of Chicago 
Press, 1984.
„Self-consciousness in Montaigne and Shakespeare”. Shakespeare Survey 
28 (1975), 37–50. https://doi.org/10.1017/ccol0521208378.004 és 
Alan Sinfield, szerk. Political Shakespeare: New Essays in Cultural Materi-
alism. Ithaca: Cornell UP, 1985.

Dömötör Adrienne. „Tragédia a személyiségen belül: Shakespeare: Macbeth – 
Katona József Színház”. Criticai Lapok 2008/5, 8–9.

Dömötör Edit: „A ‚Macbeth’ boszorkányai”. Iskolakultúra 2001/6–7, 54–61.
Drakakis, John, szerk. Shakespearean Tragedy. London: Longman, 1992. https://

doi.org/10.4324/9781315846118 
szerk. Alternative Shakespeares. London and New York: Methuen, 1985. 
https://doi.org/10.4324/9780203425749 

Dreyfus, Hubert L. és Paul Rabinow. Michel Foucault: Beyond Structuralism and 
Hermeneutics. Chicago: University of Chicago Press, 1984. https://doi.
org/10.7208/chicago/9780226154534.001.0001 

https://doi.org/10.1086/rd.9.41917151
https://doi.org/10.1017/cbo9780511627460
https://doi.org/10.1086/rd.11.41917177
https://doi.org/10.1086/rd.11.41917177
https://doi.org/10.7551/mitpress/2429.001.0001
https://doi.org/10.1017/ccol0521208378.004
https://doi.org/10.4324/9781315846118
https://doi.org/10.4324/9781315846118
https://doi.org/10.4324/9780203425749
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226154534.001.0001
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226154534.001.0001


343

Felhasznált irodalom

Driscoll, James P. Identity in Shakespearean Drama. London – Toronto: Associ-
ated UP, 1983.

Duffy, Joseph M. „Madhouse Optics: The Changeling”. Comparative Drama 8. 2 
(Summer 1974), 184–198. https://doi.org/10.1353/cdr.1974.0013 

Eagleton, Terry. „Az irodalom szubjektuma”. Ford. Fogarasi György. Helikon. 
Irodalomtudományi Szemle 41. 1–2 (1995), 55–61.

Eco, Umberto. A Theory of Semiotics. Bloomington: Indiana UP, 1979.
Einolf, Christopher J. „The Fall and Rise of Torture: A Comparative and Histo-

rical Analysis.” Sociological Theory 25:2 (2007 június), 101–121. https://
doi.org/10.1111/j.1467-9558.2007.00300.x 

Elam, Keir. The Semiotics of Theater and Drama. London and New York: Met-
huen, 1980. https://doi.org/10.4324/9780203426074 
„’In What Chapter of His Bosom?’ Reading Shakespeare’s Bodies”. Alter-
native Shakespeares, Vol. 2. Szerk. Terence Hawkes. New York: Routledge, 
1996, 141–165. https://doi.org/10.4324/9780203427095-15 

Elias, Norbert. The Civilizing Process: Sociogenetic and Psychogenetic Investiga-
tions. Oxford: Wiley–Blackwell, 2000 [1939].
A civilizáció folyamata. Ford. Berényi Gábor. Budapest: Gondolat, 2004.

Eliot, T. S. Selected Essays (3rd edition). London: Faber, 1951.
Elliott, Anthony. Social Theory and Psychoanalysis in Transition. Self and Society 

from Freud to Kristeva. Oxford UK – Cambridge USA: Blackwell, 1992. 
https://doi.org/10.4324/9780429424380 

Ellis–Fermor, Una. The Jacobean Drama. London: Methuen, 1936.
Ellrodt, Robert. „Self-Consistency in Montaigne and Shakespeare”. Shakespeare 

and the Mediterranean. The Selected Proceedings of the International 
Shakespeare Association World Congress, Valencia, 2001. Szerk. Clay-
ton, Tom, Susan Brock és Vicente Forés. Newark: University of Delaware 
Press, 2003, 135–155.

Elsom, John, szerk. Is Shakespeare Still Our Contemporary? London – New York: 
Routledge, 1989. https://doi.org/10.4324/9780203359112 

Elton, W. R. „Shakespeare and the Thought of His Age”. The Cambridge Compa-
nion to Shakespeare Studies. Szerk. Stanley Wells. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1986, 17–34.
King Lear and the Gods. Lexington: University of Kentucky Press, 1988.

Engle, Lars és Eric Rasmussen. Studying Shakespeare’s Contemporaries. Wiley – 
Blackwell, 2014.

https://www.jstor.org/stable/i40051174
https://www.jstor.org/stable/i40051174
https://doi.org/10.1353/cdr.1974.0013
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2007.00300.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2007.00300.x
https://doi.org/10.4324/9780203426074
https://doi.org/10.4324/9780203427095-15
https://doi.org/10.4324/9780429424380
https://doi.org/10.4324/9780203359112


344

Felhasznált irodalom

Erdélyi Ildikó. „Tudomány és művészet kölcsönhatása a francia pszichoanalízis-
ben. Metaforikus elméletek”. Thalassa 19.4 (2008), 63–86.

Fabiny Tibor, szerk. Shakespeare and the Emblem. Studies in Renaissance Iconog-
raphy and Iconology. Szeged: Attila József University, 1984.
szerk. Literary Theory and Biblical Hermeneutics. Szeged: JATE English 
Department, 1992.
szerk. A tipológiai szimbolizmus. Szöveggyűjtemény a bibliai és az irodalmi 
hermeneutika történetéből. Ikonológia és műértelmezés 4. Szeged: JATEP-
ress, 1998.
„Literature and Emblems. New Aspects in Shakespeare Studies”. Shake-
speare and the Emblem. Szerk. Fabiny Tibor. Szeged, Attila József Uni-
versity, 1984, 7–55.
The Lion and the Lamb: Figuralism and Fulfilment in the Bible, Art, and 
Literature. Basingstoke: Macmillan, 1992. https://doi.org/10.1007/978-
1-349-22113-4 
„Megjegyzések az embléma elméletéhez”. Kiss Attila Atilla – Szőnyi 
György Endre, szerk. Az angol irodalom története 2. Budapest: Kijárat, 
2020, 101–108.
„Luther paradox teológiája és Hamlet, a wittenbergi diák”. Credo 23.3–4 
(2017), 25–46.
„’Sámson haja előbb-utóbb mindig nőni kezd’ (Shakespeare és a vallás)”. 
Szcenárium 2.6 (2014), 11–26.

Farmasi Lilla. Narrative, Perception, and the Embodied Mind. Towards a 
Neuro-narratology. London – New York: Routledge, 2022. https://doi.
org/10.4324/9781003243410 

Fawcett, Mary Laughlin. „Arms / words / tears: language and the body in Titus 
Andronicus”. English Literary History 50. 2 (1983), 261–77. https://doi.
org/10.2307/2872816 

Fáy Miklós. „Játék a szívvel”. Mozgó Világ 36. 14 (2010. november)
h t t p : / / e p a . o s z k . h u / 0 1 3 0 0 / 0 1 3 2 6 / 0 0 1 2 1 / M V _
EPA01326_2010_11_08_8.htm 

Featherstone, Mike, Mike Hepworth és Bryan S. Turner, szerk. The Body: 
Social Process and Cultural Theory. Sage Publications, 1991. https://doi.
org/10.4135/9781446280546 

Fineman, Joel. „Shakespeare füle”. Ford. Dudik Éva. Helikon. Irodalomtudomá-
nyi Szemle 64. 1–2 (1998), 140–148.

https://doi.org/10.1007/978-1-349-22113-4
https://doi.org/10.1007/978-1-349-22113-4
https://doi.org/10.4324/9781003243410
https://doi.org/10.4324/9781003243410
https://doi.org/10.2307/2872816
https://doi.org/10.2307/2872816
http://epa.oszk.hu/01300/01326/00121/MV_EPA01326_2010_11_08_8.htm
http://epa.oszk.hu/01300/01326/00121/MV_EPA01326_2010_11_08_8.htm
https://doi.org/10.4135/9781446280546
https://doi.org/10.4135/9781446280546


345

Felhasznált irodalom

Fink, Joel G. „The Conceptualization and Realization of Violence in Titus And-
ronicus”. Titus Andronicus. Critical Essays. Szerk. Philip C. Kolin. New 
York and London: Garland Publishing, 1995, 459–67. https://doi.
org/10.4324/9781315724911-48 

Fischer–Lichte, Erika. A dráma története. Ford. Kiss Gabriella. Pécs: Jelenkor 
Kiadó, 2001.
History of European Drama and Theatre. London and New York: Rout-
ledge, 2002. https://doi.org/10.4324/9780203450888 
A  performativitás esztétikája. Ford. Kiss Gabriella. Budapest: Balassi 
Kiadó, 2009.

Fleischer, M. H. „Stage Imagery”. A Reader’s Encyclopedia of Shakespeare. Szerk. 
Edward Quinn és Oscar James Campbell. New York, 1966, 819.

Foucault, Michel. Felügyelet és büntetés. A börtön története. Ford. Fázsy Anikó, 
Csűrös Klára. Budapest: Gondolat, 1990. 
A szavak és a dolgok. A társadalomtudományok archeológiája. Ford. Török 
Gábor. Budapest: Osiris, 2000.
„About the Beginning of the Hermeneutics of the Self: Two Lectures at 
Dartmouth”. Political Theory 21. 2 (May, 1993), 198–227. https://doi.org
/10.1177/0090591793021002004 
és Colin Gordon. Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Wri-
tings, 1972–1977. New York: Pantheon Books, 1980.
„Szexualitás és egyedüllét”. Ford. Barát Erzsébet. Helikon. Irodalomtudo-
mányi Szemle 61. 1–2 (1995), 42–49.
„Mi a szerző?” Ford. Erős Ferenc és Kicsák Lóránt. In: Uő Nyelv a végte-
lenhez. Debrecen: Latin Betűk, 1999, 119 – 147.
„A szubjektum és a hatalom”. Ford. Kiss Attila Atilla. Testes könyv II., 
szerk. Kiss Attila Atilla – Kovács Sándor s.k. – Odorics Ferenc. Szeged: 
Ictus – JATE Irodalomelmélet Csoport, 1997, 267–293.

Földváry Kinga. Cowboy Hamlets and zombie Romeos: Shakespeare in genre 
film. Manchester: Manchester University Press, 2020. https://doi.
org/10.7765/9781526142108

Fraser, Mariam és Monica Greco, szerk. The Body: A Reader. Routledge Stu-
dent Readers. London and New York: Routledge, 2005. https://doi.
org/10.4324/9781003060338 

Freeman, Arthur. Thomas Kyd: Facts and Problems. Oxford, 1967.

https://doi.org/10.4324/9781315724911-48
https://doi.org/10.4324/9781315724911-48
https://doi.org/10.4324/9780203450888
https://www.google.com/search?rlz=1C1CHBF_enHU845HU845&sxsrf=ACYBGNSZ5zUysEnAxhRrZN7EQiEJ9UDUZQ:1574704673778&q=the+reader%27s+encyclopedia+of+shakespeare+edward+quinn&stick=H4sIAAAAAAAAAA3JMQ7CMAwAwAkJJMTACywYkFgMLWXoZ5BJDIma2sUJiuhzeCncesvNdo1PPDd3a7umzrsVjni6tPNVjvtQe3SaErsSVbBaLIXlVtWG3LOPRe276EpgMCbPdsjA4j4u6fRfAn1ADjRwnpiMgX0l8_B6R5EfeoPHNXgAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjRmtOF-IXmAhUfAhAIHfYLAPcQmxMoATAZegQIDRAK
https://www.google.com/search?rlz=1C1CHBF_enHU845HU845&sxsrf=ACYBGNSZ5zUysEnAxhRrZN7EQiEJ9UDUZQ:1574704673778&q=the+reader%27s+encyclopedia+of+shakespeare+oscar+james+campbell&stick=H4sIAAAAAAAAAA3JQQoCMQwAwJMgIh58QdCD4KW6iwgLvkXSbLR126amharP8aU615mv1ktzN8fOan_q2mezMNEc7POVz3m_dW0wJCEwVS_JNPW1cro20akMPPoq-p1dqmNQxpF1V4ATvSlI_i-C3KA4nLhkRmWQQqjwwMgFCGO2HMIPOEeKRIEAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjRmtOF-IXmAhUfAhAIHfYLAPcQmxMoAjAZegQIDRAL
https://doi.org/10.1177/0090591793021002004
https://doi.org/10.1177/0090591793021002004
https://doi.org/10.4324/9781003060338
https://doi.org/10.4324/9781003060338


346

Felhasznált irodalom

Fuchs, Elenor. The Death of Character. Perspectives on Theater after Modernism. 
Bloomington: Indiana UP, 1996. https://doi.org/10.2307/j.ctt2005s83 

Fukuyama, Francis. Poszthumán jövendőnk. A biotechnológiai forradalom követ-
kezményei. Ford. Tomori Gábor. Budapest: Európa, 2003.

Füzi, Izabella. „Medialitás, nézői szubjektivitás, narráció – Kortárs filmelmélet 
magyarul”. Szabadbölcsészet. Filmelméleti szöveggyűjtemény az Apertúra 
írásaiból. https://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbol-
cseszet/index395d.html?option=com_tanelem&id_tanelem=921&-
tip=0 
„Image and Event in Recent Hungarian Film (The Man from London, 
Delta, Milky Way)”. Orientation in the Occurance. Szerk. Berszán István. 
Cluj-Napoca: KOMP-PRESS, 2009, 331–341.

Gellért Marcell. „Rome Remembered Dismembered: The Anatomy of Space 
‘Out of Joint’ in Titus Andronicus”. Ritka művészet: írások Péter Ágnes tisz-
teletére. Szerk. Ruttkay Veronika, Gárdos Bálint, Timár Andrea. Buda-
pest: ELTE BTK Angol-Amerikai Intézet Anglisztika Tanszék, 2011, 
371–86.
„Suiting ’the action to the word, the word to the action’: Staging the Mind 
in Shakespeare’s Hamlet and The Tempest”. “Our wonder and astonish-
ment” – Shakespeare – „Varázslatod örök csodánk”. Szerk. Kiss Zsuzsánna 
(Nyíregyháza: Nyíregyházi Egyetem, 2016), 67–76.

Giannachi, Gabriella. The Politics of New Media Theatre. London: Routledge, 
2007. https://doi.org/10.4324/9780203695142 

Goldring, Elizabeth. „The Funeral of Sir Philip Sidney and the Politics of Eliza-
bethan Festival”. Court Festivals of the European Renaissance. Art, Politics 
and Performance. Szerk. J. R. Mulryne és Elizabeth Goldring. London: 
Routledge, 2017, 199–224. https://doi.org/10.4324/9781315259086-
11 

Goth, Maik. „’Killing, Hewing, Stabbing, Dagger-drawing, Fighting, But-
chery’: Skin Penetration in Renaissance Tragedy and Its Bearing on Dra-
matic Theory”. Comparative Drama, 46 (2012), 139–162. https://doi.
org/10.1353/cdr.2012.0016 

Grady, Hugh. „Iago and the Dialectic of Enlightenment: Reason, Will and 
Desire in Othello”. Criticism 37. 4 (1995), 537–58.

https://doi.org/10.2307/j.ctt2005s83
https://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/index395d.html?option=com_tanelem&id_tanelem=921&tip=0
https://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/index395d.html?option=com_tanelem&id_tanelem=921&tip=0
https://mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/mmi.elte.hu/szabadbolcseszet/index395d.html?option=com_tanelem&id_tanelem=921&tip=0
https://doi.org/10.4324/9780203695142
https://doi.org/10.4324/9781315259086-11
https://doi.org/10.4324/9781315259086-11
https://doi.org/10.1353/cdr.2012.0016
https://doi.org/10.1353/cdr.2012.0016


347

Felhasznált irodalom

Green, Douglas E. „Interpreting ‘her martyr’d signs’: gender and tragedy in Titus 
Andronicus”. Shakespeare Quarterly 40. 3 (1989), 317–26. https://doi.
org/10.2307/2870726 

Greenblatt, Stephen. Renaissance Self-fashioning from More to Shakespeare. 
Chicago and London: Chicago University Press, 1980. https://doi.
org/10.7208/chicago/9780226027043.001.0001 
Shakespearean Negotiations. The Circulation of Social Energy in Renais-
sance England. London and New York: Routledge, 1989. https://doi.
org/10.1525/9780520908529 
Learning to Curse. Essays in Early Modern Culture. London and New 
York: Routledge, 1991.
„A társadalmi energia áramlása”. Ford. Bocsor Péter. Testes könyv II., szerk. 
Kiss Attila Atilla – Kovács Sándor s.k. – Odorics Ferenc. Szeged: Ictus – 
JATE Irodalomelmélet Csoport, 1997, 355–372.
„What Is the History of Literature?” Critical Inquiry 23 (Spring 1997), 
460–481. https://doi.org/10.1086/448838 
Hamlet in Purgatory. Princeton: Princeton University Press, 2001. 
https://doi.org/10.1515/9781400848096 

Griswold, Wendy. Renaissance Revivals. City Comedy and Revenge Tragedy in the 
London Theatre, 1576-1980. Chicago, London: University of Chicago 
Press, 1986.

Grudin, Robert. Mighty Opposites. Shakespeare and Renaissance Contrariety. 
University of California Press, 1979.

Gurr, Andrew és John Orrell. Rebuilding Shakespeare’s Globe. Cambridge: Camb-
ridge University Press, 1989.

Gurr, Andrew. The Shakespearean Stage 1574 – 1642. 4. kiadás. Camb-
ridge: Cambridge University Press, 2009. https://doi.org/10.1017/
cbo9780511819520 

Gyenge Zoltán: „Patthelyzetben”. Színház 1995/1, 24–26.
Gyimesi Timea. „Az abjekt Julia Kristeva szubjektum-felfogásában”. Helikon. Iro-

dalomtudományi Szemle. Posztszemiotika. 1995/1-2, 140–143.
Győri Zsolt és Kalmár György, szerk. Test és szubjektivitás a rendszerváltás utáni 

magyar filmben. Debrecen: Debreceni Egyetemi Kiadó, 2013. 
Habermann, Ina – Michelle Witen, szerk. Shakespeare and Space. Theatrical Exp-

lorations of the Spatial Paradigm. Palgrave Macmillan, 2016. https://doi.
org/10.1057/978-1-137-51835-4 

https://doi.org/10.2307/2870726
https://doi.org/10.2307/2870726
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226027043.001.0001
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226027043.001.0001
https://doi.org/10.1525/9780520908529
https://doi.org/10.1525/9780520908529
https://doi.org/10.1086/448838
https://doi.org/10.1515/9781400848096
https://doi.org/10.1017/cbo9780511819520
https://doi.org/10.1017/cbo9780511819520
https://doi.org/10.1057/978-1-137-51835-4
https://doi.org/10.1057/978-1-137-51835-4


348

Felhasznált irodalom

Habermas, Jürgen. „Modernity Versus Postmodernity”. New German Critique 22 
(Winter 1981), 3–14. https://doi.org/10.2307/487859 

Habermas, Jürgen. A társadalmi nyilvánosság szerkezetváltozása. Ford. Endreffy 
Zoltán. Budapest: Századvég – Gondolat, 1993.

Haigh, Cristopher. English Reformations: Religion, Politics and Society under the 
Tudors. Oxford: Oxford University Press, 1993. https://doi.org/10.1093/
oso/9780198221630.001.0001 

Halász Glória. „És a színház forog tovább”. Színház.net 2011. december http://
szinhaz.net/2011/12/30/halasz-gloria-es-a-szinhaz-forog-tovabb/ 

Hallett, Ch. A. és E. S. Hallett. The Revenger’s Madness. A Study of Revenge Motifs. 
University of Nebraska Press, 1980.

Hamlin, William M. „Introduction. Shakespeare and Montaigne: A Critical 
History”. Shakespeare and Montaigne. Szerk. Lars Engle, Patrick Gray és 
William M. Hamlin (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2022), 
1–28. https://doi.org/10.3366/edinburgh/9781474458238.003.0001 

Hand, Richard J. – Michael Wilson. Grand-Guignol. The French Theatre of Hor-
ror. University of Exeter Press, 2002.

Happé, Peter „Printers of Interludes”. A Companion to Tudor Literature. Szerk. 
Kent Cartwright. London: Wiley – Blackwell, 2010, 192–210. https://
doi.org/10.1002/9781444317213.ch12 

Haraway, Donna „A  Cyborg Manifesto: Science, Technology, and Socia-
list-Feminism in the Late Twentieth Century”. In: Uő. Simians, Cyborgs 
and Women: The Reinvention of Nature. New York: Routledge, 1991, 
149–181. Magyarul: „Kiborg kiáltvány: tudomány, technika és szocia-
lista feminizmus az 1980-as években”. Ford. Kovács Ágnes. Replika 51–52 
(2005 november), 107–139.

Bird, Daniel. Roman Polanski. Harpenden: Pocket Essentials, 2002.
Harris, Roy. The Origin of Writing. Chicago: Open Court Publishing Company, 

1986.
Hartnell, Jack. Medieval Bodies. Life, Death and Art in the Middle Ages. London: 

Profile Books, 2018.
Hassel, R. Chris Jr. „Intercession, Detraction and Just Judgment in Othello”. 

Comparative Drama 35 (2001), 43–68. https://doi.org/10.1353/
cdr.2001.0020 

https://doi.org/10.2307/487859
https://doi.org/10.1093/oso/9780198221630.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780198221630.001.0001
http://szinhaz.net/2011/12/30/halasz-gloria-es-a-szinhaz-forog-tovabb/
http://szinhaz.net/2011/12/30/halasz-gloria-es-a-szinhaz-forog-tovabb/
https://doi.org/10.3366/edinburgh/9781474458238.003.0001
https://doi.org/10.1002/9781444317213.ch12
https://doi.org/10.1002/9781444317213.ch12
https://doi.org/10.1353/cdr.2001.0020
https://doi.org/10.1353/cdr.2001.0020


349

Felhasznált irodalom

Hattaway, Michael. „Titus Andronicus: Strange Images of Death”. Elizabethan 
Popular Theatre: Plays in Performance. London: Routledge & Kegan Paul, 
1982, 186–207.
Renaissance and Reformations. An Introduction to Early Modern English 
Literature. Malden, Oxford: Blackwell Publishing, 2005. https://doi.
org/10.1002/9780470776131 
„Playhouses, Performances, and the Role of Drama”. A  New Com-
panion to English Renaissance Literature and Culture. Vol. 2. Szerk. 
Michael Hattaway. Oxford: Wiley–Blackwell, 2010, 42–59. https://doi.
org/10.1002/9781444319019.ch42 

Hauser Arnold. A modern művészet és irodalom eredete: A manierizmus fejlődése 
a reneszánsz válsága óta. Ford. Görög Lívia. Budapest: Gondolat, 1980 
[1973].

Havasi Renáta. „Machbeth: Fehérváron ráhívnak húszra”. Magyar Teát-
rum Online, http://magyarteatrum.hu/machbeth-fehervaron-rahiv-
nak-huszra, 2024. 04. 18. 

Havasi Renáta. „A sikeres férfi mögött sikeres nő áll”. Színház.hu 2012. 06. 29.
Hawkes, Terence. Meaning by Shakespeare. London and New York: Routledge, 

1992. https://doi.org/10.4324/9780203359532 
Haynal Ákos. „Boszorkányok pedig nincsenek. Shakespeare: Macbeth”. Színház 

1996/4, 28–30.
Herder, Johann Gottfried. Shakespeare. Ford. Gregory Moore. Princeton, Prin-

ceton University Press, 2008 [1773].
Hill, John Spencer, szerk. The Romantic Imagination. London, Basingstone: 

MacMillan, 1997. https://doi.org/10.5040/9781350363212 
Hillman, David és Carla Mazzio, szerk. The Body in Parts: Fantasies of Corpore-

ality in Early Modern Europe. London and New York: Routledge, 1997. 
https://doi.org/10.4324/9780203379554 

Hillman, David. Shakespeare’s Entrails. Belief, Scepticism and the Interior of the 
Body. Houndmills – New York: Palgrave Macmillan, 2007. https://doi.
org/10.1057/9780230285927 

Hillman, Richard. Self-Speaking in Medieval and Early Modern English Drama: 
Subjectivity, Discourse and the Stage. Macmillan – St. Martin’s Press, 1997. 
https://doi.org/10.1057/9780230372894 
„When Anamorphosis Meets Aphanisis: New Perspectives on (and from) 
the Case of Hamlet”. Pauline Blanc, szerk. Selfhood on the Early Modern 

https://doi.org/10.1002/9780470776131
https://doi.org/10.1002/9780470776131
https://doi.org/10.1002/9781444319019.ch42
https://doi.org/10.1002/9781444319019.ch42
http://magyarteatrum.hu/machbeth-fehervaron-rahivnak-huszra
http://magyarteatrum.hu/machbeth-fehervaron-rahivnak-huszra
https://doi.org/10.4324/9780203359532
https://doi.org/10.5040/9781350363212
https://doi.org/10.4324/9780203379554
https://doi.org/10.1057/9780230285927
https://doi.org/10.1057/9780230285927
https://doi.org/10.1057/9780230372894


350

Felhasznált irodalom

English Stage (Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2008), 102–
113.

Holderness, Graham. „’I covet your skull’: Death and Desire in Hamlet”. 
Shakespeare Survey 60 (2007), 223–36. https://doi.org/10.1017/
ccol052187839x.017 

Holmes, Jonathan és Adrian Streete. „Introduction”. Refiguring mimesis: repre-
sentation in early modern literature. Szerk. Jonathan Holmes és Adrian 
Streete. Hatfield: University of Hertfordshire Press, 2005, 1–15.

Homan, Sidney, szerk. Shakespeare’s More Than Words Can Witness: Essays on 
Visual and Nonverbal Enactment in the Plays. London – Toronto: Associ-
ated University Presses, 1980.

Hoppál Mihály – Jankovics Marcell – Nagy András – Szemadám György, szerk. 
Jelképtár. Budapest: Helikon, 1990.

Horváth Márta. „‘Megtestesült Olvasás’: A Kognitív Narratológia Empirikus 
Alapjai”. Literatura 37.1 (2011), 3–15.

Houlbrooke, Ralph. „Death, Church, and Family in England between the Late 
Fifteenth and the Early Eighteenth Centuries”. Death, Ritual, and Bere-
avement. Szerk. Ralph Houlbrooke. London és New York: Routledge, 
1989, 25–42. https://doi.org/10.4324/9781003005209-2 

Howard, J. E. The Stage and Social Struggle in Early Modern England. London és 
New York: Routledge, 1994. https://doi.org/10.4324/9780203359815 

Howard, Toby. „Ghosts, computers, and Chinese Whispers”. Personal Compu-
ter World 18.11 (1996) http://www.cs.man.ac.uk/~toby/writing/PCW/
upload.htm 

Hubert, Judd D. Metatheater: The Example of Shakespeare. Lincoln and London: 
University of Nebraska Press, 1991.

Impey, Oliver és Arthur MacGregor, szerk. The Origins of Museums: The Cabinet 
of Curiosities in Sixteenth- and Seventeenth-Century Europe. Oxford: The 
Ashmolean Museum, University of Oxford, 2018. 

Imre Zoltán. Színház és teatralitás. Néhány kortárs lehetőség. Veszprém: Veszp-
rémi Egyetemi Kiadó, 2003.
„Színházak – történetek – alternatívák. A színháztörténet-írás és -kuta-
tás lehetőségei és problémái.” Alternatív színháztörténetek. Alternatívok és 
alternatívák. Szerk. Imre Zoltán. Budapest: Balassi Kiadó, 2008, 15–47.
Az idegen színpadra állításai. A magyar színház inter- és intrakulturális 
kapcsolatai. Budapest: Ráció Kiadó, 2018.

https://doi.org/10.1017/ccol052187839x.017
https://doi.org/10.1017/ccol052187839x.017
https://doi.org/10.4324/9781003005209-2
https://doi.org/10.4324/9780203359815
http://www.cs.man.ac.uk/~toby/writing/PCW/upload.htm
http://www.cs.man.ac.uk/~toby/writing/PCW/upload.htm


351

Felhasznált irodalom

Jackson, Rosemary. Fantasy. The Literature of Subversion. London: Blackwell, 
1984. https://doi.org/10.4324/9780203328446 

Jardin, Lisa és Jerry Brotton. Global Interests. Renaissance Art between East and 
West. Ithaca, New York: Cornell UP, 2005.

Jákfalvi Magdolna. Alak, figura, perszonázs. Budapest: Országos Színháztörté-
neti Múzeum és Intézet, 2001.

Jalobeanu, Dana – Charles T. Wolfe, szerk. Encyclopedia of Early Modern Phi-
losophy and the Sciences. Springer, 2022. https://doi.org/10.1007/978-3-
319-31069-5 

Jászay Tamás. „Amíg van élet, jobb ölni”. Revizor Online. https://revizoronline.
com/macbeth-katona-jozsef-szinhaz/ 
„Vérbő tragédia”. Színház 2010. 12. http://szinhaz.net/2010/12/28/
jaszay-tamas-verbo-tragedia/ 

Jauss, Hans Robert. „Literary History as a Challenge to Literary Theory”. New 
Literary History, 2. 1 (1970), 7–37. https://doi.org/10.2307/468585 

Joób Sándor. „Test test ellen Budapesten”. Index 2012. 03. 03. https://index.hu/
kultur/2012/03/03/test_test_ellen_budapesten/ 

Jöns, Dietrich Walter. Das „Sinnen-Bild”. Studien zur allegorischen Bildlichkeit 
bei Andreas Gryphius. Stuttgart, 1966.

Kállay Géza. „‘To be or not to be’ and ‘Cogito ergo sum’: Shakespeare’s Hamlet 
against a Cartesian Background”. The AnaChronisT 2 (1996), 98–123. 
https://doi.org/10.53720/mtro9990 
„A Shakespeare-gépezet. ’A nagyon sokféle olvasóhoz’.” Az angol irodalom 
története 2. Szerk. Kiss Attila Atilla – Szőnyi György Endre. Budapest: 
Kijárat, 2020, 436–445.

Kalmár György. Testek a vásznon. Test, film, szubjektivitás. Debrecen: Debreceni 
Egyetemi Kiadó, 2012.

Karikó Sándor, szerk. Derrida Marx-szelleme. Budapest – Szeged: Gondolat – 
Szegedi Lukács Kör, 1997.

Kastan, David Scott és Peter Stallybrass, szerk. Staging the Renaissance. Reinter-
pretations of Elizabethan and Jacobean Drama. London and New York: 
Routledge, 1991. https://doi.org/10.4324/9780203821565 

Kayser, Wolfgang. The Grotesque in Art and Literature. New York: Columbia 
University Press, 1981.

Kékesi Kun Árpád. Színház, kultúra, emlékezet. Veszprém: Pannon Egyetemi 
Kiadó, 2006.

https://doi.org/10.4324/9780203328446
https://doi.org/10.1007/978-3-319-31069-5
https://doi.org/10.1007/978-3-319-31069-5
https://revizoronline.com/macbeth-katona-jozsef-szinhaz/
https://revizoronline.com/macbeth-katona-jozsef-szinhaz/
http://szinhaz.net/2010/12/28/jaszay-tamas-verbo-tragedia/
http://szinhaz.net/2010/12/28/jaszay-tamas-verbo-tragedia/
https://doi.org/10.2307/468585
https://index.hu/kultur/2012/03/03/test_test_ellen_budapesten/
https://index.hu/kultur/2012/03/03/test_test_ellen_budapesten/
https://doi.org/10.53720/mtro9990
https://doi.org/10.4324/9780203821565


352

Felhasznált irodalom

Kendall, Gillian Murray. „’Lend me thy Hand’: Metaphor and Mayhem in Titus 
Andronicus”. Shakespeare Quarterly, 40. 3 (1989), 299–316. https://doi.
org/10.2307/2870725 

Kennedy, Adrienne. In One Act. Minneapolis: University of Minnesota Press, 
1984.
A bagoly válaszol. Öt egyfelvonásos. Ford. Kiss Attila Atilla és Tóth Gabri-
ella. Szeged: JATEPress, 2019.

Kérchy, Anna. Body Texts in the Novels of Angela Carter. Writing from a Cor-
poreagraphic Point of View. Lewiston, Queenston, Lampeter: The Edwin 
Mellen Press, 2008.
„Tapogatózások. A  test elméleteinek alakzatai”. Apertúra 2009. tél. 
https://www.apertura.hu/2009/tel/kerchy-2/ 

Kerrigan, John. Shakespeare’s Binding Language. Oxford: Oxford University Press, 
2016. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198757580.001.0001 

Keyishian, Harry. The Shapes of Revenge. Victimization, Vengeance, and Vindic-
tiveness in Shakespeare. New Jersey: Humanities Press, 1995.

Kiefer, Frederick. Shakespeare’s Visual Theatre: Staging the Personified Characters. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2003.

Kiernan, Pauline. Staging Shakespeare at the New Globe. Basingstoke – 
New York: Macmillan – St. Martin’s Press, 1999. https://doi.
org/10.1057/9780230380158 

Kiséry András. „Communities of Production and Consumption. Networks and 
Publics of a European Genre”. A Cultural History of Tragedy in the Early 
Modern Age. Szerk. Naomi Conn Liebler. Bloomsbury: Bloomsbury Pub-
lishing, 2021. 55–70. https://doi.org/10.5040/9781474208215.ch-003 

Kiss Attila Atilla. „Ki olvas? Posztszemiotika”. Helikon. Irodalomtudományi 
Szemle. 1995/1–2 [Posztszemiotika], 5–13.
„A tanúság szemiotikája az emblematikus színházban”. Színház–szemio-
gráfia. Az angol és olasz reneszánsz dráma és színház ikonográfiája és sze-
miotikája. Ikonológia és műértelmezés 8. Szerk. Demcsák Katalin és Kiss 
Attila. Szeged: JATEPress, 1999), 247–290.
„Character as Subject-in-Process in the Semiography of Drama and Thea-
ter”. Semiotische Berichte 2003. 1–4, 187–196.
„Vérszemiotika: a test kora modern és posztmodern színházai”. Jelenkor, 
XLVIII. 6 (2005 nyár), 619–638. http://www.jelenkor.net/archivum/

https://doi.org/10.2307/2870725
https://doi.org/10.2307/2870725
https://www.apertura.hu/2009/tel/kerchy-2/
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198757580.001.0001
https://doi.org/10.1057/9780230380158
https://doi.org/10.1057/9780230380158
https://doi.org/10.5040/9781474208215.ch-003
http://www.jelenkor.net/archivum/cikk/796/verszemiotika-a-test-kora-modern-es-posztmodern-szinhaza


353

Felhasznált irodalom

cikk/796/verszemiotika–a–test–kora–modern–es–posztmodern–szin-
haza 
„Cinematographical Anatomy: Gábor Bódy’s Stage of Consciousness”. 
Apertúra 4. 1 (2008 ősz)
Protomodern – posztmodern. Szemiográfiai vizsgálatok. Szeged: JATEP-
ress, 2007.
Contrasting the early modern and the postmodern semiotics of telling stories: 
why we perform Shakespeare’s plays differently today. Lewiston, Queenston, 
Lampeter: Edwin Mellen Press, 2011.
„’Feloldhatatlan zavar.’ Adrienne Kennedy posztmodern memóriaszín-
háza”. Adienne Kennedy. A bagoly válaszol. Öt egyfelvonásos. Ford. Kiss 
Attila Atilla és Tóth Gabriella. Szeged: JATEPress, 2019, 7–23.

Kiss Attila Atilla – Szőnyi György Endre, szerk. Szó és kép. A művészi kifejezés sze-
miotikája és ikonográfiája. Ikonológia és műértelmezés 9. Szeged: JATEP-
ress, 2003.

Kiss Attila Atilla – Szőnyi György Endre, szerk. Az angol irodalom története 2. 
Budapest: Kijárat, 2020.

Kiss Balázs. „Foucault hatalomfelfogásáról”. Politikatudományi Szemle 3.1 
(1994), 43–67.

Kiss Csaba. ’Mi van velem, hogy minden zaj ijeszt?’ A Macbeth házaspár belső útja. 
Budapest: Színház- és Filmművészeti Egyetem, Színházművészeti Dok-
tori Iskola, 2006. https://archiv.szfe.hu/wp-content/uploads/2016/09/
kiss_csaba_dolgozat.pdf 

Kiss Gabriella. (Ön)kritikus állapot. Az előadáselemzés szemiotikai módszerének 
vizsgálata. Budapest – Veszprém: Orpheusz – Veszprémi Egyetemi Kiadó, 
2001.

Knapp, Robert S. Shakespeare – The Theater and the Book. Princeton UP, 1989. 
https://doi.org/10.1515/9781400859962 

Knight, G. Wilson. The Wheel of Fire. London and New York: Routledge, 1991 
[1930]. https://doi.org/10.4324/9780203996058 
„The Embassy of Death: An Essay on Hamlet”. Uő. The Wheel of Fire: 
Interpretations of Shakespearian Tragedy. London and New York: Rout-
ledge, 2001, 17–49; magyarul: „A halál követsége: esszé a Hamletről”. 
Ford. Szegedy-Maszák Mihály. Strukturalizmus II. Szerk. Hankiss Elemér 
(Budapest: Európa, 1971). https://doi.org/10.4324/9780203996058-5 

http://www.jelenkor.net/archivum/cikk/796/verszemiotika-a-test-kora-modern-es-posztmodern-szinhaza
http://www.jelenkor.net/archivum/cikk/796/verszemiotika-a-test-kora-modern-es-posztmodern-szinhaza
https://doi.org/10.1515/9781400859962
https://doi.org/10.4324/9780203996058
https://doi.org/10.4324/9780203996058-5


354

Felhasznált irodalom

Kocsis Marcell. „Trónok harca Shakespeare szerint”. Art7 művészeti portál 2018. 
12. 10. https://art7.hu/szinhaz/shakespeare-titus-andronicus-weores-sa-
ndor-szinhaz-szombathely/ 

Kolin, Philip C., szerk. Titus Andronicus. Critical Essays. New York – London: Gar-
land Publishing, Inc., 1995. https://doi.org/10.4324/9781315724911 

Koltai M. Gábor. „A bomlás geometriája. Jegyzetek az Amalfi hercegnőhöz”. Szín-
ház 39. 6 (2006 június), 42–9. http://szinhaz.net/wp-content/uploads/
pdf/2006_06.pdf 
„A reneszánsz színpadi horror világképe”. Theatron 14. 2 (2020),56–69. 
https://doi.org/10.55502/the.2020.2.56 
„Nárcisszusz tükre. Az incesztus rétegei Webster Amalfi hercegnőjé-
ben”. Theatron 15. 2 (2021), 127–137. https://doi.org/10.55502/
the.2021.2.127 

„Teológiai és rituális horror”. Theatron 17. 2 (2023), 44–56. https://doi.
org/10.55502/the.2023.2.44 

Koltai Tamás. „Rettentő párok”. Élet és Irodalom, 50. 2 (2006. 01. 12.)
„Értelmiségi nagyravágy”. Élet és Irodalom, 52. 12 (2008)
http://katonajozsefszinhaz.hu/index.php?option=com_content&-
view=article&id=38678%3Amacbethkritikaes&catid=9&Itemid=9 

Korpiola, Mia és Anu Lahtinen, szerk. Cultures of Death and Dying in Medieval 
and Early Modern Europe. Helsinki: Helsinki Collegium for Advanced 
Studies, 2015.

Kosut, Mary és Lisa Jean Moore, szerk. The Body Reader: Essential Social and 
Cultural Readings. New York and London: NYU Press, 2010.

Kott, Jan. Kortársunk, Shakespeare. Ford. Kerényi Grácia. Budapest: Gondolat 
Könyvkiadó, 1970.

Kotte, Andreas. Bevezetés a színháztudományba. Ford. Edit Kotte. Budapest: 
Balassi, 2015.

Kovács András Bálint. „Gábor Bódy: A  precursor of the Digital Age”. East 
European Cinemas. Szerk. Imre Anikó. New York, London: Routledge, 
2005, 151–164.

Kovács Dezső. „Rémségek asztala”. Revizoronline.hu 2010. 10. 04.
https://revizoronline.com/hu/cikk/2703/john-ford-kar-hogy-kurva-
magyar-szinhaz/ 

https://art7.hu/szinhaz/shakespeare-titus-andronicus-weores-sandor-szinhaz-szombathely/
https://art7.hu/szinhaz/shakespeare-titus-andronicus-weores-sandor-szinhaz-szombathely/
https://doi.org/10.4324/9781315724911
http://szinhaz.net/wp-content/uploads/pdf/2006_06.pdf
http://szinhaz.net/wp-content/uploads/pdf/2006_06.pdf
https://doi.org/10.55502/the.2020.2.56
https://doi.org/10.55502/the.2021.2.127
https://doi.org/10.55502/the.2021.2.127
https://doi.org/10.55502/the.2023.2.44
https://doi.org/10.55502/the.2023.2.44
http://katonajozsefszinhaz.hu/index.php?option=com_content&view=article&id=38678%3Amacbethkritikaes&catid=9&Itemid=9
http://katonajozsefszinhaz.hu/index.php?option=com_content&view=article&id=38678%3Amacbethkritikaes&catid=9&Itemid=9
https://revizoronline.com/hu/cikk/2703/john-ford-kar-hogy-kurva-magyar-szinhaz/
https://revizoronline.com/hu/cikk/2703/john-ford-kar-hogy-kurva-magyar-szinhaz/


355

Felhasznált irodalom

Kricsfalusi Beatrix „Testek ritmikus mozgása a térben. Töredékek a testiség és 
színház történetiségének kapcsolatához”. Theatron 6. 1–2 (2007 tavasz–
nyár), 112–126.

Kristeva, Julia. „The System and the Speaking Subject”. Times Literary Supple-
ment. 1973. 10. 12. 1249–52. 
Revolution in Poetic Language. Trans. Margaret Waller. New York: Colum-
bia University Press, 1984. https://doi.org/10.7312/kris21459 
Desire in Language. A Semiotic Approach to Literature and Art. Trans. 
Thomas Gora, Alice Jardin and Leon S. Roudiez. New York: Columbia 
University Press, 1980.
Powers of Horror. An Essay on Abjection. Trans. Leon S. Roudiez. New 
York: Columbia University Press, 1982. https://doi.org/10.7312/
kris21457 
The Kristeva Reader. Szerk. Toril Moi. New York: Columbia University 
Press, 1986.
„A beszélő szubjektum”. Ford. Bocsor Péter. Pompeji 1994/1–2, 188–197.
Önmaga tükrében idegenként. Ford. Kun János Róbert. Budapest: Napkút 
Kiadó, 2010.

Kyd, Thomas. The Spanish Tragedy. Szerk. J. R. Mulryne. The New Mermaids. 
London: A & C Black, 1989.
Spanyol tragédia. Ford. Szabó Magda. Angol reneszánsz drámák I. Szerk. 
Szenczi Miklós. Budapest: Európa, 1961, 385–497.

Lacan, Jacques. Écrits. A Selection. Trans. Alan Sheridan. London and New York: 
Routledge, 1977. https://doi.org/10.4324/9780203995839 

Langbein, J. H. Torture and the Law of Proof: Europe and England in the Anci`en 
Regime (Chicago: University of Chicago Press, 1977), 71–140. https://
doi.org/10.7208/chicago/9780226922614.001.0001 

Laqueur, Thomas. A testet öltött nem. Test és nemiség a görögöktől Freudig. Ford. 
Szabó Valéria, Tóth László, Barát Erzsébet és Sándor Bea. Budapest: Új 
Mandátum, 2002.

Lara, Manuel J. Gómez. „The Grammar of the Heart: Emblems and Theatrical 
Strategies in John Ford ’s Tragedies”. Parergon 33. 3 (2016), 161–198. 
https://doi.org/10.1353/pgn.2016.0135 

Legouis, Emile és Louis Cazamian. A History of English Literature. The Middle 
Ages and the Renascence. New York: Macmillan, 1935.

https://doi.org/10.7312/kris21459
https://doi.org/10.7312/kris21457
https://doi.org/10.7312/kris21457
https://doi.org/10.4324/9780203995839
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226922614.001.0001
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226922614.001.0001
https://doi.org/10.1353/pgn.2016.0135


356

Felhasznált irodalom

Lehmann, Hans-Thies. Posztdramatikus színház. Ford. Kricsfalusi Beatrix, Berecz 
Zsuzsa, Schein Gábor. Budapest: Balassi Kiadó, 2009.

Lehmann, Hans-Thies. Tragedy and Dramatic Theatre. Ford. Erik Butler. London 
– New York: Routledge, 2016. https://doi.org/10.4324/9781315640198 

Lévinas, Emmanuel. Totality and Infinity. An Essay on Exteriority. Pittsburg: 
Duquesne UP, 1969. Magyarul: Teljesség és végtelen. Tanulmány a külsőről. 
Ford. Tarnay László. Pécs, Jelenkor, 1999. https://doi.org/10.1007/978-
94-009-9342-6 

Lin, Erika T. Shakespeare and the materiality of performance. Basingstoke, New York: 
Palgrave Macmillan, 2012. https://doi.org/10.1057/9781137006509 

Llewellyn, Nigel. The Art of Death. London: Reaktion Books, 1992.
Lobanov-Rostovsky, Sergei. „Taming the Basilisk”. The Body in Parts: Fantasies 

of Corporeality in Early Modern Europe. Szerk. David Hillman és Carla 
Mazzio. London and New York: Routledge, 1997, 195–219. https://doi.
org/10.4324/9780203379554-18 

Lopez, Jeremy. „A Partial Theory of Original Practice”. Shakespeare Survey 61 
(2008): 302–17. https://doi.org/10.1017/ccol9780521898881.023 

Lorek-Jezińska, Edyta. „Shakespeare, Authority and Hauntology”. Multicultural 
Shakespeare: Translation, Appropriation and Performance 17: 32 (2018), 
21–34. https://doi.org/10.18778/2083-8530.17.03 

Lotman, Jurij M. „Problems in the Typology of Cultures”. Soviet Semiotics. Szerk. 
D. P. Lucid. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1977, 214–
220.

Lotman, Jurij M. és Boris A. Uspensky. „On the Semiotic Mechanism of Cul-
ture”. Critical Theory since 1965. Szerk. Hazard Adams és Leroy Searle. 
Tallahassee: Florida State UP, 1986, 410–422.

Lovrod, Marie. „The Rise of Metadrama and the Fall of the Omniscient Observer”. 
Modern Drama. 37. 3 (Fall, 1994): 497–508. https://doi.org/10.1353/
mdr.1994.0017 

Lucid, D. P., szerk. Soviet Semiotics. Baltimore: The Johns Hopkins University 
Press, 1977.

Luecke, Jane Marie. „The Duchess of Malfi: Comic and Satiric Confusion in a Tra-
gedy”. Studies in English Literature, 1500-1900. 4.2. Elizabethan and Jaco-
bean Drama (Spring, 1964), 275–90. https://doi.org/10.2307/449627 

https://doi.org/10.4324/9781315640198
https://doi.org/10.1007/978-94-009-9342-6
https://doi.org/10.1007/978-94-009-9342-6
https://doi.org/10.1057/9781137006509
https://doi.org/10.4324/9780203379554-18
https://doi.org/10.4324/9780203379554-18
https://doi.org/10.1017/ccol9780521898881.023
https://doi.org/10.18778/2083-8530.17.03
https://doi.org/10.1353/mdr.1994.0017
https://doi.org/10.1353/mdr.1994.0017
https://doi.org/10.2307/449627


357

Felhasznált irodalom

Luis Martínez, Zenón. In Words and Deeds. The Spectacle of Incest in English 
Renaissance Tragedy. Amsterdam – New York: Rodopi, 2002. https://doi.
org/10.1163/9789004489608 
„Macbeth and the Passions’ ’Proper Stuff ’”. SEDERI 20 (2010), 71–101.

Lyotard, Jean-Francois. The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. Ford. 
Geoff Bennington és Brian Massumi. Manchester: Manchester University 
Press, 1984.

MacCulloch, Diarmaid. A reformáció története. Ford. Varga Benjámin. Budapest: 
Európa, 2011.

Manley, Lawrence. „Civic Drama”. A Companion to Renaissance Drama. Szerk. 
Arthur F. Kinney. Oxford: Blackwell, 2002, 294–313. https://doi.
org/10.1002/9780470998922.ch22 

Márkus Zoltán. „Shakespeare Performance Studies”. „úgyse hiába” – Emlékezések 
és tanulmányok a műhelyalapító Géher István tiszteletére. Szerk. Szlu-
kovényi Katalin, Gyuris Kata, Kállay G. Katalin, Sántháné Gedeon Mária. 
Budapest: ELTE Eötvös József Collegium, 2013, 260–69. 

Marshall, Cynthia. The Shattering of the Self: Violence, Subjectivity, and Early 
Modern Texts. Baltimore, London: The Johns Hopkins University Press, 
2002.

Martin, Emily. „A test vége?” Replika 28 (1997. december), 109–128.
Martin, Raymond – John Barresi. The Rise and Fall of Soul and Self: an Intel-

lectual History of Personal Identity. New York – Chichester: Columbia 
University Press, 2006.

Matuska Ágnes. „Ontológiai határsértés: Iago mint puszta reprezentáció”. Az 
értelmezés rejtett terei: Shakespeare–tanulmányok. Szerk. Géher István és 
Kiss Attila Atilla. Budapest: Kijárat Kiadó, 2003, 77–92.
„A fikció szentsége: a Kill Bill és a reneszánsz bosszúdráma-hagyomány”. 
Apertúra 2006 tél http://www.apertura.hu/2006/tel/matuska 
„A shakespeare–i közönségbevonás filmes vetületei”. Apertúra, 2007 nyár

https://www.apertura.hu/2007/nyar/matuska-a-shakespeare-i-kozonsegbevo-
nas-filmes-vetuletei/ 
The Vice Device: Iago and Lear’s Fool as Agents of Representational Crisis. 
Szeged: JATEPress, 2010.
„Locus, platea, mundus: a társadalmi valóság eljátszásának módo-
zatai”. Apertúra 12. 4 (2017) http://uj.apertura.hu/2017/nyar/

https://doi.org/10.1163/9789004489608
https://doi.org/10.1163/9789004489608
https://doi.org/10.1002/9780470998922.ch22
https://doi.org/10.1002/9780470998922.ch22
http://www.apertura.hu/2006/tel/matuska
https://www.apertura.hu/2007/nyar/matuska-a-shakespeare-i-kozonsegbevonas-filmes-vetuletei/
https://www.apertura.hu/2007/nyar/matuska-a-shakespeare-i-kozonsegbevonas-filmes-vetuletei/
http://uj.apertura.hu/2017/nyar/matuska-locus-platea-mundus-a-tarsadalmi-valosag-eljatszasanak-modozatai/


358

Felhasznált irodalom

matuska–locus–platea–mundus–a–tarsadalmi–valosag–eljatszasanak–
modozatai/ https://doi.org/10.31176/apertura.2017.12.4.5 

Maus, Katharine Eisaman. Inwardness and Theater in the English Renaissance. 
Chicago: Chicago University Press, 1995.

McAlindon, Thomas. English Renaissance Tragedy. Palgrave: Macmillan, 1986. 
https://doi.org/10.1007/978-1-349-10180-1 

McEachern, Claire. The Cambridge Companion to Shakespearean Tragedy. Camb-
ridge: Cambridge University Press, 2002. https://doi.org/10.1017/
cco9781139095747 

McMillin, Scott. „Acting and Violence: The Revenger’s Tragedy and Its Departu-
res from Hamlet”. Studies in English Literature, 1500–1900. 24. 2 (Spring, 
1984), 275–291. https://doi.org/10.2307/450528 

Mehl, Dieter. „Emblémák az angol reneszánsz drámában”. Ford. Gróf Szil-
via. A reneszánsz szimbolizmus. Ikonográfia, emblematika, Shakespeare. 
(Ikonográfia és műértelmezés 2.) Szerk. Fabiny Tibor, Pál József, Szőnyi 
György Endre (Szeged: JATEPress, 1998 [1987]), 117–34. Angolul: 
„Emblems in English Renaissance Drama”. Renaissance Drama, New 
Series, Vol. 2 (1969), 39–57. https://doi.org/10.1086/rd.2.41917036 

Mercer, Eric. „The Decoration of the Royal Palaces from 1553-1625”. The Arc-
heological Journal 110. 1 (1953),150–163. https://doi.org/10.1080/006
65983.1953.10854066 

Mike Laura. Collective Trauma in Early Modern English Revenge Tragedy. 
PhD doktori disszertáció. Szeged: SZTE BTK, 2023. https://doktori.
bibl.u-szeged.hu/id/eprint/11958/

Miklósvölgyi Zsolt. „’Mint aki múltat és jelent összenyit, áramoljanak egymásba’. 
A Párhuzamos történetek kísérteties térpoétikájáról.” Alföld 70 (2019/8), 
81–90.

Mirandola, Giovanni Pico della. „Az ember méltóságáról”. Ford. Kardos Tiborné. 
Reneszánsz etikai antológia. Szerk. Vajda Mihály. Budapest: Gondolat, 
1984 [1485], 212–245.

Mitchell, W. T. J. „The Surplus Value of Images”. Mosaic: A Journal for the Inter-
disciplinary Study of Literature. 35. 3 (September 2002), 1–23.
Iconology: Image, Text, Ideology. Chicago: University of Chicago Press, 
1986. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226148052.001.0001 
Picture Theory: Essays on Verbal and Visual Representation. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press, 1994.

http://uj.apertura.hu/2017/nyar/matuska-locus-platea-mundus-a-tarsadalmi-valosag-eljatszasanak-modozatai/
http://uj.apertura.hu/2017/nyar/matuska-locus-platea-mundus-a-tarsadalmi-valosag-eljatszasanak-modozatai/
https://doi.org/10.31176/apertura.2017.12.4.5
https://doi.org/10.1007/978-1-349-10180-1
https://doi.org/10.1017/cco9781139095747
https://doi.org/10.1017/cco9781139095747
https://doi.org/10.2307/450528
https://doi.org/10.1086/rd.2.41917036
https://doi.org/10.1080/00665983.1953.10854066
https://doi.org/10.1080/00665983.1953.10854066
https://doktori.bibl.u-szeged.hu/id/eprint/11958/
https://doktori.bibl.u-szeged.hu/id/eprint/11958/
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226148052.001.0001


359

Felhasznált irodalom

Molnár Gál Péter. „A kimondhatatlan skót tragédia – Shakespeare: Macbeth, 
Katona József Színház”. Mozgó Világ, 2008/4, 112–115.
http://epa.oszk.hu/01300/01326/00098/MV_2008_04_14_3.htm, 

Montrose, Louis A. „A Poetics of Renaissance Culture”. Criticism 23 (1981), 
349–59.
„Renaissance Literary Studies and the Subject of History”. English Literary 
Renaissance 16 (1986), 5–12. https://doi.org/10.1111/j.1475-6757.1986.
tb00895.x 

John More. A liuely anatomie of death wherein you may see from whence it came, 
what it is by nature, and what by Christ. Togeather with the power, strength, 
and sting thereof: as also a preparatiue against the same. Tending to teach 
men to lyue, and die well to the Lord. London, 1596.

Moretti, Franco. „The Great Eclipse: Tragic Form as the Deconsecration of Sove-
reignty”. Shakespearean Tragedy. Szerk. John Drakakis. London: Long-
man, 1992, 45–83.

Moss, Stepahnie és Kaara L. Peterson, szerk. Disease, Diagnosis, and Cure ont he 
Early Modern Stage. Aldershot – Burlington: Ashgate, 2004. https://doi.
org/10.4324/9781315257662 

Mulvey, Laura. „A vizuális élvezet és az elbeszélő film”. Metropolis 4. 4 (2000), 
12–23. 

Müller, Heiner. Hamletmachine and Other Texts for the Stage. New York: Perfor-
ming Arts Journal Publications, 1984.
Hamletgép. Ford. Csapó Csaba. Hamletgép. Az év műfordításai. Szerk. 
Turczi István. Budapest: Magyar Napló, 2006, 210–216.

Nagy András. „Macspeare”. Színház.net 2014. szeptember http://szinhaz.
net/2014/09/15/nagy-andras-macspeare/ 

Nancy, Jean-Luc. Expectation. New York: Fordham University Press, 2018. 
https://doi.org/10.5422/fordham/9780823277599.001.0001 

Nayar, Pramod K. Posthumanism. Malden – Cambridge: Polity Press, 2014.
Neill, Michael. „Remembrance and Revenge: Hamlet, Macbeth and The Tem-

pest”. Jonson and Shakespeare. Szerk. Ian Donaldson. London – Basing-
stoke: Macmillan, 1983, 35–56. https://doi.org/10.1007/978-1-349-
06183-9_3 
Issues of Death. Mortality and Identity in English Renaissance Tragedy. 
Oxford: Oxford University Press, 1998. https://doi.org/10.1093/acpro
f:oso/9780198183860.001.0001 

http://www.matarka.hu/cikk_list.php?fusz=33094
http://epa.oszk.hu/01300/01326/00098/MV_2008_04_14_3.htm
https://doi.org/10.1111/j.1475-6757.1986.tb00895.x
https://doi.org/10.1111/j.1475-6757.1986.tb00895.x
https://doi.org/10.4324/9781315257662
https://doi.org/10.4324/9781315257662
http://szinhaz.net/2014/09/15/nagy-andras-macspeare/
http://szinhaz.net/2014/09/15/nagy-andras-macspeare/
https://doi.org/10.5422/fordham/9780823277599.001.0001
https://doi.org/10.1007/978-1-349-06183-9_3
https://doi.org/10.1007/978-1-349-06183-9_3
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198183860.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198183860.001.0001


360

Felhasznált irodalom

„’His master’s ass’: Slavery, Service and Subordination in Othello”. Shakes-
peare and the Mediterranean. The Selected Proceedings of the International 
Shakespeare Association World Congress, Valencia, 2001. Szerk. Clayton, Tom, 
Susan Brock és Vicente Forés. Newark: University of Delaware Press, 2003, 215–
229.

Neumann, Manfred. „Társadalom – irodalom – olvasás. Az irodalmi recepció 
elméleti megközelítésben.” Ford. Bernáth Csilla. Helikon. Irodalomtudo-
mányi Szemle, 1980/1–2, 66–116.

Nunn, Hillary M. Staging Anatomies. Dissection and Spectacle in Early Stuart Tra-
gedy. London: Ashgate, 2005. https://doi.org/10.4324/9781315242521 

Nyusztay Iván. „Tétlenség és önazonosság a görög és a Shakespeare-drámákban”. 
Jelenkor 48. 6 (2005), 601–618.

O’Callaghan, Michelle. Thomas Middleton, Renaissance Drama-
tist. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2009. https://doi.
org/10.1515/9780748631698 

Orgel, Stephen. „A nagyszerűség megszelídítése”. Ford. Bocsor Péter. Helikon. 
Irodalomtudományi Szemle 64. 1–2. (1998), 133–140.
„Shylock’s Tribe”. Shakespeare and the Mediterranean. The Selected Proceedings 
of the International Shakespeare Association World Congress, Valencia, 2001. 
Szerk. Clayton, Tom, Susan Brock és Vicente Forés. Newark: University of Del-
aware Press, 2003, 38–53.

Ornstein, Robert. The Moral Vision of Jacobean Tragedy. University of Wisconsin 
Press, 1965.

Owens, Margaret E. Stages of Dismemberment. The Fragmented Body in Late 
Medieval and Early Modern Drama. Newark: University of Delaware 
Press, 2005.

Page, Adrian, szerk. The Death of the Playwright? Modern British Drama and 
Literary Theory. London: MacMillan, 1992.

Pál József és Újvári Edit, szerk. Szimbólumtár. Jelképek, motívumok, témák az 
egyetemes és a magyar kultúrából. Budapest: Balassi, 1997.

Parker, Patricia. „Barbers and Barbary: Early Modern Cultural Semantics”. Rena-
issance Drama, New Series, 33 (2004), 201–44. https://doi.org/10.1086/
rd.33.41917392 

Parker, Patricia és David Quint, szerk. Literary Theory – Renaissance Texts. Balti-
more and London: The Johns Hopkins University Press, 1986.

https://doi.org/10.4324/9781315242521
https://doi.org/10.1515/9780748631698
https://doi.org/10.1515/9780748631698
https://doi.org/10.1086/rd.33.41917392
https://doi.org/10.1086/rd.33.41917392


361

Felhasznált irodalom

Parker, Patricia és Geoffrey Hartman, szerk. Shakespeare and the Question of Theory. 
London: Methuen. 1985. https://doi.org/10.4324/9780203414743 

Parker-Starbuck, Jennifer. Cyborg Theatre Corporeal/Technological Intersections 
in Multimedia Performance. London, New York: Palgrave Macmillan, 
2011. https://doi.org/10.1057/9780230306523 

Paster, Gail Kern. The Body Embarrassed: Drama and the Disciplines of Shame 
in Early Modern England. Ithaca: Cornell UP, 1993. https://doi.
org/10.7591/9781501724497 
Humoring the Body: Emotions and the Shakespearean Stage. Chicago: 
University of Chicago Press, 2004. https://doi.org/10.7208/chi-
cago/9780226648484.001.0001 

Perkins, David. Is Literary History Possible? Baltimore – London: The Johns Hop-
kins University Press, 1992. https://doi.org/10.56021/9780801842740 

William Perkins. A Golden Chain, or the Description of Theology. University of 
Cambridge, 1600 [1592]. https://www.monergism.com/thethreshold/
sdg/perkins/ A%20Golden%20Chain%20-%20William%20Perkins.pdf 

Pethő Tibor. „Az elhadart mondandó”. Magyar Nemzet 2008. 03. 17.
http://katonajozsefszinhaz.hu/38679 
„Macbeth és a Pálcikaember”. Magyar Nemzet 2013. 09. 17. 
http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI443846 

Pieldner Judit. „Remediated Bodies, Corporeal Images in Gábor Bódy’s Narcis-
sus and Psyche”. Ekphrasis. Images, Cinema, Theory, Media. 12.2 (2014), 
45–59.

Piesse, Amanda J. „Identity”. A  Companion to English Renaissance Literature 
and Culture. Szerk. Michael Hattaway. Oxford: Wiley – Blackwell, 2002, 
634–643. https://doi.org/10.1002/9780470998731.ch54 

Pikli Natália. „The crossing point of tears and laughter. A tragic farce: Shake-
speare’s Titus Andronicus”. Shakespearean Criticism Vol. 85. Szerk. 
Michelle Lee. New York: Thomson and Gale, 2005, 248–257. https://
doi.org/10.53720/hlqz9225 
The Prism of Laughter: Shakespeare’s “very tragical mirth”. Saarbrücken: 
VDM Verlag, 2009.

Plessner, Helmuth. Gesammelte Schriften 8. Conditio humana. Suhrkamp, 2003.
P. Müller Péter. Hamlettől a Hamletgépig. Budapest: Kijárat Kiadó, 2008.

Test és teatralitás. Budapest: Balassi Kiadó, 2009.
Színház önmagán kívül. Pécs: Kronosz Kiadó, 2024.

https://doi.org/10.4324/9780203414743
https://doi.org/10.1057/9780230306523
https://doi.org/10.7591/9781501724497
https://doi.org/10.7591/9781501724497
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226648484.001.0001
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226648484.001.0001
https://doi.org/10.56021/9780801842740
https://www.monergism.com/thethreshold/sdg/perkins/ A Golden Chain - William Perkins.pdf
https://www.monergism.com/thethreshold/sdg/perkins/ A Golden Chain - William Perkins.pdf
http://katonajozsefszinhaz.hu/38679
http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI443846
https://doi.org/10.1002/9780470998731.ch54
https://doi.org/10.53720/hlqz9225
https://doi.org/10.53720/hlqz9225


362

Felhasznált irodalom

Pollard, Tanya. „’No faith in physic’: Masquerades of Medicine Onstage and 
Off ”. Disease, Diagnosis, and Cure ont he Early Modern Stage. Szerk. Ste-
pahnie Moss és Kaara L. Peterson Aldershot, Burlington: Ashgate, 2004, 
29–42. https://doi.org/10.4324/9781315257662 
„Enclosing the Body: Tudor Conceptions of the Skin”. A Companion to 
Tudor Literature. Szerk. Kent Cartwright. London: Wiley – Blackwell, 
2010, 111–122. https://doi.org/10.1002/9781444317213.ch7 

Poole, Kristen. Supernatural Environments in Shakespeare’s England. Spaces of 
Demonism, Divinity, and Drama. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2011. https://doi.org/10.1017/cbo9780511977299 

Power, Andrew J. „What the Hell Is under the Stage? Trapdoor Use in the Eng-
lish Senecan Tradition”. English, 60 (2011/231), 276–296. https://doi.
org/10.1093/english/efr037 

Raschke, Carl A. Fire and Roses. Postmodernity and the Thought of the Body. New 
York: SUNY, 1996.

Rényi András. A testek világlása. Hermeneutikai tanulmányok. Budapest: Kijárat 
Kiadó, 1999.

Ribner, Irving. Jacobean Tragedy. New York: Barnes & Noble, 1962. https://doi.
org/10.4324/9781315302157 

Robertson, John Mackinnon. An Introduction to the Study of the Shakespeare 
Canon: Proceeding on the Problem of „Titus Andronicus”. Westport, Con-
necticut: Greenwood Press, 1924.

Robertson, Lauren. Entertaining Uncertainty in the Early Modern Theater: Stage, 
Spectacle and Audience Response. Cambridge: Cambridge University Press, 
2023. https://doi.org/10.1017/9781009225137 

Rossi-Landi, Ferruccio. „Gondolatok a nyelvi elidegenedésről”. Kultúra és szemi-
otika. Szerk. Gráfik Imre – Voight Vilmos. Budapest: Akadémiai, 1981, 
117–133.
Language as work and trade. A semiotic homology for linguistics and econo-
mics. South Hadley: Bergin & Garvey, 1983.

Russel, Edward J. The Shakespearean Soliloquy. Pittsfield, 1951.
Ruthrof, Horst. Semantics and the Body. Meaning from Frege to the Post-

modern. Toronto: University of Toronto Press, 1977. https://doi.
org/10.3138/9781442679757 

https://doi.org/10.4324/9781315257662
https://doi.org/10.1002/9781444317213.ch7
https://doi.org/10.1017/cbo9780511977299
https://doi.org/10.1093/english/efr037
https://doi.org/10.1093/english/efr037
https://doi.org/10.4324/9781315302157
https://doi.org/10.4324/9781315302157
https://doi.org/10.1017/9781009225137
https://doi.org/10.3138/9781442679757
https://doi.org/10.3138/9781442679757


363

Felhasznált irodalom

Sale, Carolyn. „Black Aeneas: Race, English Literary History, and the ’Barba-
rous’ Poetics of Titus Andronicus”. Shakespeare Quarterly, 62.1 (Spring 
2011), 25–52. https://doi.org/10.1353/shq.2011.0001 

Salingar, L. G. „The Revenger’s Tragedy and the Morality Tradition”. Scrutiny 6 
(1938), 402–424.

Sandberg, Anders. Uploading. http://www.aleph.se/Trans/Global/Uploading/ 
Sampson, George. The Concise Cambridge History of English Literature. Camb-

ridge: Cambridge University Press, 1970.
Sanders, Andrew. Short Oxford History of English Literature. Oxford: 

Oxford University Press, 1996. https://doi.org/10.1093/
oso/9780198711575.001.0001 

Saphiro, James. „’Tragedies Naturally Performed’: Kyd’s Representation of Vio-
lence”. Staging the Renaissance. Reinterpretations of Elizabethan and Jaco-
bean Drama. Szerk. David Scott Kastan és Peter Stallybrass. London and 
New York: Routledge, 1991, 99–113.

Sári B. László. Mi jön a posztmodernre? Változatok a posztmodern utáni amerikai 
fikciós prózára. Budapest: Balassi, 2024. 

Sawday, Jonathan. The Body Emblazoned: Dissection and the Human Body in 
Renaissance Culture. London and New York: Routledge, 1995. https://
doi.org/10.4324/9781315887753 

Schoenbaum, S. „The Revenger’s Tragedy: Jacobean Dance of Death”. Modern Lan-
guage Quarterly 15 (1954), 201–07. https://doi.org/10.1215/00267929-
15-3-201 
Middleton’s Tragedies. A Critical Study. New York: Columbia University 
Press, 1955. https://doi.org/10.7312/scho92000 

Schoenfeldt, Michael C. Bodies and Selves in Early Modern England. Physiology 
and Inwardness in Spenser, Shakespeare, Herbert and Milton. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1999.

Scholz, Bernard F., Michael Bath és David Weston, szerk. The European Emblem: 
Selected Papers from the Glasglow Conference 11–14 August 1987 (Symbola 
Et Emblemata Studies in Renaissance and Baroque Symbolism). Leiden, 
New York, Köln: Brill, 1997. https://doi.org/10.1163/9789004451452 

Schuller Gabriella. „Bódy Gábor és Jeles András színházi rendezései”. Apertúra, 
2008. tél 

https://www.apertura.hu/2008/tel/schullerbody-gabor-es-jeles-andras-szinha-
zi-rendezesei/ 

https://doi.org/10.1353/shq.2011.0001
http://www.aleph.se/Trans/Global/Uploading/
https://doi.org/10.1093/oso/9780198711575.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780198711575.001.0001
https://doi.org/10.4324/9781315887753
https://doi.org/10.4324/9781315887753
https://doi.org/10.1215/00267929-15-3-201
https://doi.org/10.1215/00267929-15-3-201
https://doi.org/10.7312/scho92000
https://doi.org/10.1163/9789004451452
https://www.apertura.hu/2008/tel/schullerbody-gabor-es-jeles-andras-szinhazi-rendezesei/
https://www.apertura.hu/2008/tel/schullerbody-gabor-es-jeles-andras-szinhazi-rendezesei/


364

Felhasznált irodalom

Schuyl, Frans. A catalogue of all the cheifest rarities in the publick theater and Ana-
tomie-Hall of the University of Leyden which are so set in order that all may 
easily bee found in their places. Leiden: Jacobus Voorn, 1687.

Scott, Mark W., szerk. Shakespearean Criticism, Vol. 4. Detroit: Gale Research 
Company, 1987.

Sebeok, Thomas A., szerk. Encyclopedic Dictionary of Semiotics, Vol. I. Berlin – 
New York: Mouton de Gruyter, 1986.

Seiden, Melvin. The Revenge Motif in Websterian Tragedy. Salzburg: Universität 
Salzburg, 1973.

Seltzer, Mark. „Wound Culture: Trauma in the Pathological Public Sphere”. 
October, 80 (Spring, 1997), 3–26. https://doi.org/10.2307/778805 

Seneca, Lucius Annaeus. Seneca his tenne tragedies, translated into Englysh. Ford. 
Jasper Heywood, Alexander Neville, John Studley, Thomas Nuce, Thomas 
Newton. London, 1581.

Serpieri, Alessandro – Keir Elam. „A jelek olvasása: Shakespeare drámáinak sze-
miotikája”. Ford. Bernáth András. Színház–szemiográfia. Az angol és olasz 
reneszánsz dráma és színház ikonográfiája és szemiotikája. Szerk. Demcsák 
Katalin és Kiss Attila Atilla. Szeged: JATEPress (Ikonológia és műértel-
mezés 8.), 1999, 221–246. Angolul: „Reading the Signs: Towards a Semi-
otics of Shakespearean Drama.” In: Shakespearean Tragedy. Szerk. John 
Drakakis. London: Longman, 1985, 118–143.

Shakespeare, William. The Riverside Shakespeare. Szerk. Blakemore Evans. Bos-
ton: Houghton Mifflin Company, 1972.
Összes drámái I–IV. Budapest: Európa, 1988.
Titus Andronicus. Szerk. Jonathan Bate (The Arden Shakespeare, 3rd 
series). London and New York: Routledge, 1995.

Shapiro, Michael. „Boy Companies and Private Theaters”. A Companion to Rena-
issance Drama. Szerk. Arthur F. Kinney. Oxford: Blackwell, 2002, 314–
324. https://doi.org/10.1002/9780470998922.ch23 

Shusterman, Richard „A test mint háttér”. Ford. Krémer Sándor. Uő A gondol-
kodó test. Szómaesztétikai esszék. Szeged: JATEPress, 2015, 75–98.

Sidney, Philip. Selected Writings. Szerk. Richard Dutton. Manchester – New 
York: Fyfield Books, 1987. https://doi.org/10.4324/9781315088143 
„A költészet védelme”. Ford. Molnár Katalin. Francia és angol poétikák, 
1392–1603. Szerk. Horváth István. Szeged: JATE, 1975, 53–129. 89. 
Angolul: „The Defense of Poesie [1583]”. Literary Criticism from Plato to 

https://doi.org/10.2307/778805
https://doi.org/10.1002/9780470998922.ch23
https://doi.org/10.4324/9781315088143


365

Felhasznált irodalom

Dryden. Szerk. Allan H. Gilbert. Detroit: Wayne State University, 1962, 
406–62.

Silverman, Kaja. The Subject of Semiotics. Oxford: Oxford University Press, 1983.
The Acoustic Mirror. The Female Voice in Psychoanalysis and Cinema. Bloo-
mington and Indianapolis: Indiana University Press, 1988.
The Threshold of the Visible World. London, New York: Routledge, 1996. 
https://doi.org/10.4324/9781315811581 

Simkin, Stevie, szerk. Revenge Tragedy. Contemporary Critical Essays. Basings-
toke – New York: Palgrave, 2001. https://doi.org/10.1007/978-0-230-
21397-5 

Sinfield, Alan. Literature in Protestant England, 1500–1700. Totowa, New Jer-
sey: Barnes and Noble, 1983. https://doi.org/10.4324/9780203871348 

Smith, Bruce S. „Introduction”. Shakespeare Studies 29 (2001), 19–26. 
Smith, Molly Easo. „Spectacles of torment in Titus Andronicus”. Studies in 

English Literature, 1500–1900. 36. 2 (1996), 315–31. https://doi.
org/10.2307/450951 
„The Theatre and the Scaffold: Death as Spectacle in The Spanish Tra-
gedy”. Revenge Tragedy. Contemporary Critical Essays. Szerk. Stevie 
Simkin. Basingstoke – New York: Palgrave, 2001, 71–87. https://doi.
org/10.1007/978-0-230-21397-5_4 

Smuts, Malcolm R. „Progresses and Court Entertainments”. A Companion to 
Renaissance Drama. Szerk. Arthur F. Kinney. Oxford: Blackwell, 2002, 
281–293. https://doi.org/10.1002/9780470998922.ch21 

Spinrad, Phoebe S. The Summons of Death on the Medieval and Renaissance Eng-
lish Stage. Columbus: Ohio State UP, 1987.

Spivak, Gayatri Chakravorty. „The Politics of Interpretations”. Critical Inquiry 9. 
1 (September, 1982), 259–278. https://doi.org/10.1086/448199 

Spurgeon, Caroline. Shakespeare’s Imagery and What It Tells Us. Camb-
ridge: Cambridge University Press, 1952. https://doi.org/10.1017/
cbo9780511620393 

Stannard, D. E. The Puritan Way of Death. Oxford: Oxford University Press, 
1977.

Steadman, J. M. „Iconography and Renaissance Drama: Ethical and Mythologi-
cal Themes”. Research Opportunities in Renaissance Drama 13–14 (1970–
71), 73–122.

https://doi.org/10.4324/9781315811581
https://doi.org/10.1007/978-0-230-21397-5
https://doi.org/10.1007/978-0-230-21397-5
https://doi.org/10.4324/9780203871348
https://doi.org/10.2307/450951
https://doi.org/10.2307/450951
https://doi.org/10.1007/978-0-230-21397-5_4
https://doi.org/10.1007/978-0-230-21397-5_4
https://doi.org/10.1002/9780470998922.ch21
https://doi.org/10.1086/448199
https://doi.org/10.1017/cbo9780511620393
https://doi.org/10.1017/cbo9780511620393


366

Felhasznált irodalom

Stern, Tiffany. Making Shakespeare: the Pressures of Stage to Page. London – New 
York, Routledge, 2004. https://doi.org/10.4324/9780203625484 

Stubner Andrea. „Meghitt borzadály”. Népszava 1996. 04. 01. 
Sugg, Richard. Murder after Death: Literature and Anatomy in Early Modern 

England. Ithaca – London: Cornell University Press, 2007. https://doi.
org/10.7591/9781501729973 

Sz. Deme László. „Politikus csendek: Shakespeare: Macbeth - Katona József 
Színház”. Criticai Lapok, 2008/5, 10.

Szabó Erzsébet. szerk. Új elméletek a narratológiában. Szeged: Grimm Kiadó, 
2010.

Szabó Stein Imre. Benn a pokol. Erzsébet-kori tragédiák. Budapest: Ulpius-ház, 
2010.

Szabó Zoltán: „Becsvágytól fejvesztve – Macbeth a Vörösmarty Színházban”. 
Fejér Megyei Hírlap, 2011. 05. 05. https://www.feol.hu/cimlapon/becs-
vagytol-fejvesztve-macbeth-a-vorosmarty-szinhazban-1139983/ 

Szántó Judit. „Zuhog a rossz. John Webster A fehér ördöge Zalaegerszegen”. Szín-
ház, 1984/12, 18–22.

Székely György. Angol színházművészet a XVI – XVII. században. Budapest: 
Gondolat, 1972.
Lángözön. Shakespeare kora és kortársai. Budapest: Európa, 2003.

Szemerédi Fanni. „A szépség (és) a szörnyeteg”. Revizor – a kritikai portál https://
revizoronline.com/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-buda-
orsi-latinovits-szinhaz/ 

Szenczi Miklós. English Drama during the Middle Ages and the Renaissance. Böl-
csészettudományi Karok, egységes jegyzet. Budapest: Tankönyvkiadó, 
1982.

Szenczi Miklós – Szobotka Tibor – Katona Anna. Az angol irodalom története. 
Budapest: Gondolat, 1972.

Szigeti Balázs. „A Shakespeare-gépezet. A kánon kérdései.” Az angol irodalom 
története 2. Szerk. Kiss Attila Atilla – Szőnyi György Endre. Budapest: 
Kijárat, 2020, 422–435.

Szilasi László. „Nyakvers (Irodalmilag releváns kontextus-e az angol jog?)”. Szi-
lasi László. Miért engedjük át az ácsnak az építkezés örömét. Budapest: 
JAK–Pesti Szalon Könyvkiadó, 1994, 57–67.

https://doi.org/10.4324/9780203625484
https://doi.org/10.7591/9781501729973
https://doi.org/10.7591/9781501729973
https://revizoronline.com/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/
https://revizoronline.com/thomas-middleton-william-rowley-maskarak-budaorsi-latinovits-szinhaz/


367

Felhasznált irodalom

„’Nem ma’. Az irodalom külügyeitől való ideiglenes tartózkodásom oka-
iról (Válasz Takáts Józsefnek)”. Irodalomtörténeti Közlemények, 107. 6 
(2003), 746–47.

Szili József. „Vázlat az irodalomtörténet-elmélet helyzetéről”. Az irodalomtörté-
net elmélete. OPUS Irodalomelméleti tanulmányok 10. Szerk. Szili József. 
Budapest: Akadémiai Kiadó, 1989, 11–54.

Szőnyi György Endre és Rowland Wymer, szerk. The Iconography of Power. Ideas 
and Images of Rulership on the English Renaissance Stage [Papers in Eng-
lish and American Studies VIII]. Szeged: JATEPress, 2000.

Szőnyi György Endre. „Shakespeare Toilus és Cressidája mint a reneszánsz válsá-
gának kifejeződése”. Helikon Világirodalmi Figyelő 23. 4 (1977), 470–83.
‚Exaltatio’ és hatalom. Okkult szimbolizmus egy angol mágus műveiben. 
Ikonográfia és műértelmezés 7. Szeged: JATEPress, 1998.
„The ‘Emblematic’ as a Way of Thinking and Seeing in Renaissance Cul-
ture”. e-Colloquia, 1.1 (2003) https://ecolloquia.btk.ppke.hu/index.
php/2003/leader
„The Politics of Literary Criticism: New Historicism and Shakespeare 
Scholarship”. Geisteswissentschaftliche Dimensionen der Politik (Festschrift 
für Alois Riklin zum 65. Geburtstag). Szerk. Roland Kley és Silvano 
Möckli. Bern–Stuttgart–Wien: Verlag Paul Haupt, 2000, 531–58.
„From Image Hunting to Semiotics. Changing Attitudes toward Shakes-
peare’s Imagery”. Modellierungen von Geschichte und Kultur / Modelling 
History and Culture. (Angewandte Semiotik 16/17). Szerk. Jeff Bernard, 
Peter Grzybek, Gloria Withalm. Vienna: ÖGS, 2000, 799–808.
„Semiotics and Hermeneutics of Iconographical Systems”. Bildsprache, 
Visualisierung, Diagrammatik (Akten zweier internationaler Symposien 
1). Semiotische Berichte 19. 1–4 (1995 –1996), 283–313.
szerk. European Iconography East and West [Selected Papers of the Szeged 
International Conference June 9–12, 1993]. Leiden, New York, Köln: E. 
J. Brill, 1996.
Pictura & Scriptura. Hagyományalapú kulturális reprezentációk 20. szá-
zadi elméletei (Ikonológia és műértelmezés 10). Szeged: JATEPress, 2004.
„The Occult Sciences in Early Modern Hungary in a Central European 
Context”. The Role of Magic in the Past. Szerk. Blanka Szeghyova. Bratisl-
ava: Pro Historia, 2005.

https://ecolloquia.btk.ppke.hu/index.php/2003/leader
https://ecolloquia.btk.ppke.hu/index.php/2003/leader


368

Felhasznált irodalom

„The Hermetic Revival in Italy”. The Occult World. Szerk. Chris-
topher Partridge. London: Routledge, 2015, 51–74. https://doi.
org/10.4324/9781315745916-10 

Szrot, Lukas. „Hamlet’s Father: Hauntology and the Roots of the Modern Self ”. 
Fast Capitalism 16.2 (2019), 87– 94. https://doi.org/10.32855/fcapi-
tal.201902.008 

Takáts József. Módszertani berek. Írások az irodalomtörténet-írásról. Jyväskylä: 
Jyväskylä University Printing House, 2006.

Tarján Tamás. „Cinterem: William Shakespeare: Macbeth”. Színház 2008/6, 
16–18.
„Micsoda kor!” kultúra.hu 2010. 10. 01. https://szinhaztortenet.hu/
record/-/record/display/manifestation/OSZMI412274/4e5af5a5-
6617-4d6f-ba93-109f8ba315e2/solr/0/24/5/23/score/DESC 
„Lúdvérc”. Élet és irodalom 57. 37 (2013. 09. 13.) https://www.es.hu/
cikk/2013-09-13/koltai-tamas/ludverc.html 

Tatum, Karen. „Lavinia and the Powers of Horror in Titus Andronicus”. Egotisti-
cs:The Online Journal of EGO, the English Graduate Organization at The 
University of Alabama, Volume 1.1. 

Taverniers, Miriam. Metaphor and Metaphorology. A selective genealogy of philo-
sophical and linguistic conceptions of metaphor from Aristotle to the 1990s. 
Ghent: Academia Press, 2002. 

Taylor, Charles. Sources of the Self. The Making of the Modern Identity. Camb-
ridge: Cambridge University Press, 1989.

Tegyi Enikő. „Kis gyilkosok nagy palástban. Shakespeare: Macbeth”. Színház, 
1996/2, 21–24.

Tempera, Mariangela. Feasting with Centaurs. Titus Andronicus from Stage to 
Text. Bologna: CLUEB,1999.

Threadgold, Terry. „Cultural Studies, Critical Theory and Critical Discourse 
Analysis: Histories, Remembering and Futures”. Linguistik Online 14/2 
(2003) https://doi.org/10.13092/lo.14.821 

Tillyard, E. M. W. The Elizabethan World Picture. London: Macmillan, 1946. 
https://doi.org/10.4324/9781351304320 

Todorov, Tzvetan. The Fantastic. A  Structural Approach to a Literary Genre. 
Ithaca: Cornell UP, 1975.

Tokarev. Sz. A., szerk. Mitológiai enciklopédia. Budapest: Gondolat, 1988.

https://doi.org/10.4324/9781315745916-10
https://doi.org/10.4324/9781315745916-10
https://doi.org/10.32855/fcapital.201902.008
https://doi.org/10.32855/fcapital.201902.008
http://www.matarka.hu/cikk_list.php?fusz=34685
https://szinhaztortenet.hu/record/-/record/display/manifestation/OSZMI412274/4e5af5a5-6617-4d6f-ba93-109f8ba315e2/solr/0/24/5/23/score/DESC
https://szinhaztortenet.hu/record/-/record/display/manifestation/OSZMI412274/4e5af5a5-6617-4d6f-ba93-109f8ba315e2/solr/0/24/5/23/score/DESC
https://szinhaztortenet.hu/record/-/record/display/manifestation/OSZMI412274/4e5af5a5-6617-4d6f-ba93-109f8ba315e2/solr/0/24/5/23/score/DESC
https://www.es.hu/cikk/2013-09-13/koltai-tamas/ludverc.html
https://www.es.hu/cikk/2013-09-13/koltai-tamas/ludverc.html
https://doi.org/10.13092/lo.14.821
https://doi.org/10.4324/9781351304320


369

Felhasznált irodalom

Tompa Andrea. „Már csak az van, ami nincs.” http://katonajozsefszinhaz.hu/
index.php?option=com_content&view=article&id=38682%3Amac-
bethkritikakulturahu&catid=9&Itemid=9 
„Csupán szkeleton”. Magyar Narancs 2013. 09. 12. 37. http://resolver.
szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI437339 

Tóth G. Péter, szerk. Corpus / Body. A test teátruma / 1. felvonás. Női testek. Veszp-
rém: Agenda Natura, 2005.

Tóth Zsombor. „Protestáns biográfia és hosszú reformáció: Kálvin János latin 
nyelvű életrajzának 18. századi ismeretlen magyar fordításáról (előta-
nulmány)”. A reformáció emlékezete: Protestáns és katolikus értelmezések a 
16–18. században. Szerk. Száraz Orsolya. Debrecen: Debreceni Egyetemi 
Kiadó, 2018, 136–55.

Tourneur, Cyril [Thomas Middleton]. The Revenger’s Tragedy. The New Mer-
maids. Szerk. Brian Gibbons. London: A & C Black, 1989.

Tricomi, Albert H. „The aesthetics of mutilation in Titus Andronicus”. Shakespeare 
Survey 27 (1974), 11–19. https://doi.org/10.1017/ccol0521204682.002 

Turner, Bryan S. „A test elméletének újabb fejlődése”. Ford. Erdei Pálma. A test. 
Társadalmi fejlődés, kulturális teória. Szerk. Featherstone, Mike – Mike 
Hepworth – Bryan S. Turner. Budapest: Jószöveg Műhely Kiadó, 1997, 
7–52. 

Turner, Victor. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. New York: 
Routledge, 1969. https://doi.org/10.4324/9781315134666

Ugrai István. „Lépcsődodzsem.” https://7ora7.hu/2011/09/10/lepcsododzsem 
Valverde de Amusco, Juan. Historia de la Composicion del Cuerpo Humano. 

Róma, 1556.
Van Gennep, Arnold. The Rites of Passage. Chicago: University of Chicago Press, 

1961. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226027180.001.0001 
Voinovich Géza. Az angol irodalom története. Budapest: Franklin-Társulat, 1926 

[1907].
Walker, Greg. „Postdramatic theatre and pre-theatrical drama, what’s in a 

name? An afterlife for early British drama.” SPELL: Swiss Papers in Eng-
lish Language and Literature, 43 (2023), 131–149. https://spell.win-
ter-verlag.de/article/SPELL/2023/43/12 https://doi.org/10.33675/
spell/2023/43/12

Wayne, Valerie, szerk. The Matter of Difference: Materialist Feminist Criticism of 
Shakespeare. Ithaca: Cornell UP, 1991.

http://katonajozsefszinhaz.hu/index.php?option=com_content&view=article&id=38682%3Amacbethkritikakulturahu&catid=9&Itemid=9
http://katonajozsefszinhaz.hu/index.php?option=com_content&view=article&id=38682%3Amacbethkritikakulturahu&catid=9&Itemid=9
http://katonajozsefszinhaz.hu/index.php?option=com_content&view=article&id=38682%3Amacbethkritikakulturahu&catid=9&Itemid=9
http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI437339
http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI437339
https://doi.org/10.1017/ccol0521204682.002
https://doi.org/10.4324/9781315134666
https://7ora7.hu/2011/09/10/lepcsododzsem
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226027180.001.0001
https://spell.winter-verlag.de/article/SPELL/2023/43/12
https://spell.winter-verlag.de/article/SPELL/2023/43/12
https://doi.org/10.33675/spell/2023/43/12
https://doi.org/10.33675/spell/2023/43/12


370

Felhasznált irodalom

Weimann, Robert. Shakespeare and the Popular Tradition in the Theater. Balti-
more and London: The Johns Hopkins University Press, 1978. https://
doi.org/10.56021/9780801819858 
„Shakespeare (De) Canonized: Conflicting Uses of ‘Authority’ and ‘Rep-
resentation’.” New Literary History. 20. 1 (1988), 65–81. https://doi.
org/10.2307/469321 

Weingust, Don. „Original Practices”. The Cambridge Guide to the Worlds 
of Shakespeare. Szerk. Bruce R. Smith és Katherine Rowe (Camb-
ridge: Cambridge University Press, 2016), 1474–82. https://doi.
org/10.1017/9781316137062.203 

Wells, Stanley, szerk. The Cambridge Companion to Shakespeare Studies. Camb-
ridge: Cambridge University Press, 1986.

West Russell. Spatial Representations and the Jacobean Stage from Shakes-
peare to Webster. Houndmills – New York: Palgrave, 2002. https://doi.
org/10.1057/9781403913692 

Westfall, Suzanne. „’What Revels are in Hand?’ Performances in the Great 
Households”. A  Companion to Renaissance Drama. Szerk. Art-
hur F. Kinney. Oxford: Blackwell, 2002, 266–280. https://doi.
org/10.1002/9780470998922.ch20 

Wickham, Glynne. Early English Stages, 1300 to 1600. Volume Two 1576 to 
1660, Part I. New York, Columbia University Press, 1963. https://doi.
org/10.4324/9781315008639 Magyarul: „Angol színpadok a korai idők-
ben (részletek)”. Ford. Farkas Zita. Színház-szemiográfia. Az angol és olasz 
reneszánsz drama és színház ikonográfiája és szemiotikája. Ikonológia és 
Műértelmezés 8. Szerk. Demcsák Katalin és Kiss Attila Atilla. Szeged: 
JATEPress, 1999, 291–298.

Willis, Deborah. „’The gnawing vulture’: Revenge, Trauma Theory, and Titus 
Andronicus”. Shakespeare Quarterly 53 (2002), 21–52. https://doi.
org/10.1353/shq.2002.0017 

Wilson, Luke. „William Harvey’s Prelectiones: The Performance of the Body in 
the Renaissance Theater of Anatomy”. Representations 17 (Winter 1987), 
62–95.
https://doi.org/10.2307/3043793 

Womack, Peter. English Renaissance Drama. Malden, Oxford, Carlton: Blackwell 
Publishing, 2006. https://doi.org/10.1002/9780470690093 

https://doi.org/10.56021/9780801819858
https://doi.org/10.56021/9780801819858
https://doi.org/10.2307/469321
https://doi.org/10.2307/469321
https://doi.org/10.1017/9781316137062.203
https://doi.org/10.1017/9781316137062.203
https://doi.org/10.1057/9781403913692
https://doi.org/10.1057/9781403913692
https://doi.org/10.1002/9780470998922.ch20
https://doi.org/10.1002/9780470998922.ch20
https://doi.org/10.4324/9781315008639
https://doi.org/10.4324/9781315008639
https://doi.org/10.1353/shq.2002.0017
https://doi.org/10.1353/shq.2002.0017
https://doi.org/10.2307/3043793
https://doi.org/10.1002/9780470690093


371

Felhasznált irodalom

Woodbridge, Linda. English Revenge Drama: Money, Resistance, Equality. 
Cambridge – New York: Cambridge University Press, 2010. https://doi.
org/10.1017/cbo9780511781469 

Worthen, William B. Shakespeare and the Authority of Performance. Camb-
ridge: Cambridge University Press, 1997. https://doi.org/10.1017/
cbo9780511583193 

Wynne-Davies, Marion. „’The Swallowing Womb’: Consumed and Consuming 
Women in Titus Andronicus”. The Matter of Difference: Materialist Femi-
nist Criticism of Shakespeare. Szerk. Valerie Wayne. Ithaca: Cornell UP, 
1991, 129–151.

Zappe László. „Mozgékony lépcsők. Shakespeare: Macbeth”. Criticai Lapok 
Online, 2012/05–06. http://www.criticailapok.hu/index.php?option=-
com_content&view=article&id=38146&catid=24&Itemid=2 

Yachnin, Paul. „Performing Publicity.” Shakespeare Bulletin, 28, No. 2 (Summer 
2010), 201-219. https://doi.org/10.1353/shb.0.0166 

Zeifman, Hersh és Cynthia Zimmerman, szerk. Contemporary British Drama, 
1970–90. London: MacMillan, 1993. https://doi.org/10.1007/978-1-
349-10819-0 

Zimmerman, Susan. The Early Modern Corpse and Shakespeare’s Theatre. Edin-
burgh: Edinburgh University Press, 2007. https://doi.org/10.3366/edin-
burgh/9780748621033.001.0001 

Žižek, Slavoj. The Sublime Object of Ideology. London – New York: Verso, 1989. 
https://doi.org/10.5040/9781350425682 
For they know not what they do: enjoyment as a political factor. London – 
New York: Verso, 1991.
Looking Awry: An Introduction to Jacques Lacan through Popular Culture. 
Cambridge, Massachusetts – London: The MIT Press, 1991. https://doi.
org/10.5860/choice.29-2669 
„Is There a Cause of the Subject?” Supposing the Subject. Szerk. Joan Cop-
jec. London, New York: Verso, 1994, 84–106.
Az ideológia fenséges tárgya. „Bevezető”. „Hogyan találta fel Marx a tüne-
tet?” Ford. Szabari Antónia. Pompeji 1994/1–2, 198–225
Enjoy Your Symptom! Jacques Lacan in Hollywood and Out. London, New 
York: Routledge, 2007. https://doi.org/10.4324/9780203950982 

https://doi.org/10.1017/cbo9780511781469
https://doi.org/10.1017/cbo9780511781469
https://doi.org/10.1017/cbo9780511583193
https://doi.org/10.1017/cbo9780511583193
http://www.criticailapok.hu/index.php?option=com_content&view=article&id=38146&catid=24&Itemid=2
http://www.criticailapok.hu/index.php?option=com_content&view=article&id=38146&catid=24&Itemid=2
https://doi.org/10.1353/shb.0.0166
https://doi.org/10.1007/978-1-349-10819-0
https://doi.org/10.1007/978-1-349-10819-0
https://doi.org/10.3366/edinburgh/9780748621033.001.0001
https://doi.org/10.3366/edinburgh/9780748621033.001.0001
https://doi.org/10.5040/9781350425682
https://doi.org/10.5860/choice.29-2669
https://doi.org/10.5860/choice.29-2669
https://doi.org/10.4324/9780203950982


372

Felhasznált irodalom

Zsadányi Edit. „Vérző sebek és ’vérző sebek’: az abjekt mint testbeszéd Kertész 
Imre Sorstalanság és Polcz Alaine Asszony a fronton című művében”. Lite-
ratura 36. 4 (2010), 367–385.

Zsedényi Balázs. „Egy elsurranó patkány”. 7ora7.hu 2013. 09. 13. http://resolver.
szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI438465

http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI438465
http://resolver.szinhaztortenet.hu/collection/OSZMI438465


Szeged Humanities Press

Sz
eg

ed
 H

um
an

iti
es

 P
re

ss

Kettős anatómia
Shakespeare színpadán

Angol reneszánsz tragédiák a kora újkorban és ma
K

is
s 

A
tt

ila
 A

ti
lla

   
  K

et
tő

s 
an

at
óm

ia
 S

ha
ke

sp
ea

re
 s

zí
np

ad
án Kiss Attila Atilla

Litterae H
um

aniores

A könyv fókuszában az angol reneszánsz tragédiák állnak. A bemutatott ku-
tatás célja annak a színházi reprezentációs gyakorlatnak a feltárása és értel-
mezése, melyben a kora újkor népszerű látványossága, az anatómia – más 
színháztörténeti korszakokhoz mérve mindenképpen feltűnően – jelentős 
szerepet játszik. Az anatómia ilyen markáns jelenléte a 16. és 17. század for-
dulójának angol színházában nem csupán ízléstelen hatásvadászat, hanem 
az emblematikus színház reprezentációs logikája alapján bevett társadalmi 
gyakorlat, mely a kor ismeretelméleti és vallási bizonytalanságainak kifejezé-
sére szolgált. Az anatómiai szempontú ábrázolás a posztmodern korban újra 
komoly népszerűségre tett szert, ez pedig visszahatott a reneszánsz tragédi-
ák mai színházi reprezentációjára is. Kiss Attila szóhasználatával élve kettős 
anatómiáról van szó: a test feltárásán túl a tudat, a szubjektum mélyére is 
hatolnak ezek a drámák.

Földváry Kinga

Kiss Attila kötete utazás az időben. Egyrészt Shakespeare és a 20. századvég 
interpretációs viszonya feltételez egy sajátos mozgást a 16. századig és vissza 
a jelenünkig. Másrészt a dolgozat ezt a távoli mintát az elmúlt fél évszázad 
teljes interpretációs palettájával színezve tárja elénk, így egyszerre követjük 
a gondolkodói hagyomány nagy iskoláinak metodikáját, és látunk rá a szer-
ző saját tapasztalat-alakulásának ívére, melyen az 1990-es évektől a magyar 
tudományos gondolkodás nyelvét megteremtő műhelyek, a Szegeden éppen 
Kiss Attilának köszönhetően különösen erős színházszemiotika, a (de)konst-
rukció és az Apertúra folyóirat körüli filmelméletek hagynak nyomot.

Jákfalvi Magdolna
 

Kiss Attila anglista, az SZTE BTK tanszékvezető egyetemi tanára, a Kulturá-
lis Ikonológia és Szemiográfia Kutatócsoport társalapítója. Kutatásai elsősor-
ban a kora modern és a posztmodern kor hasonlóságainak posztszemiotikai 
értelmezési lehetőségeire, Shakespeare és kortársainak tragédiáira, az angol 
reneszánsz színház sajátosságaira irányulnak.
 


	Tartalom
	I. Bevezetés
	I.1. Kortársaink-e már Shakespeare kortársai?
	I.2. Kora modern és posztmodern anatómiák
	I.3. „Egy bizonyos felelősség”:
anatómia és a szubjektum Másikja
	I.4. Varrat és anatómia
	I.5. Régi és új utazások a bőr alá

	II. Anatómia és identitás: 
a kora újkori szubjektivitás kialakulásának nyomai
	III. Látványosságok 
a társadalom interaktív 
mezsgyéin
	IV. Az emblematikus 
gondolkodásmód 
és az emblematikus színház
	V. Élet és halál között 
a kora modern tragédiákban
	V.1. Az anatómia színháza, a színház anatómiája: kora modern és posztmodern boncszínházak
	V.2. A Titus Andronicus az emblematikus színházban
	V.3. A „Titus-jelenség”
	V.4. Posztmodern Titus Andronicusok
	V.5. Élet és halál között
	V.6. Demetaforizáció: a reformáció szemiotikája és a kora újkor thanatológiai válsága

	VI. Szenvedélyek anatómiája: 
végletes kísérletek és újítások a 
Stuart-drámában
	VI.1. „Meghalsz gonosz: jó a tragédiád.” A bosszúálló tragédiája
	VI.2. „Mik vagyunk mi? Csak bolthajtásos sírok, holt falak.” Amalfi hercegnő
	VI.3. „Most pokolra szállunk.” Átváltozások
	VI.4. „Mi ez a rejtvény?”
Kár, hogy kurva

	VII. Kettős anatómia: 
a tudat boncolásától a test 
anatómiájáig a Macbethben
	VII.1. Bódy Gábor tudatszínpada
és Tarr Béla arcpoétikája
	VII.2. Lady Macbeth megháromszorozva: Szeged
	VII.3. Macbeth „a sűrű löttyben”: Vígszínház, Budapest
	VII.4. Macbethbe zárva:
Győr
	VII.5. Az alvilág tüskéi:
Katona József Színház, Budapest
	VII.6. Vízszintes emelkedés:
Székesfehérvár
	VII.7. A kora modern bőr szemiotikája
és a Maladype Színház előadása

	VIII. Következtetések
	Felhasznált irodalom



